
EROS CALCARA
Universidad de Córdoba, Departamento de Historia
https://orcid.org/0000-0002-8986-3093
e-mail: z12calce@uco.es

PERDER LA LIBERTAD.
LA ESCLAVITUD EN EL MEDITERRANEO MODERNO 

(SIGLOS XVI–XVII)
Lose the Freedom. Slavery in the modern Mediterranean 

(16th – 17th centuries)

Resumen: La esclavitud es un tema que tiene sus raíces en la antigüedad. 
Entre los siglos XVI y XVII, el Mediterráneo se convirtió en teatro de guerra en 
el conflicto entre la cristiandad occidental, cuyo difensor fidei era la España de 
Felipe II, y el Imperio Otomano, representado como el infiel y el gran enemigo. 
Dentro de este escenario, la esclavitud representa un verdadero mercado en 
el que hombres y mujeres pierden su identidad, su libertad, convirtiéndose 
en un verdadero bien de consumo. La historiografía contemporánea y del 
siglo pasado ha analizado el discurso sobre la esclavitud en el Mediterráneo, 
poniendo en escena las etapas, evoluciones y relatos de este fenómeno. Esta 
contribución, en la línea de esta conferencia internacional, pretende rastrear 
los diversos aspectos de la esclavitud en el Mediterráneo entre los siglos XVI 
y XVII. El análisis propuesto intentará resaltar cómo en la edad moderna se 
perdió la libertad y cómo se pudo sobrevivir a ella.

Palabras clave: Mediterraneo, siglos XVI–XVII, Esclavos, Esclavitud.

Abstract: Slavery is an issue that has its roots in ancient times. Between the 
16th and 17th centuries, the Mediterranean became a theater of war in the 

LIBERTAS RELIGIOSA
2(2023), s. 141–159

EROS CALCARA – PhD student Universidad de Córdoba (Departamento de Hi-
storia). Is a PhD student in “Heritage” at the History Department of the Universidad 
de Córdoba (UCO). His main research topics are military elites and institutions in the 
Ottoman Empire and the history of the Mediterranean in the Early Modern Age. His 
current doctoral research concerns the nobility of the city of Palermo between the 17th 
and 18th centuries, conspicous consumption and the means of manifestation of power 
such as alimentation and fashion in the circles of the Sicilian nobility.



142

conflict between Western Christianity, whose difensor fidei was the Spain of 
Philip II, and the Ottoman Empire, represented as the infidel and the great 
enemy. Within this scenario, slavery represents a true market in which men 
and women lose their identity, their freedom, becoming a true consumer good. 
Contemporary historiography and those of the last century have analyzed the 
discourse on slavery in the Mediterranean, staging the stages, evolutions and 
stories of this phenomenon. This contribution, in line with this international 
conference, aims to trace the various aspects of slavery in the Mediterranean 
between the 16th and 17th centuries. The proposed analysis will try to high-
light how freedom was lost in the modern age and how it could be survived.

Key words: Mediterranean, XVI–XVII centuries, Slaves, Slavery.

Introducción

El Mediterraneo del siglo XVI se convirtió no sólo en una «frontera 
liquida» caracterizada por su movilidad de hombres, benes y invenciones, 
pero también fue un auténtico polvorín, formado por incursiones navales, 
esclavos y corsarios berberiscos que, al servicio de la “Sublime Puerta”, se 
enfrentaban continuamente con la monarquía española (Braudel, 2010). 
La guerra es la gran protagonista del escenario mediterráneo y a ella se 
vincula el problema de la esclavitud, fruto de las incursiones y del con-
flicto entre el Imperio Otomano y la España de Felipe II. El origen de la 
condición esclava de hombres y mujeres en el mundo mediterráneo de la 
Edad Moderna se manifiesta en la mayoría de los casos en su captura en el 
contexto de la guerra y en todo caso de una situación de abierta hostilidad 
(Bosco, 2013, 57–82). Después de la captura, uno se convertía en propie-
dad de otra persona, privado de libertad y de toda autonomía de acción 
y movimiento, al menos en principio; se sufría así una evidente degrada-
ción absoluta de la propia condición social e incluso de la propia dignidad 
humana (Bono, 2018, 157–159). Especialmente en el siglo XVII es posible 
rastrear el triunfo de la esclavitud; de hecho, Michael Foucault observó la 
ruptura epistemológica que condujo a la discriminación, las diferencias y la 
cuestión de la identidad. Sobre eso Foucault en Las Palabras y cosas escribí: 
«A principios del siglo XVII el pensamiento deja de moverse en el elemento 
de la semejanza», observando cómo las ciencias humanas, que surgen de 
este cambio de pensamiento, acabarán creando brechas en la sociedad 
(Foucault, 1978, 61–92). Antonie Quartier, autor de L’esclave religieux y esc-
lavo en Trípoli bajo de Osman Pasha entre 1662 y 1668, confiesa que para 
muchos esclavos el mayor tormento fue reconocer su responsabilidad al 

EROS CALCARA



143

haberse expuesto a la posibilidad de captura: «Il faut encore avouer que la 
plus cruelle peine des captifs est le chagrin qu’ils ont d’avoir abusé de leur 
liberté, et d’avoir eux-mesmes forgé leurs fers par un caprice et une folle 
curiosité» (Quartier, 1690, 173–174). Sin embargo, este paso de captura, 
esclavitud, reducción a objeto es un proceso abstracto, implementado en 
términos concretos solo para un cierto número de individuos capturados. 
Los esclavos destinados a los bancos de remeros, casi toda propiedad del 
Estado, están sujetos a la constricción física y la inmovilidad predominan-
te; esclavos en cambio en manos privadas, insertos en la vida de la familia 
y en las actividades productivas dirigidas por el amo (Stella, 2000), para el 
desempeño de las múltiples tareas a las que podían ser asignados, a menudo 
incluso fuera de la casa señorial, necesariamente tenía que mudarse. En la 
mayoría de los casos se impusieron signos de reconocimiento de la condi-
ción servil y no impedimentos para el desempeño de los trabajos y tareas 
(Stella, 1996, 147–163). Por regla general, la movilidad dependía, como 
toda la vida del esclavo, únicamente de la voluntad y las decisiones del amo: 
la ocasión más natural y frecuente era sobre todo el acompañamiento del 
propio amo en pequeños viajes o en viajes a destinos cercanos o lejanos, 
para servirle y asistirle, si no para prestarle compañía y defensa; una mo-
vilidad cotidiana en la vida del esclavo estaba implícita en el desempeño 
de sus funciones (Bono, 2016, 139–141). Los esclavos podían experimen-
tar un mayor bienestar y una cierta promoción social, si conseguían crear 
una relación privilegiada con su amo, muchas veces con un componente 
afectivo e incluso sexual, más allá de la mera violencia y opresión. Por 
ejemplo, se dice que después del segundo sitio turco de Viena en el 1683, 
que fracasó estrepitosamente, algunos esclavos turcos en la capital «se la 
pasaba mejor que a los campesinos libres que trabajan en los campos» 
(Schreiber, 1980, 251). Evidentemente las condiciones del esclavo podrían 
mejorar por dos caminos: el primero es que el esclavo consiguiera mejorar 
su condición por iniciativa propia, gracias a un acuerdo con el amo para 
ejercer su propia actividad laboral de la que sacar una ganancia apreciable, 
que hizo posible “ahorrar” el precio del rescate. El otro camino hacia una 
mejor suerte se abría para el esclavo a raíz de un cambio de dueño, por 
una venta u otra circunstancia, y encontrándose empleado directamente 
por una persona poderosa y rica, cuya estima y confianza ganó, recibiendo 
encargos que le dirigían. de alguna manera “compartir” la comodidad del 
amo (Loualich, 2003, 181–188). Si bien la esclavitud deshumanizaba al 
hombre o mujer que la padecía, los largos viajes a países lejanos siguiendo 

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



144

al amo, a veces ampliamente relatados en las memorias de la esclavitud, 
nos han brindado noticias, descripciones, incluso informaciones elaboradas 
sobre aspectos de las tradiciones y costumbres de los países. visitó; a este 
respecto, las relaciones de los esclavos europeos tal vez no hayan sido uti-
lizadas en toda su utilidad potencial.

La esclavitd mediterránea en la historiografía 

Salvatore Bono, uno de los mayores investigadores supra el tema de la 
esclavitud en el Mediterraneo, en el 2002 recordó que sobre la esclavitud 
«esta mucho por investigar, discutir y reensamblar» (Bono, 2002, 1–16). 
Para analizar el fenómeno de la esclavitud, el historiador puede valerse 
de numerosos tipos de fuentes para apoyar su investigación. En primer 
lugar, podemos citar las fuentes judiciales, relativas a las sentencias de los 
tribunales estatales o eclesiásticos, que dictan la sentencia a remo contra 
el reo que irá a servir en la flota (Petit [et au.], 1991). Continuando, es-
tán las fuentes de carácter religioso, que se refieren principalmente a los 
documentos de las órdenes y cofradías, que trataban del pago del rescate 
de los llamados cautivos de su condición de esclavos (Casares, 2000; 
cf. Verlinden, 1955)1. 

Mirando a la Península Balcánica, por ejemplo, Pálfi señala la presencia 
de asociaciones de cautivos en la zona de Hungría, que negocia el precio 
justo del rescate con los amos, mantiene contacto con los carceleros (Pál-
fi, 2007, 35–83). Finalmente, encontramos las fuentes iconográficas como 
monumentos o representaciones, que se refieren al tema de la esclavitud. 
En el siglo XVIII, la cultura política que se desarrolló en Francia entre los 
reinados de Luis XV y Luis XVI creó amplias oportunidades para cuestionar 
el significado de la libertad. hombres de letras, Rousseau, Voltaire y Diderot 
incluidos, utilizan la metáfora de la esclavitud para criticar la tiranía de los 
dos soberanos (Peabody, 1996; Peabody, 2007, 361–383). En la historiogra-
fía europea, ciertamente fue Fernand Braudel con La Méditerranée quien 
actuó como “pionero” para los estudios sobre el tema de la esclavitud en la 

1 El análisis propuesto por Martín es un ejemplo de investigación histórica basada en 
el análisis de fuentes archivísticas de carácter judicial y eclesiástico, en las que podemos 
encontrar diversos datos de interés sobre el papel de los mercaderes, los oficios y la religión 
que profesaban los esclavos. de la Granada del siglo XVI. También podemos citar el monu-
mental trabajo de Verlinden sobre el comercio de esclavos turcos y otras áreas bajo la égida 
del Imperio Otomano en los puertos del Mediterráneo occidental.

EROS CALCARA



145

cuenca del Mare Nostrum que, a diferencia de los trabajos anteriores que 
mencionan el fenómeno en unas pocas páginas, da un amplio espacio a el 
fenómeno de los esclavos (cf. Bono, 2002, 2)2. 

Para encontrar en una historia general del Mediterráneo un tratamiento 
del tema de la esclavitud adecuado en proporciones y en sensibilidad a la 
verdadera extensión del fenómeno, hay que remontarse a los últimos años, 
a la Histoire de la Méditerranée de Bartolomé Bennassar (1998). No cabe 
duda de que el contexto geográfico de la esclavitud cambia en relación con 
la cronología del tráfico comercial y el desarrollo de las entidades estatales 
y sus armadas. Entre la Edad Media y el cambio de edad moderna, por 
ejemplo, vemos como las repúblicas de Génova y Venecia empiezan a mirar 
hacia el Egeo y Oriente; mientras tanto, en la era moderna, notamos cómo 
los estados de Berbería y España también comenzaron a establecerse en el 
Mediterráneo central occidental y los piratas Uskok en las costas del Adriático 
(Fiume, 2015, 270–271). A diferencia de lo que hizo Braudel, quien brin-
da una «historia horizontal del mediterráneo», encontramos una «historia 
vertical» en el análisis aportado por el historiador británico David Abulafia 
(Abulafia, 2011), que se centra en el cambio y los sujetos humanos que lo 
hacen posible. De hecho, encontramos una especial atención de Abulafia 
al análisis de las relaciones, que se crean a través del intercambio de ideas, 
bienes y conocimientos a través de los puertos comerciales y los puertos 
del Mediterráneo. En el área mediterránea de la Edad Moderna la esclavi-
tud asume características peculiares: reciprocidad, es decir, los cristianos 
europeos capturan y esclavizan a los norteafricanos y musulmanes “turcos” 
y viceversa; temporalidad (los cautivos pueden ser rescatados o intercambia-
dos y, después de cierto tiempo, regresar a su tierra natal); la recurrencia, 
es decir, que uno puede caer en cautiverio más de una vez, sobre todo si se 
hace a la mar por trabajo; la creación de una red financiera muy unida de 

2 El área mediterránea se caracteriza por la palmera y el olivo, por el nomadismo y seden-
tarismo de sus poblaciones, por fenómenos sociales comunes, por ejemplo, el bandolerismo, 
pero unidos por una rica y peculiar historia política de espacios „regionales” interconectados 
o al menos contiguo. La obra de Braudel en general destaca un nuevo método de hacer his-
toria, ya que el movimiento de les Annales ya no dio prioridad a la historia política o militar: 
la llamada “histoire événementielle”. El movimiento dará vida a un método de investigación 
innovador, basado en el análisis de fenómenos sociales y económicos. Entre estos fenóme-
nos que analiza Fernand Braudel, ciertamente, se encuentra también la esclavitud sobre la 
cual algunas producciones tuvieron algunos vacíos al respecto; los méritos del historiador 
francés son, como apunta Salvatore Bono, «las referencias a la esclavitud, y las indicaciones 
bibliográficas precisas, aumentan desde la primera edición (1949) a la segunda (1966)».

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



146

comerciantes, redentores, corredores, interesados en especular sobre el res-
cate, así como en liberar a amigos y familiares (Montalvo, 2002, 148–157). 
Dentro del Mediterráneo, donde encontramos piratas y corsarios, vemos 
que la esclavitud es fruto del comercio y sobre todo del conflicto que se está 
produciendo en la Edad Moderna entre el Imperio Otomano y Occidente. 
Especialmente debido a la guerra, la demanda de esclavos creció cada vez 
más, ya que eran utilizados como remeros en las galeras de las flotas esta-
tales (Fiume, 2015, 281). Luca Lo Basso, por ejemplo, analizó el sistema 
de construcción y abastecimiento de la flota veneciana y genovesa, con 
especial atención a los sistemas de contratación y pago y la división de la 
tripulación dentro de la flota (Lo Basso, 2003). Las cárceles son por exce-
lencia los lugares donde se prolonga la trata de blancas, las tripulaciones 
de todos los marinos están compuestas por convictos condenados a prisión 
por los tribunales) y por esclavos y remeros libres (buonavoglia); no hay 
tripulación sin esclavos (cf. Bono, 1987, 832)3. 

De hecho, se podría decir que la esclavitud y los esclavos fueron una 
fortuna para las armadas del Mediterráneo, ya que resolvieron el problema 
del alistamiento dentro de las flotas (Stella, 2006, 265–282). Hablando de 
esto último, no se puede dejar de mencionar la esclavitud en relación con 
los corsarios y los estados berberiscos, protagonistas indiscutibles del mundo 
mediterráneo entre los siglos XVI y XVII. Los corsarios han caracterizado la 
historia del Mediterráneo a lo largo y ancho, convirtiéndose en objeto de 
numerosas publicaciones, a través de la guerra de carreras. Entre los más 
renombrados podemos mencionar a Khayr al-Dīn (1466–1546), conocido 
como “el Barbarroja”, Murad Dragut (1485–1565) y Uluç Alì (1500–1587) 
quienes, distinguiéndose por sus hazañas, ocuparon el cargo de Kapudan 
Pasha (Gran Almirante). Los corsarios durante el período moderno temprano 
no eran necesariamente de origen turco, algunos de ellos formaban parte 
de ese grupo que se denominó “renegados” (cf. De Bunes Ibarra, 1989; 
B. Bennassar, L. Bennassar, 1989)4. 

3 La maggior parte degli schiavi musulmani, come riferisce Salvatore Bono, prestava 
servizio sulle galere di Napoli, Livorno e Genova e il numero dei vogatori variava a secondo 
del modo di vogare sull’imbarcazione.

4 Entre los siglos XVI y XVII, los renegados representaron un puente entre el Occidente 
cristiano y el Islam; abrazando la nueva fe y estableciéndose en los estados de Berbería se 
convierten en mediadores entre culturas. Los nuevos conversos reciben nombre y vestimenta 
musulmana, ingresan en la sociedad berberisca, caracterizada por una fuerte movilidad so-
cial -debido a la ausencia de una rígida adscripción a una clase y a un estatus, que osifica la 

EROS CALCARA



147

Los corsarios tenían sus bases en los puertos más importantes del 
África magrebí: Argel, Túnez y Trípoli. Constituyeron el corazón de la po-
lítica, el comercio y las incursiones de los estados o regencias de Berbería5. 
Y es precisamente en este contexto que encontramos a hombres y mujeres 
occidentales, que fueron hechos prisioneros y vivieron la esclavitud en el 
norte de África.

«Barbara, e violenta sciavitu de! Barbaro Tripolino». 
Algunas historias de esclavos en el Mediterráneo moderno 

(siglos XVI–XVII)

Pues los autores europeos entre los siglos XVI y XVII hablan del Magreb, 
que entonces se llamaba «Berberia» o «Barbaria», coincidió con la charla de 
corsarios y esclavos. La Topographia e Historia general de Argel (1612) del 
benedictino Diego de Haedo (1612), que había visitado Argel entre 1578 
y 1581, dedica dos partes (de las cinco) respectivamente a los esclavos y a los 
«mártires». La esclavitud es un tema muy interesante; ya que, si bien ser esclavo 
equivalía a una real despersonalización del hombre o de la mujer, a través 
de la historia del esclavo es posible obtener un punto de vista más amplio. 
El análisis de las historias de hombres y mujeres que vivieron la esclavitud 
en los estados berberiscos y en los estados italianos nos permite observar 
tres aspectos fundamentales: la esclavitud vista como un factor económico, 
ya que los esclavos se convirtieron en verdaderos bienes de consumo de 
la época; la esclavitud como medio de análisis de la cultura y, finalmente, 
como se mencionó anteriormente, cómo los esclavos contribuyeron a la 
narrativa de los lugares donde estuvieron prisioneros. Durante el siglo XVI 
se aprecia un repunte del comercio de esclavos moriscos, especialmente tras 
la conquista de Túnez (1535), de la mano del emperador Carlos V, y tras la 

jerarquía de clases sociales en la Europa católica, en la que podrán hacer fortuna, participar 
en empresas de corsarios, aunque frecuentemente sean presa de los cristianos. así terminan 
ante el tribunal del Santo Oficio, que tiene la tarea de hacer un escrutinio de conciencia, con 
la intención de perdonar a aquellos que se vieron obligados a renunciar a la fe para salvar 
la vida o que de manera oportunista lo hicieron “por la boca”, pero no “desde el corazón”.

5 Las regencias se beneficiaron, como dice Fernand Braudel, de la salida del Mediter-
ráneo de la «gran historia», del creciente interés de los imperios por las rutas transoceánicas 
frente a las, que se habían vuelto estrechas, del mar interior. En nombre de una supuesta 
talasocracia, Argel, Túnez y Trípoli son capaces de imponer a las potencias interesadas en la 
presencia naval en el Mediterráneo la drástica elección entre “comprar” la paz, mediante el 
pago de tributos, o sufrir los ataques depredadores de los corsarios.

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



148

sublevación de los moriscos en las Alpujarras (1569–1571) (cf. Girón Pas-
qual, 2020, 115–134; Civale, 2011, 51–88; Sobre la revuelta, 1982, 13–15)6. 
Un aspecto muy interesante, revelado por João Mascarenhas, se refiere al 
origen geográfico de la mayoría de los esclavos presentes en la ciudad de 
Argel (Teyssier, 1993, 74–75)7. 

Encontramos por ejemplo la historia de un joven español llamado 
Diego Galán de Escobar, autor del adictiva Relación del cautiverio y liber-
tad, narra su larga desventura (1589–1610) para escapar de la esclavitud 
y regresar a su patria (Galán, 2011, 28). En el siglo XVII encontramos la 
narración del abad irlandés Giovan Battista de Burgo que, habiendo ex-
perimentado la «Barbara, ¡e violenta sciavitu de! Barbaro Tripolino» (De 
Burgo, 1686, 21), narró durante su tiempo en la esclavitud las diferencias 
culturales entre occidentales y turcos. Lo que de Burgo describió son las 
observaciones de un clérigo, que evidentemente entra en un mundo que 
no es irlandés, del que proviene, o en todos los casos no es cristiano. De 
hecho, afirma que «El cristiano lleva el sombrero, que se levanta para saludar 
a un amigo. El turco lleva el turbante; ni se lo quita nunca a nadie, aunque 
fuera el mismo Gran Señor. El cristiano mantiene su cabello en su cabeza. 
El turco se afeita y queda calvo como la palma de la mano. El cristiano se 
afeita la barba. El turco nunca. El cristiano se viste con pantalones cortos. 
El turco siempre largo. El cristiano usa zapatos. Las zapatillas turcas [...]. 
El cristiano lleva una camisa sobre la carne. Los turcos en Egipto y Tierra 
Santa lo usan sobre sus túnicas. Las mujeres cristianas en su mayoría van 
descubiertas. Los turcos no se dejan ver, ni la cara ni las manos» (De Burgo, 
1686, 448–449). Miriam Harry analizando la historia de un esclavo negro, 
que estaba al servicio de una familia judía, dice que «con vistas al mar 
y rodeada de un oasis, Trípoli le había parecido un lugar encantador, una 
anticipación del paraíso, al que esperaba ser destinado por el Dios de la 

6 El norte de África supuso una gran oportunidad para la nobleza procedente de la pe-
nínsula itálica, que participó en la campaña de Túnez del emperador Carlos V. Por ejemplo, 
en la zona de Orán y otras zonas limítrofes, como bien observó Rafael Girón Pascual, los 
miembros de la nobleza italiana comenzaron a establecer y luego a fortalecer un comercio 
hecho de «carne y sangre». El caso de Túnez, en cambio, fue analizado a fondo por Gianclau-
dio Civale en su ensayo de hace unos años, en el que se destacan las estrategias del gobierno 
español en la ciudad norteafricana, las relaciones y contrastes entre la población indígena 
y el gobierno español.

7 Mascarenhas afirma que, durante su período de esclavitud en Argel, hubo esclavos 
de diferentes partes del mundo: italianos, alemanes, ingleses, flamencos, chinos, japoneses, 
húngaros, españoles, franceses, novohispanos, etc.

EROS CALCARA



149

misericordia» (Harry, 1911, 273). En la zona de los estados berberiscos, tal 
y como analiza Raffaella Sarti, entre los siglos XVII y XVIII encontramos una 
gran concentración de boloñeses que vivieron la esclavitud en las fronteras 
del Imperio Otomano (Sartì, 2001, 437–473). Algunos de los que fueron 
capturados y esclavizados en el norte de África durante el siglo XVII vestían 
al estilo turco, como muestra de haber sido asimilados a la nueva cultura; 
uno de ellos fue el aderezo «Me vistieron a = la turca». Fue narrado por 
Nicolò Speranza de Trieste y Mario Speri de Livorno, ya que con el cambio 
de ropa se abrazó la nueva fe (Rostagno, 1983, 61, 70). Entre los boloñeses 
ilustres ciertamente podemos citar el caso del conde boloñés Luigi Ferdinando 
Marsili (1658–1730), hecho prisionero durante el conflicto entre Austria y la 
“Sublime Puerta”, que sirvió a un pachá durante la batalla de Viena (1683) 
y posteriormente redimido en 1684 (Marsili, 1996). El origen de la condi-
ción esclava de hombres y mujeres en el mundo mediterráneo de la Edad 
Moderna parece en la mayoría de los casos a su captura en el contexto de la 
guerra y en todo caso de una situación de abierta hostilidad. Después de la 
captura, uno se convertía en propiedad de otra persona, privado de libertad 
y de toda autonomía de acción y movimiento, al menos en principio; por lo 
tanto, se sufre una evidente degradación absoluta de la propia condición 
social e incluso de la propia dignidad humana (Bono, 2018, 154–155). Sin 
embargo, como se mencionó anteriormente, el esclavo brinda varios puntos 
de vista interesantes sobre los lugares que visita acompañando a su amo 
o ama y, sobre todo, sobre la cultura en la que se intercala.

Movilidad y viajes de esclavos en el Mediterráneo moderno

El esclavo durante la Edad Moderna está sometido durante la mayor 
parte del período de cautiverio a un fuerte estrés compuesto por golpes, 
cadenas y abusos de todo tipo. Aunque fue privado de todo derecho, re-
presenta una fuente para conocer mejor la cultura, las costumbres de sus 
captores y también puede brindarnos una descripción detallada de los 
lugares donde se encuentra. Como hemos visto anteriormente para el caso 
de Giovan Battista de Burgo o el esclavo al servicio de la familia judía, entre 
los siglos XVI y XVII existen numerosas historias de hombres en condiciones 
de esclavitud en el Mediterráneo, que han sido descritas por la historiogra-
fía. La aventura de Al-Hasan al-Wazzan, también conocido como León el 
Africano, descrita con detalle por Natali Zemon Davies, representa un caso 
muy interesante ambientado durante el siglo XVI (Zemon Davis, 2006). Está 

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



150

el caso de un niño llamado Joseph Pitts, que fue capturado y esclavizado 
por un corsario turco de origen holandés en 1678 (cf. Fiume, 2009, 14)8. 
En Argel la propiedad pasó de un señor a otro, hasta un tal Omer, persona 
culta, que la llevó consigo en mayo de 1685 a La Meca y Medina, donde la 
manipuló; probablemente se convirtió en esa ocasión o ya lo había hecho 
antes de partir. A su regreso a Inglaterra, Pitts escribió y publicó A Faithfull 
Account of the Religion and Manners of the Mahometans (1704), texto que 
«en su conjunto nos da una imagen precisa y sensacional de lo esencial del 
islam»; el mayor interés del volumen es el largo y detallado relato de su 
peregrinaje a La Meca (cf. Norton, 2009, 259–268; Davis, 2003)9. 

Incluso en la Rusia del siglo XVII, en la corte del Zar Pedro “el Grande”, 
se cuenta la historia de un esclavo negro llamado Aníbal, a quien el sobe-
rano llevó en sus viajes a las cortes europeas (Parry, 1923, 359–366). Todo 
un capítulo de los viajes de los esclavos podría estar formado por aquellos 
que se hacen para escapar de los lugares de la esclavitud, viajes aventure-
ros, hechos en la ansiedad de ser descubiertos y en el desafío a los peligros 
y dificultades, sobre todo porque muchas veces contábamos con medios que 
no eran enteramente adecuada. Algunas historias escritas por los propios 
protagonistas están llenas de suspenso y llenan al lector de admiración 
por la valentía y habilidad de los protagonistas. Además del “privilegio” de 

8 Nel corso del XVII secolo vi sono casi di olandesi che decisero di servire come corsari 
l’Impero Ottomano. Tra questi si può citare il caso di Simon Simonsen (1579–1615), conos-
ciuto tra i turchi con il nome di Danziker, Dansker, Danser o più semplicemente Simon Re’is, 
che «insegna ai corsari barbareschi come costruire grandi navi a chiglia profonda adatti alla 
navigazione oceanica».

9 El período de esclavitud y los abusos narrados por Pitt dentro de su obra ha sido criticado 
por algunos estudiosos. Claire Norton plantea la hipótesis de varias razones por las que golpear 
a un esclavo como una forma de proselitismo habría sido ilógico. Un esclavo golpeado para 
convertirlo no tendría valor económico ya que los musulmanes enfrentaban la presión social 
para liberar a sus esclavos una vez que se convertían. La costa de Berbería también era muy 
igualitaria en su diversidad religiosa, los servicios cristianos se celebraban en varios lugares, 
lo que disminuía la probabilidad de que un cristiano no tuviera lugar en la sociedad islámica. 
Robert Davis también duda de la validez de muchas narraciones de esclavos, al tiempo que 
admite que el uso de la violencia contra un esclavo sirvió “como una advertencia para todos 
los demás esclavos que podrían presenciar o escuchar sobre esto para que hicieran lo mejor 
posible”. El propio Pitts menosprecia el tropo de la conversión forzada, afirmando que fue 
una ocurrencia rara, “aunque fue mi mala suerte la que fue tratada tan despiadadamente”. 
Sin embargo, Pitts da una razón por la que sus maestros usarían la fuerza violenta contra él, 
a saber, que uno de sus maestros tenía un pasado sórdido y esperaba aligerar sus pecados al 
obligar a Pitts a convertirse y luego liberarlo, un rito sagrado dentro del islam.

EROS CALCARA



151

poder seguir a su amo en los viajes que éste realizaba, los esclavos del área 
mediterránea podían encontrarse en contextos de fuerte movilidad social, 
sin embargo, como ha señalado Salvatore Bono, «la esclavitud es la peor 
forma de movilidad social» (Bono, 2018, 155). No obstante, se pueden en-
contrar episodios repartidos por toda Europa y el área mediterránea en los 
que la esclavitud ha supuesto “beneficios” para quienes la padecían. Está 
el ejemplo de Johan Wild, un granjero austriaco del siglo XVIII, que fue 
capturado por los húngaros. Él afirma en su historia cómo su condición de 
esclavo no era una carga, de hecho, como dijo el mismo Wild: «La pasé bien, 
tuve un trabajo fácil y nunca me faltó nada en cuanto a comida y bebida». 
Durante su viaje a Marruecos siguiendo a John Braithwaite, diplomático 
inglés y autor de la obra The History of the Revolution in the Empire of Mo-
rocco upon the Death of the late Emperor Muley Ishmael, revela que muchos 
esclavos «vivieron mejor de lo que podrían haber esperado en sus propios 
países» (Wild, 1964, 52–53)10. 

El mismo Braithwaite relata la presencia de esclavos británicos en las 
cárceles de aquellas zonas y cómo uno de ellos gozaba del favor de la reina; 
el diplomático escribe al respecto: «...Recibimos la visita de la mayoría de 
los cautivos cristianos y de todos los que tenían la menor expectativa de 
obtener su libertad a través de los medios del Sr. Russel... solo pudimos 
escuchar de dos ingleses en cautiverio en todo el Imperio; uno era un Mu-
chacho dejado por el Capitán Steward cuando era Embajador aquí: Parece 
que entonces estaba en tan gran favor con una Reina, de quien era Esclavo, 
que ella no quiso ni oír hablar de separarse de él; y se aconsejó al Embajador 
que no insistiera demasiado con él por temor a que su Interés interrumpiera 
todas sus Negociaciones...» (Braithwaite, 1729, 167). Como se mencionó 
anteriormente, los esclavos y las esclavas podían experimentar un mayor 
bienestar y una cierta promoción social, aunque todavía en la privación de 
la libertad personal, si conseguían crear una relación privilegiada con su 
amo, muchas veces de carácter afectivo y/o sexual. componente, más allá 
de la mera violencia y opresión. Un caso, parece positivo, fue el de Bernarda 
Juana de los Ángeles, una mujer turca traída a Cádiz en la década de 1660 

10 L’opera di Braithwaite è molto interessante, poiché è dedicata ai Governatori della 
Royal African Company of England, una compagnia fondata agli inizi del XVII secolo e che 
si occupava del commercio di schiavi nel continente. Inoltre, l’opera in sé raccoglie alcuni 
episodi della vita del diplomatico inglese, pere esempio una volta fu incaricato di una spedi-
zione a St Lucia e St Vincent per conto della compagnia e poi fece un girovagare per l’Africa 
dove scrisse un resoconto dei suoi viaggi attraverso la Gold Coast.

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



152

por su dueño, el comerciante alemán Bernardo Drayer, quien le dejó dine-
ro, joyas, muebles, ropa, tras probablemente una vida, al menos durante 
un cierto tramo, de afecto y consuelo compartidos; Bernarda agradecida 
ordenó miles de misas en sufragio de su benefactor (Stella, 2000, 26–27). 
La movilidad social y espacial más frecuente de los esclavos podría derivar 
de dos caminos potenciales diferentes: uno, que el esclavo lograra mejorar 
su condición por su propia iniciativa y mérito, gracias a un acuerdo con el 
amo para ejercer su propio trabajo o actividad empresarial a partir de la 
cual sacar una ganancia apreciable, que le permitió “ahorrar” el precio del 
rescate; una típica ocupación generalizada de los esclavos europeos en las 
ciudades magrebíes era la de recorrer la ciudad repartiendo agua potable; 
también lo hicieron, como él mismo cuenta, René de Chastelet des Boys y, del 
mismo modo y antes, de Rocqueville, ambos en Argel respectivamente en 
1642–1645 y unas décadas más tarde (Loualich, 2003, 181–188). Los casos 
reseñados anteriormente representan un ejemplo de cómo el ser esclavo 
condujo a la posibilidad de cambiar de estatus, a través de la movilidad 
social; sin embargo, la esclavitud representó un verdadero negocio para 
los amos y esto representó siempre el elemento característico del tráfico.

El esclavo como bien de consumo ostativo 
dentro del mercado globalizado

La dinámica económica del Mediterráneo moderno temprano fue 
producto de contactos internacionales tanto internos como externos: por 
un lado, las relaciones políticas y económicas entre los litorales cristianos 
del sur de Europa y los musulmanes del norte de África y, por otro lado, la 
creciente importancia de las economías de Europa occidental y del Atlántico 
y el modelo económico que presentaban. El destino de la esclavitud en el 
Mediterráneo estuvo determinado por las relaciones entre estas economías. 
Esto es evidente en la economía corsaria del Mediterráneo. El número de 
víctimas europeas cristianas de los corsarios del Mediterráneo entre 1530 
y 1780 se estima entre un millón y un millón y cuarto (Davis, 2003), igualado 
por un número similar de norteafricanos asaltados por barcos europeos. La 
estimación solo para Italia es de 400 000 a 500 000 (Bono, 1999). Cierto 
número de las víctimas de los corsarios fueron rescatadas por sumas que 
superaron con creces su precio como esclavos gracias a organizaciones eu-
ropeas, tanto órdenes de caridad como agencias privadas, que ofrecieron 
ayuda económica para rescatar a los cautivos cristianos. Estudios recientes 

EROS CALCARA



153

han revelado que las condiciones financieras para ello se crearon ad hoc en 
Italia, Provenza y España, y evolucionaron hacia sistemas mercantiles locales 
de crédito y préstamo (Kaiser, 2008). La economía del rescate que se había 
practicado desde la Edad Media central se generalizó debido principalmente 
a las condiciones financieras imperantes. Las familias de los cautivos resca-
tados ahora dependían de nuevas firmas financieras que se ofrecían a res-
catar a sus seres queridos. Una vez de vuelta en sus ciudades de origen, los 
cautivos rescatados no eran libres de seguir su propio camino. Si no tenían 
los medios económicos para reembolsar su rescate, se convertían en depen-
dientes de sus redentores, pero la mayoría de los cautivos eran vendidos 
como esclavos en los mercados del sudoeste de Europa y del norte de África. 
Por lo tanto, la “economía corsaria” dependía de los medios financieros de 
las economías mediterráneas tanto para comprar como para rescatar a los 
cautivos. También se basó en el hecho de que los mercados del norte de 
África e Italia perdieron su hegemonía en el comercio de esclavos debido 
a las nuevas rutas atlánticas que conectaban el sur de Europa directamente 
con los mercados de esclavos africanos y la posición del Imperio Otomano 
en el Levante. Los corsarios cristianos europeos y musulmanes del norte de 
África, por lo tanto, catalizaron la economía mediterránea ofreciendo cautivos 
en venta o rescate. El hecho de que la mitad de los capitanes inscritos en los 
corsarios berberiscos fueran cristianos-europeos demuestra la razón de ser 
económica de estas actividades que atraían a oportunistas y emprendedores. 
Las redadas, el cautiverio y el rescate también fueron comunes en los Balcanes 
y el Mediterráneo oriental, gracias a los medios financieros disponibles en 
el Imperio Otomano para comprar cautivos extranjeros secuestrados y para 
rescatar a sus propios habitantes (David, Fodor, 2007). Este es un ejemplo 
característico de la función de mercantilización de los seres humanos en la 
economía mediterránea internacional. La historia de la trata de esclavos 
en el Mediterráneo occidental a la luz de la historia de la trata de esclavos 
en el Atlántico aún está por escribirse. Los mercados del Mediterráneo oc-
cidental perdieron su hegemonía. una vez que las compañías del noroeste 
de Europa comenzaron a dominar el comercio de esclavos en el Atlántico en 
el siglo XVIII. Los puertos del noroeste de Europa en Gran Bretaña, Francia 
y Holanda ahora controlaban las transferencias directas de africanos des-
de África occidental a las Américas gracias a su monopolio marítimo. Sin 
embargo, el futuro de la esclavitud en el Mediterráneo no solo se debió al 
cambio de rutas comerciales en Occidente, sino también a la expansión de 
la economía de Europa occidental, que en el siglo XVIII pasó a depender de 

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



154

una nueva forma de esclavitud en las grandes plantaciones, para lucrar con 
la mercantilización de seres humanos y bienes. Como siempre, la expansión 
económica y el poder político iban de la mano. Los corsarios del norte de 
África perdieron una vez que los gobiernos de Europa occidental pudieron 
asegurar las rutas de navegación pagando a los corsarios y la protección 
que ofrecían sus coronas. Es bien sabido que fue la hegemonía británica en 
el comercio internacional en el siglo XIX lo que hizo posible la aplicación 
de la ley de abolición en el Atlántico. La esclavitud y la trata de esclavos 
en Europa y el Mediterráneo fueron asuntos de política internacional a lo 
largo del siglo XIX. La Asamblea Nacional Francesa abolió la esclavitud en 
Francia y la mayoría de sus colonias en 1794, solo para restaurarla en 1802. 
Después de la abolición de la trata de esclavos y de la esclavitud en Gran 
Bretaña (1807) y en Francia (1848), fue el turno de Portugal (1865) y Es-
paña (1880) de aprobar decretos generales de emancipación. En 1850, Gran 
Bretaña ya había obligado a Portugal a abolir la esclavitud en Brasil. Tam-
bién en el este, la abolición de la trata de esclavos otomana, y la esclavitud 
en el mundo musulmán en general, fue un proceso que fue de la mano de 
británicos y franceses. Expansión en el Mediterráneo otomano. Francia se 
apoderó del norte de África, y la nueva posición del Imperio Británico en el 
este de África, el Océano Índico y el Golfo Pérsico le permitió actuar para 
cortar las fuentes africanas del comercio otomano de esclavos (Toledano, 
1982). La abolición del mercado de esclavos de Estambul en 1847 no eli-
minó el comercio del Cáucaso y el Caspio. Esto fue esencial para la incor-
poración de los seres humanos a la casa otomana, que dependía en gran 
medida de los esclavos, tantos varones (kul) y hembra (harem) (cf. Anoni-
mo, 1770, IV–IX; Andrić, 2016, 18–19; Mantran, 2000, 19311. La abolición 
de la esclavitud encontró así oposición, especialmente para este tipo de 
esclavos. Pero las convenciones internacionales y el discurso intelectual se 
salieron con la suya. Gran Bretaña presionó al Imperio Otomano para que 

11 La palabra kul se refiere a la condición de esclavitud. En el Imperio Otomano, esta 
palabra se usaba para indicar a los esclavos que servían en la “Sublime Puerta” y en este 
caso al sultán, que tomaba el nombre de kapikuli. Este término se utilizó para indicar en 
este caso el cuerpo de jenízaros y algún cuerpo de caballería otomana. Como consta en un 
panfleto anónimo del siglo XVIII, fechado en 1770, «La infantería de tierra de los turcos no 
es toda de la misma fuerza, sino que se compone de varios cuerpos de tropas diferentes, 
más o menos valientes, y se divide en Capiculy y Serratculy». Los kapikuli eran hijos de un 
“tributo de sangre”, también conocido como devşirme. Este instituto fue la base del sistema 
de conscripción para enrolar nuevos miembros del cuerpo de los jenízaros, que servirían en 
la infantería y protegerían la persona del sultán.

EROS CALCARA



155

firmara un tratado de abolición en 1880, y en 1891 también firmó la Ley 
de la Conferencia de Bruselas, que suprimió todo el comercio de esclavos 
(Rotman, 2014, 274–275). 

Conclusiones

Durante tres milenios, la esclavitud ha sido una parte inseparable de 
la vida social y económica del Mediterráneo. Su existencia y expansión han 
estado condicionadas por dos factores principales: la evolución del mapa 
político mediterráneo, que determinó las relaciones entre las civilizaciones 
mediterráneas, y el mapa económico internacional. La prosperidad impli-
caba grandes mercados de esclavos. Pero el valor de un ser humano era en 
sí mismo un motor de la dinámica económica, y la prosperidad también 
dependía de la esclavitud. Los esclavos no se utilizaron exclusivamente 
en ningún sector económico. Muchos esclavos avanzaron en sus puestos 
gracias a las oportunidades que les brindaba el orden social en el que 
se intercalaban. Algunos, especialmente en el sector público musulmán, 
lograron escalar las jerarquías hasta lo más alto. Esto no significaba que 
fueran menos maltratados o sufrieran menos crueldad que los esclavos en 
otros lugares. Así como no podemos clasificar a los esclavos en las socie-
dades mediterráneas como una clase según su posición socioeconómica, 
no podemos clasificarlos según la crueldad con la que fueron tratados. 
La crueldad, el abuso, la violación y la muerte siempre fueron frecuentes, 
y aunque los esclavos no los padecían exclusivamente, su estatus legal los 
hacía particularmente vulnerables y su sujeción particularmente extrema. 
Los legisladores han tratado de limitar la crueldad con los esclavos, pero 
las culturas han encontrado razones para justificar la inferioridad de los 
esclavos, la existencia de la esclavitud y su perpetuación. determinando su 
curso por su impacto en las relaciones entre estados, sociedades y culturas, 
y por un flujo constante de seres humanos en y dentro del Mediterráneo. El 
hecho de que la mayoría de los esclavos fueran desarraigados, transporta-
dos y trasplantados a la fuerza no entraba en conflicto con el hecho de que 
se los consideraba vitales en la mayoría de las sociedades mediterráneas, 
tanto en el sector privado como en el público. Por el contrario, explica muy 
claramente por qué fueron traficadas a la fuerza. Los esclavos se consi-
deraban vitales porque eran humanos y bienes. Y esta definición de dos 
caras aparentemente contradictoria ha demostrado ser extremadamente 
elástica y adaptable a la realidad cambiante. Algunos eran originalmente 

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



156

habitantes de una parte diferente del mismo Mediterráneo, mientras que 
otros fueron importados de África y Eurasia. Rara vez vemos esclavos 
comerciados desde el Mediterráneo. En la mayoría de los casos, se utilizó 
una distinción de “origen”, “etnicidad”, “fe” o “color”, para justificar la 
esclavitud y el sometimiento. Esta era una de las formas en que la mente 
humana enfrentaba la explotación del prójimo, sin considerar al esclavo 
como prójimo. Pero a pesar de su distinción, los esclavos formaban parte de 
las sociedades mediterráneas gracias a sus funciones socioeconómicas que 
hacían necesaria su integración y manumisión. Más de un siglo después de 
la abolición de la esclavitud en el Mediterráneo, ahora es imposible indicar 
qué habitantes del Mediterráneo son descendientes de esclavos, aunque 
hay casos de personas segregadas por ser marcados como “descendientes 
de esclavos”. A pesar de los convenios internacionales que los estados me-
diterráneos han firmado, la trata de seres humanos, las limitaciones a la 
libertad de las personas explotadas o la desigualdad con otros miembros 
de las mismas sociedades, legales o ilegales, no son infrecuentes, y se han 
probado casos extremos en varios países mediterráneos como violaciones 
de la prohibición legal de la esclavitud. A diferencia de otras partes del 
mundo, en el Mediterráneo estos casos son mayoritariamente el destino de 
inmigrantes ilegales (procedentes de estados mediterráneos menos prós-
peros o de otras partes del mundo) cuyo movimiento sigue condicionado 
por los dos factores principales que hicieron posible la esclavitud en el 
Mediterráneo: la política. y economía. Aunque hoy en día este movimiento 
demográfico es mayoritariamente “voluntario”, deberíamos preguntarnos si 
realmente se ha dado a estas personas una verdadera libertad de elección.

BIBLIOGRAPHY

Abulafia D., 2011, The Great Sea. A Human History of the Mediterranean, Oxford 
– New York.

Adams R.C. (ed.), 2006, The Narrative of R.A., a Barbarian Captive. A Critical 
Edition, New York.

Andrić I., 2016, Il ponte sulla Drina, Milano.

Anonimo, 1770, Dello stato militare navale e terrestre della Russia e dell’Impero 
Ottomano, Venezia.

Bennassar B., Bennassar L., 1989, Les chrètiens d’Allah. L’histoire extraordinaire 
des renégats, XVIe-XVIIe siècles, Paris.

EROS CALCARA



157

Bono S., 1987, Schiavi musulmani in Italia in età moderna, “Erdem”, vol. 3(9), 
p. 829–838.

Bono S., 2002, La schiavitù nel Mediterraneo moderno. Storia di una storia, 
“Chaiers de la Mediterranée”, no. 65, p. 1–16.

Bono S., 2016, Schiavi. Una storia mediterranea (XVI–XIX secolo), Bologna.

Bono S., 2018, Casi di mobilità di schiavi nel Mediterraneo dell’Età Moderna, 
“Mediterranea ricerche storiche”, no. 42, p. 151–166.

Bosco M., 2014, Il commercio dei captivi nel Mediterraneo di età moderna (secc. 
XVI–XVIII). Orientamenti e prospettive attuali di ricerca, “Cromohs – Cyber 
Review of Modern Historiography”, no. 18, p. 57–82.

Braithwaite J., 1729, The History of the Revolution in the Empire of Morocco upon 
the Death of the late Emperor Muley Ishmael, London.

Braudel F., 2010, Civiltà e imperi del Mediterraneo nell’età di Filippo II, Torino.

Casares A.M., 2000, La esclavitud en la Granada del Siglo XVI: Género, raza 
y religión, vol. 64, Granada.

Civale G., 2011, Tunisi spagnola tra violenza e coesistenza (1573–74), “Mediter-
ranea ricerche storiche”, no. 21, p. 51–88.

David G., Fodor P. (ed.), 2007, Ransom Slavery along Ottoman Borders: Early 
Fiftheenth-Early Eighteenth Centuries, Leiden.

Davis R., 2003, Christian Slaves, Muslim Masters, New York.

De Burgo G.B., 1686, Viaggio di cinque anni in Asia, Africa, & Europa del Turco 
di D. Gio. Battista de Burgo abbate Clarense, e vicario apostolico nel regno 
sempre cattolico d’Irlanda, vol. 1, Milano.

de Bunes Ibarra M.A., 1989, La imagen de los Musulmanes y del Norte de Africa 
en la España de los siglos XVI y XVII. Los caracteres de una hostilidad, Madrid.

Ead., 2015, La schiavitù mediterranea tra Medioevo ed Età moderna. Una proposta 
bibliografica, “Estudis. Revista de Historia Moderna”, no. 41, p. 267–318.

Fiume G., 2009, Schiavitù mediterranee. Corsari, rinnegati e santi d’età moderna, 
Milano.

Foucault M., 1978, Le parole e le cose. Un’archeologia delle scienze umane, Milano.

Galán D., 2011, Relación del cautiverio y libertad de Diego Galán, natural de la 
villa de Consuegra y vecino de la ciudad de Toledo (1589–1600), ed. M.A. de 
Bunes Ibarra, M. Barchino, Sevilla.

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)



158

Girón Pascual R.M., 2020, La ruta berberisca. Cabalgadas, comercio y redes de 
la trata de esclavos entre el norte de África y el sur de Castilla (1550–1620), 
en: Tratas, esclavitudes y mestizajes. Una historia conectada, siglos XV–XVIII, 
ed. M.F.Fernández Chaves, E. França Paiva, R.M. Pérez García, Sevilla, 
p. 115–134.

Harry M., 1911, Tripoli di Barberia, “Rivista d’Africa”, no. 1, p. 273.

Hinojosa Montalvo J., 2002, Esclavitud, “Diccionario de Historia medieval del 
Reino de Valencia”, vol. 2, Valencia.

Kaiser W., 2008, Le commerce des captifs: Les intermediaries dans l’echange et le 
rachat des prisonniers en Mediterraneé, XVe – XVIIIe siècle, Roma.

Lo Basso L., 2003, Uomini da remo. Galee e galeotti nel Mediterraneo in età 
moderna, Milano.

Loualich F., 2003, Alger au XVIIe siècle: le regard d’un captif porteur d’eau (le sieur 
de Rocqueville), en: L’Afrique au XVIIe siècle. Mythe et réalités, ed. A. Baccar, 
Tübingen, p. 181–188.

Mantran R., 2000, Storia dell’Impero Ottomano, Lecce.

Marsili L.F., 1996, Ragguaglio della schiavitù, ed. B. Basile, Roma – Salerno.

Norton C., 2009, Lust, Greed, Torture, and Identity: Narrations of Conversion and 
the Creation of the Early Modern Renegade, “Comparative Studies of South 
Asia, Africa and the Middle East”, no. 29(2), p. 259–268.

Pálfi G., 2007, Ransom Slavery along the Ottoman-Hungarian frontier in the 
Sixteenth and Seventeenth Centuries, en: Ransom Slavery along the Ottoman 
Borders, ed. D. Géza, P. Fodor, Leiden – Boston, p. 35–83.

Parry A., 1923, Abram Hannibal, the Favorite of Peter the Great, “The Journal 
of Negro History”, no. 8, p. 359–366.

Peabody S., 1996, There are no slaves in France. The Political Culture of Race and 
Slavery in the Ancien Régime, New York – Oxford.

Peabody S., 2007, L’esclavage dans la France moderne, “Dix-huitième siècle”, 
no. 39, p. 361–383. 

Petit J.-G. [ et. au.], 1991, Histoire des galères, bagnes et prisons, Toulouse.

Pike R., 1972, Aristocrats and Traders. Sevillan Society in the Sixteenth Century, 
Ithaca – London.

Quartier A., 1690, L’esclave religieux et ses aventures, Paris. 

EROS CALCARA



159

Rostagno L., 1983, Mi faccio turco. Esperienze e immagini dell’Islam nell’Italia 
moderna, Roma.

Rotman Y., 2014, Forms of Slavery, en: A Companion to Mediterranean History, 
ed. P. Horden, S. Kinoshita, New York.

Sarti R., 2001, Bolognesi schiavi dei “Turchi” e schiavi “Turchi” a Bologna tra Ci-
nque e Settecento: alterità etnico-religiose e riduzione in schiavitù, “Quaderni 
Storici”, vol. 36, no. 107, p. 437–473.

Schreiber G., 1980, Auf den Spuren der Türken, München.

Stella A., 1996, «Herrado en el rostro con un S y un clavo»; l’homme animal dans 
l’Espagne des XVIe et XVIIIe siècles, en: Figures de l’esclave au Moyen-Age et 
dans le monde moderne, ed. H. Bresc, Paris.

Stella A., 2000, Histoires d’esclaves dans la péninsule ibérique, Paris.

Stella A., 2006, Les galères dans la Méditerranée (XVe-XVIIIe siècles). Miroir des 
mises en servitude, en: Esclavages et dépendances serviles, ed. M. Cottias, 
A. Stella, B. Vincent, Paris, p. 265–282.

Teyssier P. (ed.), 1993, Esclave à Alger. Récit de captivité de João Mascarenhas 
(1621–1626), Paris.

Verlinden C., 1955, L’esclavage dans l’Europe médiévale. Peninsule Iberique, 
France, Bruges.

Wild J., 1964, Neue Reysbeschreibung eines Gefangenen Christen Anno 1604 
(1613), ed. G.A. Narciss, K. Teply, Stuttgart.

Zagorin P., 1982, Rebels and rulers, 1500–1660, vol. 1, Cambridge.

Zemon Davis N., 2008, Trickster Travels. A Sixtheenth-Century Muslim between 
Worlds, New York.

Perder la libertad. La esclavitud en el Mediterraneo moderno (siglos XVI–XVII)


