
KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II
https://orcid.org/0000-0001-7383-782X
e-mail: dl.tomczak@gmail.com

FORMALNY AKT WYSTĄPIENIA Z KOŚCIOŁA 
JAKO NEGATYWNY PRZEJAW WOLNOŚCI RELIGIJNEJ

Formal act of leaving the Church 
as a negative manifestation of religious freedom

Abstrakt: W kan. 209 § 1 CIC/83 stanowi się o obowiązku wiernego zachowy-
wania zawsze wspólnoty z Kościołem. Z drugiej jednak strony każda osoba 
ludzka ma prawo do wolności religijnej. Znaczy to, że nikt nie może nikogo 
zmuszać do wyznawania i praktykowania wiary. Negatywnym przykładem 
wolności religijnej człowieka, czyli możliwości wyboru lub odrzucenia religii, 
są zdefiniowane w kan. 751 CIC/83 przestępstwa apostazji, herezji i schizmy, 
które mogą zostać dokonane formalnym aktem. Celem niniejszego wystąpie-
nia jest ukazanie formalnego aktu wystąpienia z Kościoła jako negatywnego 
przejawu wolności religijnej i skutków, które wywołuje.

Słowa kluczowe: wystąpienie z Kościoła, apostazja, herezja, schizma, eks-
komunika, akt formalny, wolność religijna.

Abstract: In can. 209 § 1 CIC/83, it is stated that the duty to always faithfully 
maintain communion with the Church is stated. On the other hand, every 
human person has the right to religious freedom. This means that no one can 
force anyone to profess and practice the faith. A negative example of human 
religious freedom, i.e. the possibility of choosing or rejecting religion, are 
defined in can. 751 CIC/83 crimes of apostasy, heresy and schisms that can 
be effected by a formal act. The purpose of this speech is to show the formal 
act of leaving the Church as a negative manifestation of religious freedom 
and the effects it causes.

LIBERTAS RELIGIOSA
2(2023), s. 67–90

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAk – duchowny katolicki; magister teologii; 
mgr lic. prawa kanonicznego; pasjonat prawa kanonicznego; związany z Uniwersytetem 
Papieskim Jana Pawła II w Krakowie



68

Key words: leaving the Church, apostasy, heresy, schism, excommunication, 
formal act, religious freedom.

„Prawo do wolności religijnej jest rzeczywiście zakorzenione w samej 
godności osoby ludzkiej, którą to godność poznajemy przez objawione sło-
wo Boże i samym rozumem. To prawo osoby ludzkiej do wolności religijnej 
powinno być w taki sposób uznane w prawnym ustroju społeczeństwa, aby 
stanowiło prawo cywilne” (DH, n. 58).

W Deklaracji o wolności religijnej Dignitatis humanae Soboru Waty-
kańskiego II stanowi się o źródle prawa do wolności religijnej, którym jest 
godność osoby ludzkiej. Tę godność jesteśmy zdolni poznać przy pomocy 
objawionego słowa Bożego oraz rozumu. Podstawą wolności religijnej 
człowieka jest zatem jego godność jako osoby ludzkiej. Zasada ta opiera się 
na określonej prawdzie o człowieku, jako bycie osobowym wyposażonym 
w przymioty rozumności, wolności i sumienia.

Współcześnie w rozumieniu godności człowieka na pierwszym miej-
scu znajduje się powiązana z zasadą równości kwestia wolności. Godność 
człowieka wymaga zatem zapewnienia odpowiedniego obszaru wolności, 
także w odniesieniu człowieka do sacrum.

Istota wolności religijnej wyraża się w dwóch aspektach – wewnętrznym 
i zewnętrznym. Wolność w aspekcie wewnętrznym to wolność sumienia 
(Mezglewski [i in.], 2011, 70–71). Jest to zdolność osoby ludzkiej do pod-
jęcia moralnego wyboru zgodnie z nakazem sumienia. W sumieniu człowiek 
odkrywa prawdę, odróżnia dobro od zła, podejmuje decyzje i wyraża je na 
zewnątrz. Wolność sumienia obejmuje zatem zdolność człowieka do poznania 
prawdy i obowiązek jej przyjęcia oraz postępowania zgodnie z jej zasadami. 
Istotą wolności sumienia w aspekcie prawnym jest możliwość swobodnego 
wyboru światopoglądu religijnego, jak również areligijnego, w tym także 
możliwość jego porzucenia. Wolność religijna w wymiarze zewnętrznym 
obejmuje: wolność do uzewnętrzniania swoich przekonań w życiu prywatnym 
i publicznym oraz wolność od przymusu zewnętrznego w manifestowaniu 
przekonań religijnych sumienia (Mezglewski [i in.], 2011, 70–71).

Jakkolwiek o wolności religijnej mówi się zazwyczaj w kontekście 
ustawodawstwa cywilnego, jak choćby w Dignitatis humanae Soboru Wa-
tykańskiego II, gdyż jest to pojęcie prawa wyznaniowego, to jednak z racji 
na zakorzenienie wolności w godności ludzkiej, naturze człowieka, wolność 
religijna jest prawem uniwersalnym, uznawanym także, a może przede 
wszystkim przez prawo kościelne.

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



69

Prawodawca kościelny w kan. 209 § 1 Kodeksu prawa kanonicznego 
z 1983 r. (CIC/83) nakłada na wiernych, czyli tych, którzy zostali ochrzczeni 
w Kościele katolickim lub zostali do niego przyjęci, obowiązek zachowania 
zawsze wspólnoty z Kościołem. Wspólnota ta, wyraża się poprzez tria vincula 
Bellarmini: wiarę, sakramenty i dyscyplinę (kan. 205 CIC/83). Jakkolwiek 
wspomniany kan. 209 § 1 CIC/83 expressis verbis formułuje obowiązek, 
to w istocie rzeczy zachowanie wspólnoty z Kościołem jest także prawem 
podmiotowym każdego ochrzczonego do zachowania pełnej wspólnoty 
z Kościołem (Krukowski, 2006, 25).

Kiedy zestawimy ten przepis z prawdą o godności ludzkiej, z której 
wypływa dar wolości człowieka, tj. działania zgodnie z własnym sumieniem, 
zauważymy, że ostatecznie nikt, nawet prawodawca kościelny, nie może 
nikogo przymusem skłonić do wyznawania wiary, jej praktykowania czy 
też utrzymywania wspólnoty z Kościołem. Podobnie jak nie można wier-
nego zmusić do coniedzielnego uczęszczania na Mszę św., spowiadania się, 
zawarcia małżeństwa kanonicznego, czy też np. przyjęcia księdza z wizytą 
duszpasterską. W ten sposób decyzja o formalnym akcie wystąpienia z Ko-
ścioła jawi się jako jeden z wielu przykładów negatywnego wykorzystania 
należnej człowiekowi wolności, w tym kontekście w odniesieniu do zjawiska 
religii – wolności religijnej.

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie aktu formalnego wystąpienia 
z Kościoła stanowiącego negatywny przykład korzystania z wolności religijnej.

Występowanie wyrażenia actus formalis defectionis w CIC/83

Wyrażenie actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica dzisiaj już nie 
występuje w Kodeksie prawa kanonicznego. Dnia 26 października 2009 r. 
Benedykt XVI ogłosił motu proprio Omnium in mentem (OM, n. 102), na 
mocy którego usunął z treści Kodeksu interesujące nas wyrażenie. Wy-
stępowało ono w trzech kanonach CIC/83, w tytule VII, pierwszej części 
księgi czwartej. Były to kanony: 1086 § 1 – dotyczący przeszkody różnej 
religii; 1117 – dotyczący formy zawarcia małżeństwa oraz 1124, stanowiący 
o małżeństwach mieszanych.

Kan. 1086 § 1 – przeszkoda różnej religii

Kan. 1086 reguluje przeszkodę, którą zwykło nazywać się różnej wiary 
lub różnej religii (Pawluk, 1984, 133). Aczkolwiek prawodawca zagadnie-

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



70

nie małżeństw mieszanych omawia w osobnym rozdziale CIC/83 (kan. 
1124–1125 CIC/83), ten rodzaj małżeństwa, czyli małżeństwo z osobą 
nieochrzczoną, umieszcza w dziale poświęconym przeszkodom zrywającym.

Kościół katolicki od początku odnosi się z niechęcią do małżeństw mie-
szanych (Pawluk, 1987, 162), tym większego zagrożenia dopatruje się w za-
wieraniu małżeństw z nieochrzczonymi. Argumentując swoje stanowisko, 
powołuje się na fakt doskonałej jedności małżonków. Ta zostaje zachwiana, 
choć niebezpośrednio, gdyż religia, którą różnią się małżonkowie należy do 
spraw niezwykle istotnych w życiu małżeństwa i rodziny (Pawluk, 1987, 162). 
Trudno więc mówić o doskonałej jedności, gdy małżeństwo dzieli wyznawana 
wiara. Do innych argumentów przemawiających za niechęcią Kościoła wobec 
takich małżeństw zalicza się trudności, jakie może napotkać strona katolicka, 
wypełniając w małżeństwie różnej wiary obowiązek zachowania własnej 
wiary (kan. 209 § 1 CIC/83), czy też ochrzczenia i wychowania potomstwa 
zgodnie z zasadami wyznawanej wiary katolickiej (kan. 226 § 2 CIC/83).

Interesujący nas kanon, w którym do 2009 r. występowało wyrażenie 
actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica klauzulą nieważności obejmował 
małżeństwo zawierane z osobą nieochrzczoną przez katolika, który został 
w Kościele katolickim ochrzczony lub do niego przyjęty i nie odłączył się aktem 
formalnym. Nie ulega wątpliwości, że człowiek staje się katolikiem poprzez 
ważny chrzest (kan. 204 §1 CIC/83) lub poprzez przyjęcie do wspólnoty 
Kościoła osoby ochrzczonej w innym wyznaniu chrześcijańskim, niebędącym 
w pełnej jedności z Kościołem katolickim. Zapis kanonu sprzed Omnium in 
mentem do definicji strony katolickiej zawieranego małżeństwa dodawał: 
„i nie porzuciła go (Kościoła katolickiego) aktem formalnym”. W praktyce 
oznaczało to, że katolika, który odstąpił od Kościoła aktem formalnym, nie 
obowiązywała przeszkoda zrywająca, o której mowa w § 1 kan. 1086.

Występowanie w omawianych kanonach interesującego nas wyrażenia 
powodowało wiele trudności w interpretacji wynikającego z nich prawa. 
W ogłoszonym motu proprio Omnium in mentem (OM, n. 102) Benedykt XVI 
podaje, że właśnie te trudności i niejasności dały impuls do zmiany prawa, 
w wyniku której z omawianego kan. 1086 usunięto zapis o formalnym akcie 
wystąpienia z Kościoła katolickiego. Zaistniała zmiana nie spowodowała 
jedynie literalnego przekształcenia brzmienia kanonu, ale pociągnęła za 
sobą całkowicie odmienne wymaganie dotykające osobę, która formalnym 
aktem odstąpiła od Kościoła.

Po wejściu w życie zmian dokonanych przez Benedykta XVI w prawie 
kanonicznym, formalny apostata podlega przeszkodzie różnej religii. Oznacza 

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



71

to zatem, że małżeństwo katolika, który wystąpił z Kościoła katolickiego 
formalnym aktem z osobą nieochrzczoną jest nieważne, jeżeli nie uzyskano 
odpowiedniej dyspensy, którą przewiduje prawo kościelne (kan. 1086 § 2 
CIC/83).

Kan. 1117 – kanoniczna forma zawarcia małżeństwa

Obowiązek zachowania formy kanonicznej, o czym stanowi kan. 1117, 
znany był już w Kodeksie Piobenedyktyńskim z 1917 r. (Hemperek [i in.], 
1986, 299) Podlegali mu nupturienci, z których przynajmniej jedna osoba 
była ochrzczona w Kościele katolickim lub została do niego przyjęta, a tak-
że katolik, który wystąpił z Kościoła formalnym aktem. Zachowanie formy 
kanonicznej było konieczne do ważności małżeństwa.

W CIC/83 obowiązywalność formy kanonicznej została zawężona. Ka-
tolik, który formalnym aktem wystąpił z Kościoła, do ważności małżeństwa 
nie musiał zachować formy kanonicznej, o ile nie zawierał małżeństwa 
z katolikiem zobowiązanym do zachowania formy. Przyczynę tej zmiany 
upatrywano we względach ekumenicznych, w przypadku bowiem zawiera-
nia małżeństwa między katolikiem a niekatolikiem obrządku wschodniego 
forma kanoniczna nie jest konieczna do ważności małżeństwa, ale jedynie 
do jego godziwości, warunkiem ważności jest obecność świętego szafarza. 
Inną przyczynę zmiany upatrywano w trosce o niezwiększanie liczby mał-
żeństw nieważnych (Pawluk, 1984, 190).

Małżeństwa zawierane przez formalnych apostatów często były nara-
żone na nieważność. Osoba, która wystąpiła z Kościoła, z reguły nie chce 
mieć z nim nic wspólnego, dlatego też nie respektuje następnie wymagań 
zachowania formy kanonicznej. Prawodawca wychodząc naprzeciw tym, 
którzy wystąpili z Kościoła postanowił zwolnić ich z obowiązku zachowania 
formy kanonicznej.

Od momentu promulgacji CIC/83 katolików, którzy formalnym aktem 
wystąpili z Kościoła katolickiego do ważności zawieranego małżeństwa nie 
obowiązywało więc zachowanie przewidzianej prawem formy kanonicznej 
(Sztafrowski, 1986, 128). Zmiana ta spowodowała wiele trudności inter-
pretacyjnych w pracy duszpasterskiej oraz praktyce sądów (OM, n. 102). 
Z tego względu Benedykt XVI na mocy Omnium in mentem, usunął zapis 
o formalnym akcie wystąpienia z Kościoła katolickiego także z kan. 1117.

Zmiana dokonana przez prawodawcę jest powrotem do praktyki, która 
obowiązywała za rządów CIC/17. Zgodnie z nią, katolik, który wystąpił 

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



72

z Kościoła aktem formalnym, był zobowiązany do zachowania formy ka-
nonicznej co do ważności zawieranego małżeństwa (Żurowski, 1987, 328).

Kan. 1124 – małżeństwa mieszane

Ostatni kanon, w którym występowało wyrażenie actus formalis defectio-
nis ab Ecclesia catholica, reguluje zagadnienie małżeństw mieszanych. Chodzi 
o małżeństwo dwóch osób ochrzczonych, z których jedna jest katolikiem, 
a druga członkiem Kościoła lub Wspólnoty kościelnej niebędącej w pełnej 
jedności z Kościołem katolickim (kan. 1124 CIC/83).

Zgodnie z kan. 1124, zawieranie takich małżeństw jest zakazane bez 
wyraźnej zgody kompetentnej władzy kościelnej. Prawodawca jednakże nie 
obwarował tego zakazu klauzulą nieważności, przewidział jedynie sankcję 
niegodziwości (Góralski, 1987, 97).

Taki stan prawny, który wynika z analizowanego przepisu, znany był 
już w CIC/17. Zawarcie małżeństwa mieszanego bez zgody własnego or-
dynariusza powodowało niegodziwość, jednak nie nieważność małżeństwa 
(Góralski, 1987, 97).

Kościół odradza małżonkom zawieranie małżeństw mieszanych. Różnica 
pomiędzy małżonkami, która dotyka tak ważnej sfery, jaką jest wyznanie, 
utrudnia osiągnięcie doskonałej jedności i wspólnoty życia. Grozi także nie-
bezpieczeństwem utraty wiary przez stronę katolicką (Żurowski, 1987, 355).

Z tego powodu strona katolicka, która zamierza zawrzeć kanoniczne 
małżeństwo z ochrzczonym niekatolikiem zobowiązana jest do złożenia 
rękojmi (kan. 1125 CIC/83). Rękojmia to oświadczenie zawierające trzy 
zobowiązania:
–	 odrzucenie niebezpieczeństwa utraty wiary;
–	 praktykowanie wiary katolickiej;
–	 uczynienia wszystkiego, co w mocy strony katolickiej, by dzieci z mał-

żeństwa mieszanego otrzymały chrzest i katolickie wychowanie.
Zgodnie z kan. 1124 CIC/83 (przed nowelizacją dokonaną przez Bene-

dykta XVI) zakaz zawierania małżeństw mieszanych bez zgody ordynariusza 
nie obowiązywał nupturienta, który ochrzczony w Kościele katolickim, 
wystąpił następnie z niego formalnym aktem.

Podobnie jak w dwóch powyżej analizowanych kanonach, prawo uła-
twiało zawarcie małżeństwa przez osoby, które wystąpiły z Kościoła. No-
welizacja interesujących nas przepisów spowodowała, że osobę, która 
formalnym aktem odstąpiła z Kościoła, nadal obowiązuje zakaz zawierania 

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



73

małżeństw mieszanych bez wyraźnej zgody kompetentnej władzy kościelnej 
(semel catholicus, semper catholicus).

Trudności interpretacyjne związane 
z wyrażeniem actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica

Zanim przejdziemy do bezpośredniej interpretacji interesującego nas 
wyrażenia, należy zastanowić się nad problemem przynależności do Kościoła 
katolickiego. Zarysowany obraz teologiczno-prawnego aspektu przynależ-
ności do Kościoła pomoże w lepszym zrozumieniu natury aktu wystąpienia 
oraz uwydatni wagę decyzji o odejściu, która rzutuje nie tylko na życie 
konkretnego człowieka, ale również całej wspólnoty Kościoła.

Członkiem Kościoła katolickiego osoba staje się poprzez chrzest. Sa-
krament ten jest pierwszym z grupy sakramentów inicjacji chrześcijańskiej. 
Magisterium nazywa go bramą, ponieważ otwiera on na inne sakramenty, 
a także na chrześcijańskie życie duchowe (KKK, n. 1213).

Obok wielu skutków wywoływanych przez chrzest, najbardziej nas 
interesującym jest wszczepienie w Kościół (KKK, n. 1213). Moment stania 
się członkiem Kościoła nie jest jednak tożsamy z wpisaniem się do jakiegoś 
stowarzyszenia czy wspólnoty. Teologia, na określenie stosunku wiernego do 
Kościoła, używa słowa „wszczepienie”. Słowo to ma w sobie pewien głębszy 
wymiar. Mówi bowiem o jakimś zakorzenieniu, korzystaniu z tego samego 
źródła, wzrastaniu razem z innymi. Relacja wiernych do Kościoła nie opiera 
się jedynie na zewnętrznych znakach tej przynależności (zapis o dokona-
nym chrzcie w metryce chrzcielnej, uczestnictwo w kulcie, przestrzeganie 
praw i obowiązków wynikających z przynależności do Kościoła). Daleko 
ważniejsze są wewnętrzne więzy: wyznawanie tej samej wiary, przyjmowa-
nie sakramentów oraz sukcesja apostolska (KKK, n. 815). Do tych więzów 
jedności należy jeszcze dołączyć zwierzchnictwo kościelne (KKK, n. 837).

Istotnym zagadnieniem w tej kwestii jest także niezatarte znamię, które 
wyciskane jest w sakramencie chrztu. Magisterium Kościoła określa je rodzajem 
duchowej pieczęci, która jest niezniszczalna. Świadczy ona o przynależności 
do Chrystusa (KKK, n. 1272). W wyniku tego chrześcijanin raz ochrzczony już 
na zawsze pozostaje członkiem Kościoła, bez względu na to, czy popełnił akt 
apostazji, schizmy, herezji lub dokonał formalnego aktu wystąpienia z Kościoła.

Obok bezpośredniego wszczepienia w Kościół katolicki, które dokonuje 
się w czasie chrztu, istnieje jeszcze jedna możliwość włączenia kogoś na 
łono Kościoła. Odnosi się ona do tych, którzy zostali ważnie ochrzczeni 

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



74

w innych Kościołach i wspólnotach chrześcijańskich oraz wyrazili swoją 
chęć wstąpienia do Kościoła katolickiego i zostali do niego przyjęci.

Poprzez chrzest człowiek staje się w Kościele, z punktu widzenia prawa 
kanonicznego, osobą. Każdej osobie przysługują prawa i obowiązki (kan. 96 
CIC/83). W CIC/83 w kanonach 208–223 stanowi się o katalogu praw 
i obowiązków wiernych należących do Kościoła katolickiego. Spośród nich 
przywołamy te, które w jakiś sposób wiążą się z problemem przynależności 
do wspólnoty Kościoła.

Wierni mają następujące obowiązki:
–	 zachowanie zawsze wspólnoty z Kościołem (kan. 209 § 1 CIC/83);
–	 prowadzenie życia świętego i przyczynianie się do wzrostu Kościoła 

i rozwoju jego świętości (kan. 210 CIC/83);
–	 rozszerzanie Bożego przepowiadania zbawienia na wszystkich ludzi 

każdego czasu (kan. 211 CIC/83);
–	 wypełnianie z chrześcijańskim posłuszeństwem tego, co święci paste-

rze wyjaśniają jako nauczyciele wiary lub postanawiają jako kierujący 
Kościołem (kan. 212 § 1 CIC/83);

–	 zaradzenia potrzebom Kościoła, aby posiadał środki do sprawowania 
kultu Bożego, prowadzenia działalności apostolskiej i charytatywnej 
oraz do tego, co jest konieczne do godziwego utrzymania szafarzy 
(kan. 222 § 1 CIC/83).
Do zbioru praw wiernych m.in. należy prawo do:

–	 wyrażenia swojego zdania (kan. 212 § 2, 3 CIC/83);
–	 otrzymywania pomocy od swoich pasterzy, szczególnie słowa Bożego 

i sakramentów (kan. 213 CIC/83);
–	 katolickiego wychowania (kan. 217 oraz 226 § 2 CIC/83);
–	 ochrony dobrego imienia (kan. 220 CIC/83);
–	 ochrony prawnej (kan. 221 CIC/83).

Zauważyć trzeba, że każdy obowiązek czy prawo posiada swoją wartość 
i wagę. W przywołanym wybiórczym katalogu praw i obowiązków jedne 
będą takie, których nieprzestrzeganie obwarowane jest karą kościelną, 
naruszenie innych z kolei nie będzie pociągać za sobą żadnych sankcji.

Ważne jednak jest, że członkostwo w Kościele katolickim nie jest jedynie 
deklaratywnym tworem bez treści, lecz wypełnione jest konkretyzującym 
go katalogiem praw i obowiązków.

Zarysowana jedynie problematyka przynależności do Kościoła katolickiego 
pomoże w dalszych rozważaniach dotyczących interpretacji wyrażenia actus 
formalis defectionis ab Ecclesia catholica oraz trudności z nim związanych.

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



75

Trzeba także zaznaczyć, że w CIC/83 nie stanowi się żadnej definicji 
formalnego aktu wystąpienia z Kościoła. Fakt ten powoduje trudności 
interpretacyjne. Z tego też powodu powstało wiele różnych interpretacji 
interesującego nas zagadnienia. Wszelkie próby definicji aktu formalnego 
zmierzają do określenia istotnych elementów actus formalis oraz ab Ecclesia 
catholica deficere.

Wyrażenie actus formalis

W doktrynie znaleźć można wiele opinii dotyczących rozumienia wyra-
żenia actus formalis. Niemiecki kanonista T. Lenherr uważa, że zbyteczne jest 
zachowanie określonej formy. Według niego wystarczające byłoby złożenie 
ustnego lub pisemnego oświadczenia przed daną osobą, niekoniecznie jednak 
urzędnikiem cywilnym czy kościelnym (Lenherr, 1983, 120).

Większość kanonistów domaga się jednak od występującego złożenia 
deklaracji przed przedstawicielem władzy kościelnej. Istnieje również myśl, 
że wystąpienie z Kościoła przed urzędnikiem cywilnym, niejako w tle uznaje 
Kościół jako adresata składanej deklaracji (Lenherr, 1983, 123). Przedsta-
wicielem tego poglądu jest S. Demel, która uważa, że złożenie deklaracji 
o wystąpieniu przed urzędnikiem cywilnym wypełnia znamiona formalnego 
wystąpienia. Kanonista zauważa również, że skoro w CIC/83 nie ma żadnej 
definicji formalnego aktu, milczenie prawodawcy można zrozumieć jako brak 
chęci do rozróżniania wystąpienia z Kościoła przed urzędnikiem cywilnym 
od wystąpienia przed władzą kościelną (Demel, 1996, 474).

Z kolei W. Aymans przyznaje jedynie Kościołowi prawo ustalenia formy 
aktu wystąpienia. Żadna bowiem pozakościelna instancja nie może brać 
udziału w ustalaniu norm dotyczących Kościoła. Akt wystąpienia będzie 
skuteczny jedynie wtedy, gdy zostanie zadeklarowany przed władzą ko-
ścielną (Aymans, 2001, 432). Tutaj znowu występuje problem kościelnego 
współdziałania na rzecz wystąpienia z Kościoła.

Pomimo różnic interpretacyjnych wielu kanonistów utożsamia actus 
formalis z actus iuridicus, o którym stanowi kan. 124 CIC/83 (Löffler, 2007, 
232). Zgodnie z nim do ważności czynności prawnej wymaga się bowiem, by 
była ona dokonana przez zdolną do tego osobę oraz by były w niej zawarte 
wszystkie elementy konstytutywne i zostały wypełnione formalności oraz 
warunki wymagane przez prawo do ważności tej czynności.

Papieska Rada ds. Tekstów Prawnych w Liście okólnym z 13 marca 2006 r. 
(LO, n. 38) wyjaśniła, że do ważnego dokonania aktu wystąpienia z Kościoła 

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



76

muszą zostać spełnione trzy elementy konstytutywne: wewnętrzna decyzja 
odstąpienia od Kościoła katolickiego, wykonanie i zewnętrzna manifestacja 
tej decyzji osobiście lub na piśmie oraz przyjęcie do wiadomości tej decyzji 
przez kompetentną władzę kościelną (LO, n. 38).

Aktualnie obowiązującą interpretacją prawną wyrażenia actus formalis 
jest ta dana przez Papieską Radę ds. Tekstów Prawnych z 2006 r., w której 
podana została „formalność” aktu, niezbędna do ważności jego zaistnienia.

Wyrażenie deficere ab Ecclesia catholica

Akt formalnego wystąpienia z Kościoła katolickiego jest złożonym aktem 
woli. Z jednej strony obejmuje wewnętrzną decyzję wystąpienia z Kościoła, 
z drugiej natomiast zewnętrzną manifestację tej decyzji poprzez prawnie 
przepisaną formę. Dopiero połączenie tych dwóch składowych pozwala 
mówić o zaistnieniu formalnego aktu.

Niemiecki kanonista J. Prader uważa, że zewnętrzne oświadczenie 
woli musi przebiegać zgodnie z przepisaną formą: ustna deklaracja złożona 
przed kompetentną władzą kościelną w obecności świadków, z powodów 
oficjalnych lub prywatnych, przedstawionych na piśmie (kan. 1539–1546 
CIC/83) lub poprzez formalną konwersję do niekatolickiego Kościoła lub 
wspólnoty kościelnej, innej religii lub sekty (Prader, 1994, 464).

Prader zwraca uwagę na wolę występującego. Jego intuicja wydaje się 
słuszna. Rozpowszechnianą bowiem praktyką w krajach niemieckojęzycznych 
jest wystąpienie z Kościoła katolickiego z powodów fiskalnych. Przejawia 
się to złożeniem deklaracji wystąpienia przed cywilnym urzędnikiem, przy 
jednoczesnej woli pozostania w Kościele katolickim. Prader taki rodzaj 
oświadczenia nazywa symulacją (Prader, Reinhardt, 2001, 166). W tego 
„rodzaju” wystąpieniu forma jest zachowana, brakuje jednak istotnego ele-
mentu, jakim jest wewnętrzna decyzja odejścia od Kościoła. Powstaje tym 
samym problem, bowiem wierny występujący z Kościoła z przyczyn formal-
nych zaciąga te same skutki karne co apostata. Dlatego niemiecki kanonista 
uzależnia zaistnienie formalnego aktu od wewnętrznej woli występującego.

Formalny akt wystąpienia z Kościoła zakłada przestępstwo apostazji, 
herezji lub schizmy (kan. 751 CIC/83). Niektórzy jednak kanoniści przeciw-
stawiają się temu (Prader, 1994, 463), powołując się na rolę wewnętrznej 
woli występującego.

Interpretacja wyrażenia deficere ab Ecclesia catholica niewątpliwie po-
twierdza, że w procesie analizy i oceniania formalnego aktu wystąpienia 

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



77

z Kościoła katolickiego ważna jest wewnętrzna wola występującego formal-
nym aktem. W praktyce dość często zdarza się, że ktoś występuje z Kościoła 
ze względów fiskalnych, a jednocześnie nie chce zerwać wewnętrznych 
więzów z Kościołem, jak to ma miejsce w przypadku apostazji czy schizmy.

Trudności interpretacyjne

Pytanie, które przyświeca interpretatorom prawa, dotyczy elementów 
konstytutywnych formalnego aktu. Gdy idzie o wyrażenie deficere, pyta-
nie dotyka określenia zewnętrznych faktorów odejścia, które pozwoliłyby 
mówić o innym odejściu niż całkowite porzucenie wiary, jak to ma miejsce 
np. w przestępstwie apostazji (Gruber, 2009, 105).

Kanoniści często poszukują definicji formalnego aktu, zestawiając go 
z notoryjnym (Dzierżon, 2008, 290) odejściem od Kościoła. Ważną rolę w pró-
bie systematyzacji zagadnienia ma rozróżnienie między odejściem z Kościoła 
i odejściem od wiary (Ruf, 1983, 258). We współczesnej kanonistyce trudno 
jednak wyszczególnić dystynktywne elementy tych figur (Dzierżon, 2008, 290).

W tym miejscu należy jeszcze przywołać jeden problem. Chodzi miano-
wicie o wystąpienie z Kościoła przed urzędnikiem państwowym, spowodo-
wane względami finansowymi, czyli niechęcią płacenia podatku kościelnego, 
co w Niemczech i Austrii stanowi jedną z częstszych przyczyn wystąpień 
z Kościoła (IDA, 1992).

Niemiecki kanonista R. Sebott uważa, że niewątpliwie pod pojęciem 
formalnego aktu należy rozumieć wystąpienie z Kościoła (Sebott, 2005, 171). 
Inny naukowiec, H. Zapp, próbuje utożsamić wspomniane wystąpienie z Ko-
ścioła przed cywilnym urzędnikiem z formalnym aktem. Zauważa również, 
że w zagadnieniu formalnego aktu nie tyle ważny jest adresat deklaracji, co 
wewnętrzna intencja występującego (Zapp, 1988, 178). Z kolei N. Ruf za-
stanawia się, czy pod formalnym aktem należy rozumieć wystąpienie przed 
cywilnym urzędnikiem, czy raczej złożenie pisemnej deklaracji przed bisku-
pem diecezjalnym lub własnym proboszczem (Prader, Reinhardt, 2001, 166).

Inni autorzy, jak J. Prader i H. Reinhardt uważają, że w literaturze 
prawnej formalny akt (kan. 1117 CIC/83) utożsamiany jest w Niemczech 
z wystąpieniem przed cywilnym urzędnikiem. Jednocześnie zwracają uwa-
gę, że wystąpienie z Kościoła na płaszczyźnie państwowej, tylko z powodu 
niepłacenia podatku kościelnego, przy jednoczesnej chęci trwania w Kościele 
katolickim, nie może być traktowane jako formalny akt odejścia od Kościoła 
(Prader, Reinhardt, 2001, 166).

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



78

Definicję wyjaśniającą i porządkującą wątpliwości interpretacyjne 
wyrażenia actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica podaje List okólny 
Papieskiej Rady ds. Tekstów Prawnych z 13 marca 2006 r. Papieska Rada 
ds. Tekstów Prawnych definiuje w nim formalny akt jako nowe, publiczne 
i inne od wirtualnych sposobów wystąpienie z Kościoła.

Wyrażenie actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica spowodowało 
wiele trudności i niemałe zamieszanie w prawodawstwie kanonicznym 
i praktyce prawnej. Większość z nich dotyka pytania o interpretację i ro-
zumienie tego wyrażenia. Wątpliwości wzbudza teologiczna istota i aspekt 
kanoniczny formalnego aktu (Wenz, 2010, 21).

Zwrot ten jest pewnym novum, nie był znany w CIC/17 (Góralski, 
2008, 21). Wyrażenie „formalny akt wystąpienia z Kościoła katolickiego” nie 
na długo znalazło jednak swoje miejsce w nowym Kodeksie. Benedykt XVI 
w 2009 r. postanowił usunąć z treści Kodeksu owo wyrażenie, które stwa-
rzało wiele problemów duszpasterskich. W wielu bowiem przypadkach 
okazało się trudne określenie i praktyczne sformułowanie „formalnego aktu 
wystąpienia”. Tym samym powstawało wiele trudności w pracy duszpaster-
skiej i praktyce sądów kościelnych. Zauważono także, że zapis zawierający 
to wyrażenie, może stwarzać pewne ułatwienie lub zachętę do apostazji 
w miejscach, gdzie wiernych katolików jest niewielu lub obowiązuje nie-
korzystne prawo małżeńskie, które dyskryminuje obywateli ze względów 
religijnych. Istniało także utrudnienie w powrocie osób ochrzczonych, które 
chciały zawrzeć małżeństwo kanoniczne po rozpadzie poprzedniego. Wiele 
z tych małżeństw w wyniku obowiązującego prawa stawało się dla Kościoła 
małżeństwami ukrytymi (OM, n. 102).

Usunięcie z CIC/83 omawianego wyrażenia nie spowodowało zniknięcia 
praktyki wystąpień formalnym aktem z Kościoła. W rzeczywistości formalny 
akt wystąpienia stał się nową, inną niż apostazja, herezja czy schizma, formą 
wystąpień z Kościoła katolickiego.

Brak w prawodawstwie kościelnym syntetycznej i jednoznacznej de-
finicji actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica spowodował wielość 
interpretacji i zdań prawników kanonistów. Należy jednak zwrócić większą 
uwagę na związek formalnego aktu wystąpienia z Kościoła katolickiego 
z przestępstwami apostazji, herezji i schizmy. Formalny akt wystąpienia często 
jest utożsamiany z przestępstwami, o których stanowi kan. 751, ale także 
z zaniedbaniem zachowania jedności z Kościołem (kan. 209 CIC/83), czy 
jak to jest w przypadku sytuacji Kościoła w Niemczech i Austrii, obowiązku 
materialnego wspierania Kościoła (kan. 222 § 1 CIC/83).

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



79

Nie ulega wątpliwości, że wystąpienie z Kościoła katolickiego jest czy-
nem godzącym w sam Kościół i wszystkich jego członków. Obojętnie, czy 
został on dokonany przez formalny akt, apostazję, herezję, schizmę, jest 
aktem wymierzonym przeciwko jedności Kościoła (Krieg, 1930–1938, 985).

Apostazja to całkowite porzucenie wiary chrześcijańskiej (kan. 751 
CIC/83). Dopuszcza się jej osoba będąca w Kościele katolickim ochrzczona 
lub do niego przyjęta, która całkowicie porzuca wiarę katolicką (Syryj-
czyk, 2003, 51) poprzez słowa, złożenie pisma lub zewnętrzne zachowanie, 
którym potwierdza porzucenie Kościoła i wiary katolickiej (Wenz, 2010, 21).

Wystąpienie z Kościoła formalnym aktem, według Listu okólnego Papie-
skiej Rady ds. Tekstów Prawnych, zawsze jest apostazją. Chodzi bowiem nie 
tylko o zerwanie jedności z Kościołem, ale rzeczywiste od niego odstępstwo, 
nawet jeżeli jest spowodowane zewnętrznymi przyczynami (Hagen, 1938, 56).

Herezja definiowana jest jako uporczywe, po przyjęciu chrztu, zaprze-
czanie jakiejś prawdzie, w którą należy wierzyć wiarą boską i katolicką, albo 
uporczywe powątpiewanie o niej. W przypadku herezji nie ma znaczenia, 
w jakiej formie została dokonana. Najważniejszym jest fakt, czy dostrzeżono 
heretycki czyn na forum publicznym (Wenz, 2010, 21). Możliwość utożsa-
mienia formalnego aktu z herezją nie wydaje się być nadinterpretacją. Jeżeli 
wystąpienie z Kościoła spowodowane jest zaprzeczaniem którejś prawdy 
wiary katolickiej, dochodzi do wypełnienia znamion czynu, który nazywany 
jest przez prawo kościelne herezją.

Wielu kanonistów szczególnie niemieckich utożsamia formalny akt 
ze schizmą. W kan. 751 prawodawca definiuje ją jako odmowę uznania 
zwierzchnictwa Biskupa Rzymskiego lub utrzymywania wspólnoty z człon-
kami Kościoła, którzy to zwierzchnictwo uznają. Szczególnie druga część 
tej definicji wyraża to, co powoduje akt wystąpienia, mianowicie zerwanie 
więzi z członkami Kościoła.

Istnieje jednak w takim spojrzeniu na akt formalny problem intencji, 
która powoduje chęć wystąpienia z Kościoła. Schizma to przecież odmowa 
uznania zwierzchnictwa kościelnego. Nie jest prawdą, że każde wystąpienie 
z Kościoła spowodowane jest odrzuceniem zwierzchnictwa Biskupa Rzymu. 
Czy więc utożsamianie aktu formalnego ze schizmą jest słuszne?

Kanoniści mówią o schisma purum. Kto oddziela się od Kościoła, jest 
schizmatykiem, nawet gdy wierzy we wszystko, co Kościół do wierzenia 
podaje (Jone, 1950, 542). Pogląd ten nie akcentuje intencji odstępującego, 
zwraca natomiast uwagę na fakt odłączenia się od Kościoła, czyli zerwanie, 
widoczne na forum publicznym, więzów z członkami Kościoła. Takiemu po-

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



80

glądowi sprzeciwia się niemiecki kanonista G. Bier. Jego zdaniem nadawanie 
każdemu aktowi wystąpienia z Kościoła rangi schizmy jest nadinterpretacją 
(Bier, 2008, 38).

W swojej refleksji odwołuje się on do motywów wystąpień z Kościoła 
i zastanawia się, czy schizma jest od nich uzależniona. (Bier, 2008, 38) 
Dla Konferencji Episkopatu Niemiec wystąpienie z Kościoła utożsamiane 
jest ze schizmą, również w przypadku, gdy motywem jest podatek kościel-
ny (DB, 2006, 109). Argumentowane jest to kan. 209 oraz 222 CIC/83. 
Kto nie wypełnia obowiązków wynikających z obowiązującego prawa jest 
nieposłuszny.

Schizma bez wątpienia jest aktem nieposłuszeństwa, ale czy każdy akt 
nieposłuszeństwa jest schizmą? Bier podaje przykłady nieposłuszeństw, które 
raczej nie są utożsamiane ze schizmą np. gdy katolicy nie uczęszczają na 
niedzielną Mszę świętą, świeccy głoszą homilie itp. Analizując przykłady 
z życia Kościoła w Niemczech, dochodzi on do wniosku, że nie każde nie-
posłuszeństwo wobec pasterzy Kościoła, jak również nie każde wykroczenie 
przeciw wspólnocie z Kościołem jest schizmą, szczególnie zaś, gdy proble-
mem jest niepłacenie podatku kościelnego (Bier, 2008, 38).

Jak widać, głosy kanonistów są podzielone. Bezdyskusyjne jednak jest 
to, że każdy akt formalnego wystąpienia z Kościoła katolickiego zawiera 
znamiona apostazji, herezji czy schizmy (Wenz, 2010, 21), ale nie każda 
apostazja, herezja czy schizma jest aktem formalnym (Wenz, 2010, 21). 
Do zaistnienia bowiem formalnego aktu potrzebne jest wypełnienie jego 
elementów konstytutywnych. Natomiast do skuteczności popełnienia wspo-
mnianych przestępstw nie obowiązuje żadna ustalona forma.

Do trudności związanych z formalnym aktem wystąpienia z Kościoła 
katolickiego należy także zaliczyć rozumienie wyrażenia semel catholicus, 
semper catholicus (Gruber, 2009, 83).

Człowiek ochrzczony w Kościele katolickim lub do niego przyjęty już na 
zawsze pozostaje katolikiem, bez znaczenia, czy później wystąpił z Kościoła 
(Gruber, 2009, 83). Zasada ta ma swoje źródło w niezatartym znamieniu, 
które wyciskane jest w człowieku przez sakrament chrztu. Ma ona swoje za-
stosowanie także w przypadku wystąpień z Kościoła. Bardzo często odstępca 
sądzi, że po dokonaniu aktu wystąpienia nie jest związany już prawem ko-
ścielnym. W rzeczywistości jednak, zgodnie z kan. 11 CIC/83 ustawom czysto 
kościelnym podlegają wszyscy ochrzczeni w Kościele katolickim lub do niego 
przyjęci. Kodeks nie wyłącza z podporządkowania się prawom kościelnym 
osób, które dokonały aktu wystąpienia z Kościoła (Lombardia, 2011, 73).

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



81

Skutki formalnego aktu wystąpienia z Kościoła

Nazwany w tytule niniejszego artykułu negatywny przejaw wolności reli-
gijnej, jakim jest formalny akt wystąpienia z Kościoła, nie wyraża się jedynie 
w istocie formalnego aktu – jako decyzji o opuszczeniu wspólnoty Kościoła. 
Negatywność tego przejawu wolności człowieka widoczna jest także, a może 
przede wszystkim w skutkach, jakie formalny akt wystąpienia za sobą pociąga.

Apostazja, obok schizmy i herezji, to najcięższe przestępstwo w Kościele 
katolickim. Godzi ona w jedność Kościoła katolickiego. Od początku ist-
nienia Kościoła delikt ten zaliczano do najpoważniejszych, za które groziła 
excommunicatio (wyłączenie ze wspólnoty).

Formalny akt, jako szczególna forma apostazji, w której publicznie 
wyraża się swoją wolę odstąpienia od Kościoła, niesie za sobą poważne 
konsekwencje prawno-duszpasterskie.

O prawie Kościoła do stosowania sankcji karnych stanowi kan. 1311 
CIC/22. Jest to jego (Kościoła) prawo wrodzone i własne (Rybak, 2006, 37). 
Wynika ze struktury Kościoła, posiadającego organy hierarchiczne i mają-
cego prawo do wydawania ustaw karnych oraz do ich wymierzania tym, 
którzy na nie zasłużyli. Samo pojęcie kary w CIC/83 nie występuje (Pawluk, 
1990, 65). W doktrynie znaleźć można definicję wypracowaną m.in. przez 
M. Myrchę. Karę definiuje on jako dolegliwość, którą wymierza prawowita 
władza kościelna przestępcy, pozbawiając go jakiegoś dobra materialnego lub 
duchowego, w celu jego poprawy i ochrony innych ludzi przed podobnym 
przestępstwem, z równoczesnym zadośćuczynieniem (Myrcha, 1960, 17). 
Pod pojęciem dóbr duchowych rozumie się sakramenty, sakramentalia, 
władzę nauczania, uświęcania i rządzenia Kościołem, urzędy i godności 
kościelne. Do dóbr materialnych zalicza się te, które przynależą człowieko-
wi z prawa naturalnego tj. wolność, dobre imię, majątek, pensje kościelne 
(Rybak, 2006, 37).

Z powyższej definicji wynikają trzy cele, do których dążą kary kościelne, 
zwłaszcza cenzury, czyli kary poprawcze: poprawa winnego, naprawienie 
powstałego zgorszenia, zadośćuczynienie sprawiedliwości.

Ponadto kary spełniają jeszcze dwie inne funkcje: prewencję ogólną 
i szczególną. W pierwszej chodzi o to, że kara powstrzymuje innych ludzi 
przed popełnieniem określonego przestępstwa. Zadaniem zaś szczególnej jest 
powstrzymywać samego przestępcę przed recydywą (Krukowski, 1970, 53).

Prawo kościelne wyróżnia dwa rodzaje ekskomuniki: wymierzoną 
(ferendae sententiae) oraz wiążącą mocą samego prawa (latae sententiae).

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



82

W przypadku przestępstwa apostazji oraz formalnego aktu wystąpienia 
z Kościoła katolickiego mamy do czynienia z zaciągnięciem ekskomuniki 
latae sententiae. Zaczyna ona obowiązywać z chwilą popełnienia przestęp-
stwa (kan. 1364 § 1 CIC/22).

Karze ekskomuniki podlega osoba fizyczna, ochrzczona, w pełni 
rozwoju umysłowego, pełnoletnia i należąca do Kościoła, która popełniła 
przestępstwo zagrożone ekskomuniką. Kara trwa tak długo, jak długo 
istnieje upór ze strony sprawcy (Rybak, 2006, 37). Dopóki sprawca trwa 
w danym czynie i nie stara się zmienić stanowiska, dopóty znajduje się 
pod karą ekskomuniki.

Ekskomunika wywołuje następujące skutki (kan. 1331 CIC/22): 
–	 zakaz uczestnictwa w sprawowaniu Eucharystii lub innych obrzędach 

kultu; sprawowania sakramentów i sakramentaliów;
–	 zakaz przyjmowania sakramentów;
–	 zakaz sprawowania urzędów kościelnych, posług oraz wszelkich innych 

zadań. 
W przypadku, gdy kara latae sententiae zostanie zadeklarowana, oprócz 

wspomnianych skutków, obowiązują następujące sankcje (kan. 1331 § 2 
CIC/22):
–	 nieważność i niegodziwość wszelkich aktów jurysdykcyjnych lub rzą-

dzenia;
–	 zakaz korzystania z otrzymanych przywilejów osobistych;
–	 zakaz otrzymywania godności i zadań w Kościele;
–	 zakaz pobierania dochodów z tytułu godności, zadań pełnionych w Ko-

ściele, pensji kościelnej;
–	 niezdolność do udziału w głosowaniach przy wyborach na urzędy ko-

ścielne;
–	 niemożność przyjęcia do stowarzyszenia publicznego wiernych;
–	 wydalenie z publicznego stowarzyszenia wiernych;
–	 wydalenie z instytutu zakonnego;
–	 apostata nie może zostać nauczycielem akademickim katolickiego 

uniwersytetu;
–	 nie może przyjąć święceń;
–	 nie może wykonywać zadań wynikających z przyjętych święceń;
–	 pozbawiony jest pogrzebu katolickiego, jeśli przed śmiercią nie dał 

oznak pokuty.
W celu unaocznienia konsekwencji formalnego aktu wystąpienia z Kościoła, 

na zbiór sankcji przewidzianych za to przestępstwo należy popatrzeć w kluczu 

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



83

sakramentów. Szczególnie interesują nas sakramenty wtajemniczenia chrześci-
jańskiego (chrzest, bierzmowanie i Eucharystia) oraz sakrament małżeństwa.

Karze ekskomuniki podlegają jedynie ochrzczeni wierni, którzy dopu-
ścili się deliktu zagrożonego ekskomuniką. Wynika z tego, że pozbawienie 
kogoś prawa do chrztu nie może być skutkiem ekskomuniki. Wszelkie więc 
sankcje związane z chrztem dotyczą bądź szafarza, bądź rodzica chrzestnego.

Apostata, zgodnie z Instrukcją (KEP, 1975) Konferencji Episkopatu Polski 
z 1975 r. oraz kanonem 874 CIC/83, nie może zostać rodzicem chrzestnym. 
Jeżeli chodzi o szafarza, to może nim zostać apostata, pod warunkiem jed-
nak, że posiada intencję udzielenia chrztu zgodnie z rozumieniem Kościoła 
katolickiego. Takiego szafarza zwykło nazywać się nadzwyczajnym, bo 
zastępuje z poważnych powodów zwyczajnego w sytuacji nadzwyczajnej. 
Prawo apostaty do udzielenia chrztu w przypadku wyższej konieczności 
ma swoją podstawę w kanonie 861 § 2 CIC/83, który upoważnia każdego 
człowieka do udzielania sakramentu chrztu.

Kolejnym sakramentem wtajemniczenia chrześcijańskiego jest bierzmo-
wanie. W przeciwieństwie do chrztu, gdzie, jak zostało już powiedziane, nie 
ma mowy o zakazie jego udzielenia jako skutku kary latae sententiae, tak 
w przypadku bierzmowania taki zakaz obowiązuje. Nie powinno się dopuścić 
do sakramentu bierzmowania osoby, która jest apostatą. Argumenty broniące 
to stanowisko należy szukać w teologii interesującego nas sakramentu. Jako 
skutki bierzmowania wymienia się m.in. wzmocnienie więzi z Kościołem. Jak 
wzmocnić więź, która została zerwana przez przestępstwo wystąpienia z Ko-
ścioła? Inny skutek mówi o uzdolnieniu do dawania świadectwa, krzewienia 
i obrony wiary (OB, 2001, 17). Jak człowiek, który przeciw tej samej wierze 
wystąpił, porzucając ją, może być jej wiarygodnym świadkiem? Tak wygląda 
sprawa podmiotu. Jak więc kształtuje się sytuacja szafarza? Zwyczajowo sza-
farzem bierzmowania jest biskup. Zdarza się jednak czasem, że inny kapłan 
otrzymuje delegację do udzielenia tego sakramentu. W każdym przypadku, 
czy to będzie biskup, czy inny duchowny upoważniony do udzielenia bierz-
mowania, a będący formalnym apostatą, nie może on udzielić sakramentu 
dojrzałości chrześcijańskiej, podobnie jak i innych sakramentów. Akt bierz-
mowania udzielany przez apostatę będzie niegodziwy (kan. 10 CIC/83).

Pozostaje jeszcze kwestia świadka do bierzmowania. Prawo kościelne 
zabrania formalnym apostatom bycia świadkiem w sakramencie dojrzałości 
chrześcijańskiej. Argumentacja popierająca ten zakaz wydaje się słuszna. 
Rola świadka do bierzmowania polega na przypominaniu bierzmowanemu 
wszystkich zadań, do wypełnienia których zobowiązał się w czasie liturgii 

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



84

bierzmowania. Świadek apostata nie byłby w stanie pełnić tej funkcji ponie-
waż zamiast zachęcać, istnieje ryzyko, że będzie odwodzić bierzmowanego 
od realizacji powierzonych mu zadań.

Ostatnim sakramentem inicjacji chrześcijańskiej jest Eucharystia. Apo-
stata nie może w jakikolwiek sposób uczestniczyć w spełnianiu Ofiary eu-
charystycznej. Zakaz obejmuje także pełne uczestnictwo w sprawowanej 
Mszy Świętej, tj. zakaz przyjmowania Komunii Świętej w każdej postaci 
(Ciała i Krwi Pańskiej). Osoba całkowicie porzucająca Kościół katolicki nie 
może być ani szafarzem zwyczajnym, ani nadzwyczajnym Komunii Świętej. 
Zakaz przyjmowania Komunii Świętej wypływa z niemożności pojednania 
(apostata przecież nie może przyjmować sakramentów, a więc i uzyskać 
rozgrzeszenia w sakramencie spowiedzi).

Apostacie wolno natomiast uczestniczyć w sprawowanej Mszy świętej. 
Jego uczestnictwo trzeba będzie zapewne odczytywać jedynie jako obecność 
w trakcie akcji liturgicznej. Jak zostało już zaznaczone, apostata zamknął 
sobie drogę do przyjmowania sakramentów, dlatego też nie ma możliwości 
korzystania z kolejnych sakramentów, jak spowiedź czy namaszczenie chorych.

W tę logikę prawną wpisuje się także sakrament święceń. W myśl prawa 
kościelnego (kan. 1041, 2° CIC/83), osoba, która odstąpiła od wiary, nie 
może przystąpić do święceń jakiegokolwiek stopnia. Jeżeli szafarz święceń 
jest apostatą – udziela on ich nieważnie.

Z ostatnim z sakramentów świętych – małżeństwem – rzecz ma się 
nieco inaczej. W przeciwieństwie do poprzednich, ten sakrament nie jest 
obwarowany zakazem wynikającym z kary ekskomuniki. Znaczy to tyle, 
że osoba, która wystąpiła z Kościoła katolickiego, ma możliwość zawarcia 
ważnego małżeństwa, nawet kościelnego (kan. 1071 § 1, 5° CIC/83).

Do ogłoszenia przez papieża Benedykta XVI listu apostolskiego Omnium in 
mentem osobę, która wystąpiła z Kościoła formalnym aktem nie obowiązywała 
przeszkoda różnej religii (kan. 1086 § 1 CIC/83). Apostata mógł w sposób 
ważny zawrzeć związek małżeński z osobą nieochrzczoną. Ponadto nie obo-
wiązywało go zachowanie formy kanonicznej (kan. 1117 CIC/83) w przy-
padku zawieranego małżeństwa ze stroną niekatolicką. Po trzecie nie musiał 
otrzymać zgody własnego ordynariusza na tzw. małżeństwo mieszane. Mógł 
więc ważnie i godziwie zawrzeć małżeństwo z osobą ochrzczoną, będącą nie-
katolikiem (Gręźlikowski, 2007, 111; Góralski, 2008, 21; Nowicka, 2011, 63).

Po wejściu w życie zmian dokonanych w prawie kanonicznym przez 
Benedykta XVI, formalnego apostatę przy zawieraniu małżeństwa co do jego 
ważności obowiązuje zachowanie formy kanonicznej, wiąże go także przeszko-

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



85

da różnej religii oraz do godziwości zawieranego małżeństwa potrzebna jest 
zgoda własnego ordynariusza na małżeństwo mieszane (Jakubiak, 2014, 41).

Małżeństwo apostaty, który formalnym aktem wystąpił z Kościoła prawo 
kościelne (KEP, 1994, 195) traktuje w kategoriach małżeństwa mieszanego. 
W przypadku więc małżeństwa zawieranego ze stroną katolicką do ważności 
małżeństwa wymagane jest zachowanie formy kanonicznej. Potrzebna jest 
także zgoda własnego ordynariusza na małżeństwo mieszane, a także zło-
żenie przez stronę katolicką rękojmi, czyli zobowiązującego oświadczenia.

Treścią oświadczenia są trzy zobowiązania: 
–	 odrzucenia niebezpieczeństwa utraty wiary;
–	 praktykowania wiary katolickiej;
–	 uczynienia wszystkiego, co w mocy strony katolickiej, by dzieci z mał-

żeństwa mieszanego otrzymały chrzest i katolickie wychowanie.
Wymóg ten ma zabezpieczyć wypełnienie obowiązków strony katolickiej 

wynikających z wiary, które mają swoje źródło w prawie Bożym (Jakubiak, 
2014, 67). Istnieje bowiem obawa, że strona, która wystąpiła z Kościoła 
katolickiego, może chcieć uniemożliwić wypełnienie tych obowiązków 
stronie katolickiej.

Każde ludzkie działanie owocuje w skutki. Nie jest inaczej w przypadku 
formalnego aktu wystąpienia z Kościoła katolickiego. Wraz z zaciągnięciem 
ekskomuniki formalny apostata pozbawia się prawa do pogrzebu kościelnego, 
występowania w roli rodzica chrzestnego lub świadka do bierzmowania, 
a także utrudnia proces przygotowania do małżeństwa i samo jego zawarcie 
oraz nakłada na siebie wiele innych skutków swojej decyzji.

*  *  *

Wolność religijna, która swoje źródło czerpie z natury człowieka i zakorze-
niona jest w godności osoby ludzkiej, daje człowiekowi możliwość porzucenia 
wyznawanej wiary. W tym kontekście formalny akt wystąpienia z Kościoła 
stanowi negatywny przejaw wykorzystania wolności religijnej. Negatywność 
tego przejawu wolności wyraża się w samej naturze aktu wystąpienia z Ko-
ścioła – porzuceniu wspólnoty, ale także widoczna jest w skutkach dokonanej 
decyzji o opuszczeniu wspólnoty Kościoła. Wolność bowiem nierozerwalnie jest 
złączona z odpowiedzialnością, czyli koniecznością ponoszenia konsekwencji 
dokonywanych wyborów. Święty Paweł ujął tę prawdę w krótkim zdaniu: 
„Wszystko mi wolno, ale nie wszystko przynosi korzyść” (1Kor 6, 12), stąd 
też formalny apostata poprzez ważnie dokonany akt wystąpienia z Kościoła 
związany jest przewidzianą przez prawo kościelne karą.

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



86

BIBLIOGRAFIA

Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, 1966, Declaratio de 
libertate religiosa “Dignitatis humanae”, 7 XII 1965, „Acta Apostolicae Se-
dis”, vol. 58, s. 929–946, http://www.vatican.va/archive/aas/documents/ 
AAS-58-1966-ocr.pdf [10.11.2022].

Benedykt XVI, 2010, List apostolski Omnium in mentem na temat zmian w Ko-
deksie prawa kanonicznego, 29 X 2009, „L’Osservatore Romano”, nr 5, 
s. 13–14.

Codex Iuris Canonici Pii X Ponificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus (27 V 1917), praefatione, fontium annotatione et 
indice analythico-alpfabetico ab Emmo Pietro Card. Gasparri auctus, 1917, 
Romae.

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25 I 1983). 
Kodeks Prawa Kanonicznego. Przekład polski zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu, 2022, Poznań.

Pontifiucium Concilium de Legum Textibus, 2006, Litterae circulares missae 
omnibus Conferentiis episcopalibus (variis linguis exaratae), quoad verba 
«actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica» (Cann. 1086, § 1, 1117 
e 1124 CIC) et quaedam epistulae respicientes ipsarum litterarum, 13 III 2006, 
„Communicationes”, vol. 38, s. 170.

Papieska Rada ds. Tekstów Prawnych, 2006, List okólny, 13 III 2006, „Miesięcznik 
Pasterski Płocki”, nr 91, s. 242–244.

Konferencja Episkopatu Polski, 1999, Instrukcja duszpasterska Episkopatu o udzie-
laniu sakramentu chrztu świętego dzieciom, 1975, w: Dokumenty dusz-
pastersko-liturgiczne Episkopatu Polski (1966–1998), red. C. Krakowiak, 
L. Adamowicz, Lublin, s. 19–26.

Deutsche Bischofskonferenz, 2006, Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz 
zum Austritt aus der katholischen Kirche, 24 IV 2006, „Amtsblatt des Erz-
bistums Köln“, vol. 146, s. 109–110.

Aymans W., 2001, Die Defektionsklauseln im kanonischen Eherecht. Plädoyer 
für die Tilgung des Befreiungstatbestandes eines „actus formalis defectionis 
ab Ecclesia catholica“ in den cc. 1086 § 1, 1117 und 1124 CIC, „Archiv für 
katholisches Kirchenrecht“, vol. 170, s. 402–440.

Banach B., 2007, Wystąpienie z Kościoła i jego konsekwencje kościelno-prawne 
w Niemczech, „Currenda”, nr 3, s. 399–409.

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



87

Bier G., 2008, Der Kirchenaustritt- ein Akt des Schismas?, „Theologisch-Praktische 
Quartalschrift“, vol. 156, s. 38–48.

Bier G., 2006, Was ist ein Kirchenaustritt? Neue Entwicklungen in einer altbekan-
nten Frage, „Herder Korrespondenz“, nr 7, s. 348–352.

Bier G., 2012, Wer nicht zahlen will, muss büßen? Zur Problematik des „Kirche-
naustritts“, „Herder Korespondenz“, nr 11, s. 551–555.

Bucher R., 2008, Es geht um etwas Neues. Die pastoraltheologische Herausforde-
rung der Kirchenaustritte, „Theologisch-Praktische Quartalschrift“, vol. 156, 
s. 4–12.

Castell E.F., 2012, Die eherechtlichen Implikationen des Motu Proprio „Omnium 
in mentem“, „Archiv für katholisches Kirchenrecht“, vol. 181, s. 25–37.

Demel S., 1996, Kirchenaustritt wegen der Kirchensteuer – nur ein kleiner Fehltritt?, 
„Anzeiger für die Seelsorge, Freiburg im Breisgau“, Bd. 105, s. 471–476.

Dietlein G., Hannermann J., 2012, Katholisch ohne Kirchensteuer?, „Archiv für 
katholisches Kirchenrecht“, Bd. 181, s. 467–485.

Dzierżon G., 2008, Ewolucja doktryny oraz dyscypliny dotyczących przeszkody 
różności religii w kanonicznym porządku prawnym, Warszawa.

Glinkowski B., 2006, Uczestnictwo apostaty przy udzielaniu sakramentów wta-
jemniczenia chrześcijańskiego, „Prawo i Kościół”, t. 1, s. 59–77.

Góralski W., 2008, Formalny akt odstąpienia od Kościoła katolickiego w świetle 
Listu Okólnego Papieskiej Rady ds. Tekstów Prawnych z dnia 13 marca 2006 r., 
„Prawo Kanoniczne”, 51, nr 3–4, s. 14–28.

Góralski W., 1987, Kościelne prawo małżeńskie, Płock.

Góralski W., 2015, Problem wystąpienia z Kościoła katolickiego w Republice Fe-
deralnej Niemiec, „Prawo Kanoniczne”, 58, nr 1, s. 3–21.

Góralski W., 2008, Zawarcie małżeństwa przez osobę, która formalnym aktem 
odstąpiła od Kościoła katolickiego, „Annales Canonici”, nr 4, s. 21–37.

Gręźlikowski J., 2010 Apostazja – konsekwencje prawno-duszpasterskie, „Homo 
Dei”, 79, nr 1(294), s. 68–80.

Gręźlikowski J., 2009, Wpływ formalnego aktu wystąpienia z Kościoła katolickiego 
na zawarcie małżeństwa kościelnego, „Studia Włocławskie”, t. 12, s. 131–143.

Gruber G., 2009, Actu formali ab Ecclesia catholica deficere. Zur Problematik des 
vor staatlicher Stelle vollzogenen Kirchenaustritts vor dem Hintergrund der 
Zirkularschreibens des Päpstlichen Rates für die Gesetzestexte vom 13. März 

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



88

2006 und der Erklärung der Österreichischen Bischofskonferenz zum Kirche-
naustritt vom März 2007, Wien.

Haering St., 2012, Funktionsweise und Mobilitäten des Finanzierungssystem der 
Kirchensteuer bei den als Körperschaften des öffentlichen Recht anerkannten 
Religionsgemeinschaften in Deutschland, „Colloquia Theologica“, Bd. 16, 
s. 41–52.

Hagen A., 1938, Die kirchliche Mitgliedschaft, Rottenburg.

Hallermann H., 1998, Der nach staatlichem Recht geregelte Kirchenaustritt – 
Apostasie, Häresie oder Schisma? Fragwürdige Schlußfolgerungen aus dem 
Kirchenaustritt von Katholiken, „Una Sancta“, Bd. 53, s. 226–240.

Hammer F., 2006, Kein Widerspruch zu Rom, „Die Tagespost“, nr 75, s. 15.

Heinemann H., 2006, Glaubensabfall, w: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 4, 
ed. V. Band, F. Hermenegild, Freiburg – Wien, s. 695.

Hemperek P., W. Góralski, F. Przytuła, J. Bakalarz (red.), 1986, Komentarz do 
Kodeksu prawa kanonicznego z 1983 r., t. 3, Lublin.

Hierold A., 2012, Rechtliche Grundlagen des Kirchensteuersystems in Deutschland, 
„Colloquia Theologica“, Bd. 16, s. 33–39.

Jakubiak T., 2006, Istotne elementy konstytutywne formalnego aktu wystąpienia 
z Kościoła oraz czynności związane z jego przyjęciem, „Ateneum Kapłańskie”, 
t. 156, z. 601, s. 321–330.

Jakubiak T., 2014, Prawno-liturgiczne aspekty zawierania małżeństw z osobami, 
które formalnym aktem wystąpiły z Kościoła, w: Kanoniczno-liturgiczne 
aspekty zawierania małżeństw mieszanych i im podobnych, red. U. Nowicka, 
Warszawa, s. 41–67.

Janczewski Z., 2007, Małżeństwo osób, które formalnym aktem odstąpiły od 
Kościoła katolickiego w świetle prawa kościelnego, w: Sędzia i pasterz. Księga 
pamiątkowa w 50-lecie pracy ks. Remigiusza Sobańskiego w Sądzie Metropo-
litalnym w Katowicach 1957–2007, red. H. Typańska, Katowice, s. 111–123.

Jone H., 1950, Gesetzbuch der lateinischen Kirche. Erklärung der Kanones, 
Bd. 1–3, Paderborn.

Krämer P., 2007, Kirchenaustritt – Beweggründe und Rechtsfolgen, „Stimmen der 
Zeit“, nr 1, s. 44–54.

Krieg J., 1930–1938, Kirchenaustritt. Rechtlich, w: Lexikon für Theologie und 
Kirche, Bd. 5, red. M. Buchberger, Freiburg im Breisgau, s. 985–986.

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK



89

Lenherr T., 1938, Der Abfall von der katholischen Kirche durch einen formalen 
Akt. Versuch einer Interpretation, „Archiv für katholisches Kirchenrecht“, 
Bd. 152, s. 107–125.

Liebmann M., 2008, Kirchenbeitrag/Kirchensteuer – Kultussteuer/Kultursteuer, 
„Theologisch-Praktische Quartalschrift“, Bd. 156, s. 19–33.

Listl J., 1999, Die Erklärung des Kirchenaustritts, w: Handbuch des katholischen 
Kirchenrechts, Regensburg, s. 209–219.

Löffler R., 2007, Ungestraft aus der Kirche austreten? Der staatliche Kirchenau-
stritt in kanonistischer Sicht, „Forschungen zur Kirchenrechtswissenschaft“, 
Bd. 38, s. 370–411.

Majer P. (red), 2011, Kodeks prawa kanonicznego. Komentarz, Kraków.

Marré H., 1999, Niemiecki system finansowania Kościoła, w: Systemy finanso-
wania instytucji kościelnych w Europie, red. J. Krukowski, Lublin, s. 31–40.

Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P. (red.), 2011, Prawo wyznaniowe, War-
szawa.

Mörsdorf K., 1979, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris Cano-
nici, Bd. 3, München.

Müller L., 2006, Die Defektionsklauseln im kanonischem Eherecht. Zum Schre-
iben des Päpstlichen Rates für Gesetzestexte an die Vorsitzenden der Bischo-
fskonferenzen vom 13. März 2006, „Archiv für katholisches Kirchenrecht“, 
Bd. 175, s. 374–395.

Myrcha M., 1960, Prawo karne. Komentarz do V księgi Kodeksu prawa kanonicz-
nego, t. 2: Kara, cz. 1: Przepisy ogólne, Warszawa.

Nelles M., 2006, Der Kirchenaustritt – kein „actus formalis defectionis“, „Archiv 
für katholisches Kirchenrecht“, Bd. 175, s. 353–373.

Neumann S., 2012, Kirchensteuer: Wer zahlt, der glaubt?, „Christ in der Gegen-
wart“, Bd. 40, s. 435–436.

Nowicka U., 2011, Obowiązywalność kanonicznej formy zawarcia małżeństwa 
po motu proprio „Omnium in mentem” papieża Benedykta XVI, „Prawo 
i Kościół”, t. 3, s. 63–76.

Pawluk T., 1990, Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II. Doczesne 
dobra Kościoła, t. 4: Sankcje w Kościele. Procesy, Olsztyn.

Pawluk T., 1984, Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 3: Prawo 
małżeńskie, Olsztyn.

Formalny akt wystąpienia z Kościoła jako negatywny przejaw wolności religijnej



90

Prader J., Reinhardt H. (ed.), 2001, Das kirchliche Eherecht in der seelsorgerischen 
Praxis. Orientierungshilfen für die Ehevorbereitung und Krisenberatung. Hinweise 
auf die Rechtsordnungen der Ostkirchen und auf das islamische Eherecht, Essen.

Prader J., 1994, Zur Problematik der Folgen des Kirchenaustritts im lateinischen 
Eheschließungsrecht, w: Atti del congresso internazionale Incontro fra canoni 
d’oriente e d’occidente, vol. 2, ed. R. Coppola, Bari.

Primetshofer B., 2008, Der Kirchenaustritt und seine rechtlichen Folgen, „Theolo-
gisch-Praktische Quartalschrift“, Bd. 156, s. 34–38.

Ruf N., 1938, Das Recht der katholischen Kirche nach dem neuen Codex Iuris 
Canonici, Freiburg.

Rybak R., 2006, Ekskomunika „latae sententiae” za popełnienie przestępstwa 
apostazji, herezji i schizmy, „Prawo i Kościół”, t. 1, s. 37–57.

Schmitz H., 2005, Kirchenaustritt als „actus formalis“, „Archiv für katholisches 
Kirchenrecht“, Bd. 174, s. 502–509.

Schüller T., 2012, Rechtliche und pastorale Vor- und Nachteile des Kirchensteuer-
systems in Deutschland, „Colloquia Theologica“, nr 16, s. 55–64.

Sebott R., 2005, Das neue kirchliche Eherecht, Freiburg am Main.

Steczkowski P., 2006, Wystąpienie z Kościoła katolickiego aktem formalnym 
w świetle dokumentu Papieskiej Rady ds. Tekstów Prawnych z 13 marca 
2006 r., „Annales Canonici”, nr 2, s. 179–193.

Syryjczyk J., 1985, Wymiar kar „latae sententiae” w świetle przepisów Kodeksu 
Prawa Kanonicznego z 1983 r., „Prawo Kanoniczne”, 28, nr 3–4, s. 41–64.

Szewior K., 2012, Kirchenaustritt w Republice Federalnej Niemiec. Trwały proces, 
czy nagła zmiana społecznych zachowań?, w: Urzeczywistnianie wolności 
przekonań religijnych i praw z niej wynikających, red. S.L. Stadniczeńko, 
S. Rabiej, Opole, s. 247–266 (Ekumenizm i Integracja, nr 25).

Sztafrowski E., 1986, Podręcznik prawa kanonicznego, t. 4, Warszawa.

Wenz W., 2010, Apostazja i formalny akt wystąpienia z Kościoła. Zasady postępo-
wania w świetle norm kościelnych, „Prawo i Kościół”, t. 2, s. 21–43.

Zapp H., 1988, Kanonisches Eherecht, Freiburg.

Zapp H., 2007, Körperschaftaustritt wegen Kirchensteuer – „kein“ Kirchenaustritt, 
„Kirche und Recht“, 410, nr 2, s. 66–90.

Żurowski M., 1987, Kanoniczne prawo małżeńskie Kościoła katolickiego, Katowice.

KS. DANIEL KRZYSZTOF TOMCZAK


