
JAVIER BELDA INIESTA
Universidad Católica de Murcia
ORCID 0000-0001-5878-8783

EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ  
EN EL IUS ANTIQUUM

Sumario: Introducción: la sagrada escritura como fundamento del officium 
iudicis. – 1 . La influencia hebrea y la jurisdicción personal. – 2. Las primeras 
fuentes propias: la didascalia apostolorum. – 3. El proceso en las fuentes 
eclesiásticas del siglo IV.

Introducción: la sagrada escritura como fundamento  
del officium iudicis

La difusión de la religión cristiana en el Imperio planteó algunos 
problemas de incomprensión entre los miembros de la nueva secta 
de los seguidores de un tal Chrestus1 – que adoptan un estilo de vida 
nuevo, en línea con el fin de los tiempos inminente (parousia) – y la 
sociedad pagana, en la cual el cristianismo se difunde provocando 
cierta desconfianza que, en algunos casos, se convierte en persecución2.

Por su parte, los neófitos son cada vez más numerosos, y acaban 
convirtiendo la comunidad de los salvados en algo heterogéneo desde 
el punto de vista de la procedencia geográfica, étnica y religiosa: el 
grupo de los fieles, que ya no se compone solo de judíos convertidos, se 

	 1	Así Suetonio llama, erróneamente, a Cristo cf. Gaius Suetonius Tranquillus, 
De vita Caesarum, ed. J.B. Pike, Boston 1993, lib. V (Divus Claudius), n. 25, p. 94. 
	 2	J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo hasta el surgimiento de la lex 
christiana (ss. I-IV), Anuario de derecho canónico 4 (2015), pp. 387-401, especial-
mente p. 388.

Prawo Kanoniczne
66(2023) nr 1

DOI 10.21697/pk.2023.66.1.06



100	 J. INIESTA [2]

ve obligado a construir su propia identidad organizándose alrededor 
de la misión a la cual el Divino Fundador los ha llamado, es decir, 
difundir el Evangelio y bautizar, enseñando a vivir según el ejemplo 
que Él mismo ha dado3: “Euntes ergo docete omnes gentes, baptizantes 
eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, docentes eos servare 
omnia, quaecumque mandavi vobis. Et ecce ego vobiscum sum omnibus 
diebus usque ad consummationem saeculi”4.

La organización de la comunidad de los fieles está condicionada 
tanto por las circunstancias externas, no siempre favorables, como 
por las internas. Así. la necesidad de dar solución a las controversias 
surgidas entre sus miembros, connatural a cualquier grupo humano, 
se hace sentir también en la Iglesia naciente. El Imperio, en el cual la 
nueva religión nace y se difunde, ya dispone de un sistema judicial 
bien organizado y de un derecho madurado por la ciencia jurídica y 
que se ha desarrollado notablemente gracias al edicto del pretor y a las 
numerosas intervenciones normativas de los princeps. Sin embargo, 
bajo muchos aspectos, el derecho del Imperio es ajeno al mensaje de 
la salvación y está lejos de las enseñanzas de Cristo, por lo cual resulta 
inadecuado, tal como es, para la resolución de las controversias entre 
los hermanos en la fe.

Por otro lado, Jesús encomienda a Pedro y a los demás apóstoles 
la función de juzgar a los fieles: “Iesus autem dixit illis: Amen dico 
vobis quod vos, qui secuti estis me, in regeneratione, cum sederit Filius 
hominis in throno gloriae suae, sedebitis et vos super thronos duodecim, 
iudicantes duodecim tribus Israel”5.

	 3	Ivi, p. 389. Las palabras que Jesús dirige a Sus discípulos constituyen un ver-
dadero mandato, una misión que debe cumplirse y que atribuye un sentido a toda 
la institución eclesial, a su organización interna y, en definitiva, al ordenamiento 
jurídico canónico; cf. M.J. Arroba Conde, Basi ecclesiologiche e limiti intrinseci di 
una rinnovata produzione normativa locale, Folia Canonica 10 (2007), pp. 155-157; 
M.J. Arroba Conde-M. Riondino, Introduzione al Diritto Canonico, Firenze 2015, 
p. 2.
	 4	Mt. 28, 19-20.
	 5	Mt. 19, 28.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 101[3]

Los apóstoles llevan a cabo esta función ya en esta vida, que se 
refleja en la vida eterna: “Quaecumque alligaveritis super terram, 
erunt ligata in caelo; et, quaecumque solveritis super terram, erunt 
soluta in caelo”6.

El concepto de justicia se enriquece y amplía en la enseñanza 
de Cristo y, más allá de las cuestiones estrictamente escatológicas 
inherentes a ello, la función de resolver las controversias se acaba 
ligando, indisolublemente, a la de guía amoroso y pastor, que cuida 
del rebaño en el camino hacia la vida eterna7.

Esta potestad de dar solución a los problemas que surgieren recae 
sobre los Apóstoles tras Pentecostés, no solo individualmente, como 
guías de la comunidad que se les ha encomendado8, sino también 
de forma colegial, como demuestra el intenso debate relativo a la 
necesaria circuncisión de los fieles: una cuestión que anima a toda la 
comunidad cristiana y hace necesario un encuentro entre los apóstoles 
para ponerle fin de forma definitiva9. El instrumento del concilio, 

	 6	Mt. 18, 18.
	 7	Cf. J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 389; J.M. Gra-
nados, Aproximación bíblica a la noción de justicia, Theologica Xaveriana 147 (2003) 
pp. 349-370. 
	 8	Cf. Hch 20, 28-31: “Attendite vobis et universo gregi, in quo vos Spiritus Sanctus 
posuit episcopos, pascere ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo. Ego scio 
quoniam intrabunt post discessionem meam lupi graves in vos non parcentes gregi; 
et ex vobis ipsis exsurgent viri loquentes perversa, ut abstrahant discipulos post se. 
Propter quod vigilate, memoria retinentes quoniam per triennium nocte et die non 
cessavi cum lacrimis monens unumquemque vestrum”. Sobre la potestad del obispo 
cf. J. Belda Iniesta, La Iurisdictio Episcopalis entre el Imperio y la Christianitas: 
aproximación histórico-canónica a la aparición de la potestas sacra, Ius Romanum 2 
(2015), pp. 1-23.
	 9	Hechos 15, 1-29. La resolución de la controversia acaba siendo encomendada al 
colegio de los obispos, dado que los mismos Pablo y Bernabé están en desacuerdo 
(Hechos 15, 2). La cuestión disciplinaria de la circuncisión, en realidad, tiene sus 
raíces en otra cuestión más profunda: la relación entre el cristianismo y el judaísmo, 
es decir, si el primero debe considerarse como una rama del segundo o si existe 
una discontinuidad suficiente con la tradición judaica para permitir identificar el 
cristianismo como una fe completamente nueva. Cf. J. Belda Iniesta, La stagione 
conciliare antica, Apollinaris 89.3/4 (2016), pp. 11-47.



102	 J. INIESTA [4]

en efecto, nace como instancia diferente y superior en comparación 
con la del obispo, para resolver de forma común, también en vía 
procesal, los problemas doctrinales y disciplinarios que afectan más 
a las diócesis cercanas10.

El recurso al tribunal de la Iglesia, sin embargo, es presentado en 
el Evangelio de Mateo como un remedio residual, que debe utilizarse 
solo tras haber intentado resolver los desacuerdos entre los hermanos 
en la fe por medio del ejercicio de las virtudes relacionadas con la 
caridad, intentado el camino de la amonestación fraternal, aunque 
supongan un sacrificio:

Si autem peccaverit in te frater tuus, vade, corripe eum inter 
te et ipsum solum. Si te audierit, lucratus es fratrem tuum; si 
autem non audierit, adhibe tecum adhuc unum vel duos, ut in 
ore duorum testium vel trium stet omne verbum; quod si noluerit 
audire eos, dic ecclesiae; si autem et ecclesiam noluerit audire, 
sit tibi sicut ethnicus et publicanus11.

El recurso a la Asamblea y, por tanto, a la institución religiosa que 
se ocupa de la resolución de los conflictos entre los miembros de la 
comunidad, no es ajeno a la cultura hebrea dentro de la cual nace el 
cristianismo. El Antiguo Testamento, en efecto, contiene numerosas 
referencias a la figura del juez en la tradición hebrea. Es el caso de 
los versos del Deuteronomio sobre la recomendación, a Israel, de 
elegir los jueces, frente a los cuales los miembros del pueblo elegido 
puedan ser juzgados según justicia: “En cada una de las ciudades que 
el Señor, tu Dios, te dé para tus tribus, pondrás jueces y escribas que 

	 10	J. Orlandis Rovira, Consideraciones históricas sobre la disciplina de los conci-
lios provinciales, Cuadernos de Historia del Derecho 11 (2004), pp. 203-210; J. Belda 
Iniesta, Il trattamento canonico dell’eretico fino all’epoca medievale, Apollinaris 
88 (2015), pp. 441-484.
	 11	Mt. 18, 15-17.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 103[5]

dicten sentencias justas en favor del pueblo” (Dt. 16, 18)12. Estos jueces 
ejercen su encargo en nombre de Dios y en su presencia:

Constituitque iudices terrae in cunctis civitatibus Iudae muni-
tis per singula loca. Et praecipiens iudicibus: Videte, ait, quid 
faciatis. Non enim homini exercetis iudicium se Domino, qui 
vobiscum est, quando iudicaveritis. Sit timor Domini, vobiscum 
et caute cuncta facite; non est enim apud Dominum Deum No-
strum iniquitas nec personarum acceptio nec cupido munerum13.

Probablemente Pablo piensa en estas figuras cuando, además de 
expresar su decepción por el hecho mismo de que haya conflictos entre 
hermanos en la fe, invita los miembros de la comunidad de Corinto 
a no acudir al juez pagano para la resolución de las controversias, sino 
a dirigirse a otros fieles con autoridad en la Iglesia, para que ejerzan 
la función de iudicare:

De quibus autem scripsistis, bo num est homini mulierem non 
non tangere; propter fornicationes autem unusquisque suam 
uxorem habeat, et unaquaeque suum virum habeat. Uxori vir 
debitum reddat; similiter autem et uxor viro. Mulier sui corporis 
potestatem non habet sed vir; similiter autem et vir sui corporis 
potestatem non habet sed mulier. Nolite fraudare invicem, nisi 

	 12	En la concepción hebrea es precisamente Dios quien, en definitiva, administra 
la justicia. Por ejemplo, frente a Dios se da cuenta del homicidio, por el cual se sufre 
el castigo que Él mismo ha previsto en la Génesis 9, 5-6: “Sanguinem enim anima-
rum vestrarum requiram de manu cunctarum bestiarum; et de manu hominis, de 
manu viri fratris eius requiram animam hominis. Quicumque effuderit humanum 
sanguinem, per hominem fundetur sanguis illius; ad imaginem quippe Dei factus est 
homo”. Sin embargo, el Señor juzga también a través de su mediador (Éxodo 18, 13: 
“[…] Altero autem die sedit Moyses, ut iudicaret populum, qui assistebat Moysi de 
mane usque ad vesperam”) o a través de los jueces, como los que nombra Josafat, 
que ejercen su oficio no en nombre propio, sino en nombre de Dios (cf. 2 Crónicas 
19, 5 ss.). Cf. J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit., pp. 390-391, 
n. 12.
	 13	2 Cr. 19, 5-7.



104	 J. INIESTA [6]

forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi et iterum sitis 
in idipsum, ne tentet vos Satanas propter incontinentiam ve-
stram. Hoc autem dico secundum indulgentiam, non secundum 
imperium. Volo autem omnes homines esse sicut meipsum; sed 
unusquisque proprium habet donum ex Deo: alius quidem sic, 
alius vero sic14.

Las palabras de Pablo ponen de relieve toda la preocupación por 
la calidad de los juicios de aquellos que, dado que no tienen fe, no 
pueden entender la justicia a la luz de la Cruz y de la salvación. Por 
su parte, por otro lado, los miembros de la comunidad de los salvados 
están habilitados para juzgar cosas mucho más importantes, incluidos 
los ángeles. Por lo tanto, están seguramente a la altura de un juicio 
sobre los “asuntos de esta vida”. 

El apóstol no pide en absoluto que los cristianos se rebelen contra 
el orden establecido y, por lo tanto, no deslegitima las decisiones del 
juez pagano: él mismo, en la carta a los Romanos, explica que las 
autoridades terrenales existen por voluntad de Dios y están al servicio 
del mismo, por lo cual todos los cristianos deben obedecerles15. El 

	 14	1 Corintios 6, 1-7.
	 15	Cf. Romanos 13, 1-7 “Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit. Non 
est enim potestas nisi a Deo; quae autem sunt, a Deo ordinatae sunt. Itaque, qui 
resistit potestati, Dei ordinationi resistit; qui autem resistunt ipsi, sibi damnatio-
nem acquirent Nam principes non sunt timori bono operi sed malo. Vis autem non 
timere potestatem? Bonum fac, et habebis laudem ex illa; Dei enim ministra est tibi 
in bonum. Si autem malum feceris, time; non enim sine causa gladium portat; Dei 
enim ministra est, vindex in iram ei, qui malum agit. Ideo necesse est subditos esse, 
non solum propter iram sed et propter conscientiam. Ideo enim et tributa praestatis; 
ministri enim Dei sunt in hoc ipsum instantes. Reddite omnibus debita: cui tributum 
tributum, cui vectigal vectigal, cui timorem timorem, cui honorem honorem”. La 
obediencia a la autoridad es algo debido, pero, como afirma San Policarpo respon-
diendo a las preguntas del procónsul, dentro de los límites en los cuales el honor 
de los cristianos no se vea dañado. De ahí el rechazo del anciano mártir para jurar 
por la suerte del César, evitando cometer un acto de apostasía: “Urgente rursus illo 
et dicente: Iura per fortuna Caesaris respondit Si vanam ex eo quaeris gloriam, ut 
ego per Caesaris fortunam, ut tu ais, jurem, simulas autem nescire quin sim; palam 



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 105[7]

problema planteado por Pablo, por otro lado, concierne al nuevo 
concepto de justicia que la experiencia salvífica de Cristo ha 
aportado16. Por lo tanto, por un lado, no es admisible que los hermanos 
se arrastren mutuamente frente al juez para cualquier disputa; por 
otro, cuando la disputa no puede ser resuelta por los contrincantes 
ejerciendo las virtudes de la caridad, es preferible recurrir al juicio 
de un hermano en la fe. 

El recurso al juicio de un cristiano en lugar del juicio del juez 
civil, además, permite evitar que la comunidad de los cristianos, 
ya observada con escepticismo tanto por los hebreos como por los 
romanos, pueda sufrir repercusiones negativas a causa del escándalo 
provocado por la causa. Además, las palabras de Pablo evidencian el 
temor de que un miembro de una religión minoritaria, como lo era la 
cristiana en la época apostólica, pueda recibir un tratamiento injusto 
en un proceso civil. Finalmente, existe la preocupación de dar un 
buen testimonio a los no creyentes, incompatible con las controversias 
tratadas públicamente por la autoridad estatal:

Omnes vobis invicem subjecti estote, conversationem vestram 
irreheprensibilem habentes in gentibus, ut ex bonis operibus, 
vestris et vos laudem accipiatis, et Dominus in vobis non blasp-
hemetur. Vae autem illi, per quem nomen Domini blasphematur. 
Sobrietatem ergo docete omnes¸ in qua et vos conversamini17.

Por lo tanto, aun siendo claro el reconocimiento de la autoridad 
civil, y por lo tanto de su organización judicial, dentro de las 
comunidades de los cristianos se constituyen tribunales que se dedican 

audi: Christianus sum. Si vero Christianae doctrinae rationem vis discere, da diei 
spatium et audi. Proconsul dixit: Persuade populo. Polycarpus respondit: Te quidem 
sermonem dignum puto: edocti enim sumus, principibus et potestatibus a Deo ordi-
natis, prout decet, honorem nobis non nocentem deferre…”. Ecclesiae smirnensis de 
martyrio Sancti Polycarpi, n. X, PG 5, pp. 1035-1038.
	 16	Cf. J. Salegui Urdaneta, La potestad judicial en la diócesis, Cuadernos Doc-
torales 23 (2009), pp. 53-94.
	 17	Polycarpus Smyrniensis, Epistola ad Philippenses, n. X, PG 5, pp. 1013-1014.



106	 J. INIESTA [8]

a la resolución de las controversias entre sus miembros. Como hemos 
mencionado, la función jurisdiccional se ve inmediatamente atraída 
por la esfera de competencias del obispo, como pastor que apacienta 
el rebaño con la colaboración de los presbíteros18. Un juez de este tipo, 
naturalmente, no puede conformarse con resolver la controversia, sino 
que debe intentar aplicar una justicia que responda plenamente al 
Evangelio, ayudando a las partes a superar los desacuerdos personales 
basándose también en la conciencia de ser hijos de Dios que une 
a todos los fieles19.

1. La influencia hebrea y la jurisdicción personal

La administración de la justicia en la comunidad cristiana sufre dos 
grandes influencias: la hebrea y la romana. Muchos autores han dado 
opiniones divergentes en referencia a una influencia más o menos 
significativa de la justicia hebrea sobre la episcopalis audientia20. En 
efecto, el cristianismo nace en Palestina y, en un primer momento, 
se difunde a través del apostolado de los hebreos que han seguido 
a Jesús entre los conterráneos y entre los hebreos de las provincias de 
la Diáspora. En esta época histórica, e incluso después del 70 d.C.21, 
el pueblo hebreo goza de un estatuto jurídico muy especial dentro 
del Imperio: el patriarca, asistido por los miembros del Sanedrín, 
goza de una serie de inmunidades y privilegios que le permiten 

	 18	E. Corecco, L’origine del potere di giurisdizione episcopale. Aspetti storico-
-giuridici e metodologico-sistematici Della questione, La Scuola Cattolica 96 (1968) 
p. 127. 
	 19	Cf. J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 394.
	 20	Sin pretensión de exhaustividad en el análisis de la doctrina, nos limitamos 
a señalar la opinión de J. Gaudemet, L’Église dans l’Empire romain aux IV et V 
siècles, Parigi 1958, p. 230; F. Cuena Boy, La episcopalis audientia. La justicia 
episcopal en las causas civiles entre laicos, Valladolid 1985, pp. 8 ss., que barajan 
la hipótesis de la influencia de la organización de los tribunales hebreos sobre los 
cristianos. La opinión contraria es apoyada, entre otros, por B. Biondi, Il Diritto 
romano cristiano cit., vol. I, p. 452.
	 21	Fecha del desastroso sitio de Jerusalén realizado por el ejército romano guiado 
por el futuro emperador Tito. En esta ocasión, toda la ciudad y su templo fueron 
destruidos. Se trata del episodio que concluye la primera guerra judeo-romana.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 107[9]

ejercer funciones no meramente religiosas. Además, cada una de las 
comunidades locales goza de cierta autonomía en la organización 
política, económica y judicial, también en lo que concierne a la 
administración de la justicia civil. Además, son muy numerosos los 
privilegios en la materia religiosa, que atribuyen al pueblo hebreo 
un estatuto jurídico sin precedentes entre los pueblos sometidos al 
Imperio22.

Inicialmente, y no solo por razones relacionadas con las raíces 
culturales, aprovechando la confusión entre el judaísmo y el cristianismo 
a los ojos de la autoridad romana23, los primeros cristianos organizan 
sus comunidades sobre el modelo hebreo, de modo tal que el tribunal 
episcopal pueda beneficiarse del mismo trato jurídico reservado 
al tribunal hebreo. De este modo, el juicio frente a las autoridades 
hebreas, que es aplicado ampliamente y recibe el reconocimiento 
del valor público por parte del ordenamiento romano, debe haber 
sido la inspiración para la gestión de las primeras controversias entre 
cristianos24. Por consiguiente, podemos conjeturar que, por lo menos 

	 22	Cf. A.M. Rabello, The Legal Condition of the Jews in the Roman Empire, Aufstieg 
und Niedergang der römischen Welt n. 2/13, Berlino 1980, pp. 662-762; F. Cuena 
Boy, La episcopalis audientia, cit., pp. 7-8. 
	 23	Suetonio, que vivió en la época de Trajano, en el texto ya mencionado, no 
diferencia en absoluto entre cristianos y judíos e indica que Claudio, debido a los 
numerosos desórdenes a causa de Cristo, expulsó a los judíos de Roma: “Iudaeos, 
impulsore Chresto, assidue tumultuantes urbe expulit”, Gaius Suetonius Tranquillus, 
De vita Caesarum, ed. J.B. Pike, Boston 1993, lib. V (Divus Claudius), n. 25, p. 94. 
Por otro lado, Plinio el Joven, gobernador de la Bitinia, diferencia claramente a los 
católicos de los hebreos. En una carta dirigida al mismo Trajano, pide aclaraciones 
al emperador en referencia al trato que hay que dar a los cristianos y a los otros 
miembros de asociaciones ilegales, indicando las modalidades de realización de las 
investigaciones sobre dos sospechosas, que se hacían llamar diaconisas (ministrae). 
Se trata de un testimonio muy antiguo del diaconado femenino en la Iglesia. (cf. 
J. Daniélou, Il ministero delle donne nella Chiesa antica, Aspetti della teologia del 
sacerdozio dopo il Concilio, Roma 1974, pp. 209-227).
	 24	M.R. Cimma, L’episcopalis audientia nelle costituzioni imperiali da Costantino 
a Giustiniano, Torino 1989, p. 31; J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, 
cit., p. 394.



108	 J. INIESTA [10]

inicialmente, las decisiones del obispo tienen el mismo valor jurídico 
atribuido a las sentencias del patriarca por parte del ordenamiento 
romano. Cuando, sin embargo, la autoridad romana es capaz de 
diferenciar el judaísmo del cristianismo, la decisión del obispo se ve 
privada de su relevancia inicial para ser considerada como un arbitraje 
que tiene un carácter meramente privado, porque ningún otro valor 
puede ser atribuido a la sentencia del líder de una religión ilícita25. 

Sin embargo, existe una diferencia relevante entre el juicio del 
tribunal hebreo y el del tribunal cristiano: el patriarca, por un lado, 
aplica el derecho hebreo, como derecho identificado sobre una base 
personal, en las controversias entre hebreos, pero también en las 
controversias entre hebreos y gentiles26. En efecto, la ley que el Dios 
de los hebreos le da a Moisés, contenida en los libros del Éxodo y del 
Deuteronomio, no constituye solo un conjunto de preceptos con un 
carácter religioso, sino un verdadero corpus normativo, interpretado 
por las autoridades religiosas para garantizar su aplicabilidad en 
cada circunstancia histórica. Los tribunales romanos tienen una 
jurisdicción concurrente en relación con la de los tribunales hebreos, 
pudiendo ser interpelados libremente, sin que sea necesario el acuerdo 
entre las partes: en las causas entre hebreos, los jueces romanos aplican 
el derecho hebreo, salvo casos particulares27, hasta la supresión de la 
jurisdicción especial hebrea en 39828.

	 25	F. Cuena Boy, La episcopalis audientia, cit., p. 16.
	 26	M.R. Cimma, L’episcopalis audientia, cit., p. 78.
	 27	Como las que imagina F. Cuena Boy, La episcopalis audientia, cit., p. 17-18: por 
ejemplo, en el caso en el cual las partes, aun pudiendo acudir al tribunal hebreo, 
decidan, de común acuerdo, dirigirse al tribunal romano. En ese caso, el tribunal 
romano que no rechace la causa remitiendo el juicio ante el tribunal hebreo, decide 
aplicando el derecho romano, porque esta parece ser la voluntad de las partes. La 
segunda hipótesis es la del actor judío que, contra la voluntad del demandado, se 
dirige al tribunal romano. En este caso, si el estatuto jurídico de las dos partes es 
el hebreo, el tribunal romano juzgará aplicando el derecho hebreo, salvo que una 
de las partes tenga derecho a ser juzgada según el derecho romano porque tiene la 
ciudadanía romana.
	 28	E. Volterra, Diritto romano e diritti orientali, Bologna 1937, pp. 275 ss. Sobre 
la supresión de la jurisdicción especial hebrea cf. C. 1.9.8: “Iudaei Romano communi 



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 109[11]

El obispo, por otro lado, juzga aplicando el derecho vigente, aunque 
probablemente esté moderado por consideraciones igualitarias de 
inspiración cristiana29. En oriente, los obispos, a falta de un derecho 
cristiano bien estructurado como el hebreo, inicialmente deciden 
las controversias basándose en las pocas fuentes cristianas y en las 
costumbres que se iban consolidando, o aplicando el derecho privado 
local o el estatuto jurídico de las partes – según el principio de la 
personalidad del derecho – pero siempre dentro de los límites de la 
coherencia con el espíritu cristiano. En una controversia entre dos 
miembros de la comunidad con diferente ciudadanía, por ejemplo, 
el obispo aplica el derecho privado que mejor se adapta al Evangelio. 
Por lo menos formalmente, el principio de la personalidad del derecho 
en el Imperio Romano se aplica hasta el 212, cuando la Constitutio 
Antoniniana extiende la ciudadanía a todos los súbditos del 
emperador, con la consiguiente aplicación generalizada del derecho 
romano. En occidente, por otro lado, los obispos tienen desde siempre 
la costumbre de aplicar el derecho romano, interpretado a la luz de 
la enseñanza de Cristo y de la caridad cristiana30.

2. Las primeras fuentes propias: la didascalia apostolorum

Ya desde sus orígenes, la base común de los juicios episcopales ha 
sido constituida por la enseñanza de Jesús31. Sin embargo, la doctrina 
cristiana de la Iglesia primitiva no constituye un corpus normativo 
capaz de regular cada aspecto de la vida de los creyentes, con la 
consecuencia de que, en esta fase histórica, el derecho romano 

iure viventes in his causis, quae tam ad superstitionem eorum quam ad forum et leges 
ac iura pertinent, adeant sollemni more iudicia omnesque Romanis legibus conferant 
et excipiant actiones”. La misma disposición está presente en C.Th. 2.1.10, donde 
se especifica que las decisiones adoptadas por los tribunales hebreos en virtud del 
común acuerdo entre las partes, si tratan de cuestiones estrictamente civiles, son 
aplicadas por los jueces de las provincias como si fueran laudos arbitrales. En el 
Código de Justiniano esta aclaración no se menciona.
	 29	M.R. Cimma, L’episcopalis audientia, cit., p. 78.
	 30	F. Cuena Boy, La episcopalis audientia, cit., pp. 21-22.
	 31	Ibid. 



110	 J. INIESTA [12]

coincide, básicamente, con el derecho de los cristianos, excepto en 
algunas materias32. Nace así la lex christiana, que combina el derecho 
romano, que regula la vida de los súbditos del imperio desde hace 
ya siglos, y el Evangelio de Jesucristo, que a través de la actividad 
judicial de los sucesores de los apóstoles, encuentra su espacio en la 
ley de los hombres33.

La Didascalia Apostolorum constituye una de las primeras fuentes 
cristianas que dan testimonio de la realización de los juicios ante los 
obispos34.

En primer lugar, la obra hace referencia a la recomendación paulina 
de evitar que nazcan desórdenes en la comunidad gracias a una 
conducta irreprensible de los fieles y, en el caso en el cual el recurso 
al juez sea inevitable, de no dirigirse a un tribunal pagano:

	 32	J. Gaudemet, L’Église dans l’Empire, cit., p. 28-29. 
	 33	J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 401.
	 34	La obra fue redactada en la primera mitad del siglo III, aunque el autor afirma 
que fue escrita en la época del concilio de Jerusalén. Se le conoce también con el 
nombre de “La instrucción del Señor a los gentiles por medio de los doce Apóstoles”. 
En referencia al nombre de la obra cf. J.C. James, Note on the Title of the Didasca-
lia Apostolorum, Andrews University Seminary Studies 13.1 (1975), pp. 30-33. No 
disponemos de la versión original en griego, sino solo de una traducción completa 
en siríaco y de algunos fragmentos en latín, y de las traducciones más recientes en 
lengua árabe, etiope y griega. Se discute sobre el título original de la antigua traduc-
ción en latín, que no conocemos: E. Hauler, Didascaliae Apostolorum: Fragments 
Veronensia Latina, Leipzing 1900, p. 1, considera que el nombre original de la obra 
en latín es Doctrina Apostolorum; E. Tidner, Didascaliae Apostolorum, Canonum 
e Ecclesiasticorum, versiones Latinae, Berlino 1963, p. 9, por otro lado, considera 
que es Catholica doctrina duodecim apostolorum. La Didascalia Apostolorum saca 
información de otras fuentes canónicas del siglo III, en primer lugar de la Didaché 
y, a su vez, constituye el modelo para la redacción de obras sucesivas: los primeros 
seis libros de las Constitutiones Apostolorum, en efecto, son una paráfrasis de la 
Didascalia. Para una visión global de las fuentes del derecho canónico del siglo III, 
B.E. Ferme, Introduzione alla storia delle Fonti del Diritto canonico, Roma 1998, 
pp. 45-56; P. Erdö, Storia delle Fonti del Diritto Canonico, Venezia 2008, pp. 17-30. 
La Didascalia consiste en una colección de enseñanzas y disposiciones de carácter 
disciplinar destinada a las comunidades orientales convertidas al paganismo.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 111[13]

Pulcra est sane Christiano haec laus, cum nemine habere nego-
tium malum; si vero operante inimico alieni exoritur tentatio 
eique fit iudicium, studeat a beo liberari, etiamsi aliquid de-
trimenti passurus sit; modo ad iudicium gentilium ne adeat. 
Neque suspiciatis testimonium a gentilibus adversus aliquem 
nostrum; nam per gentiles inimicus insidiatur servis Dei […] 
Gentiles ergo ne cognoscant lites vestras neque eis testimonium 
adversum vos suscipiatis35.

La prohibición se extiende al testimonio en un tribunal pagano 
contra la posición procesal de un hermano en la fe.

En referencia al juicio delante del tribunal eclesiástico, es necesario 
evidenciar cómo toda la audiencia se basa en las cualidades personales 
del obispo juez, al cual se recomienda una conducta santa para llevar 
a cabo la función de pastor e intérprete de la ley:

Sit ergo episcopus non personarum acceptor, neque divites reve-
reatur neque eis blandiatur plus quam par est, neque pauperes 
despiciat vel neglegat neque se super eos extollat. Et cibo ac potu 
vili ac tenui utatur, ut possit in vigilare hortando ac monendo 
licentiores. Neque sit astutus nec gulosus nec voluptarius nec 
cupidinum amans neque amans honorum ciborum. Neque sit 
iracundus, sed sit long animus in admonendo et valde sollicitus 
in doctrina et assiduus in scripturis Dei sollicite legendis […] 
Ante omnia autem sit bonus interpres legis ac deuterosis, ex-
plicans et ostendens, quid sit lex fidelium et quid vincula infi-
delium, ne quis ex eis, qui in tua potestate sunt, suscitiate illa 
vincula tamquam legem imponatque sibi onera gravia et fiat 
filius perditionis36.

	 35	Didascalia Apostolorum, 2.45.1-2; 2.46.1, en Didascalia et Constitutiones Apo-
stolorum, F. X Funk, vol. I, Paderbornae 1905, pp. 138-140.
	 36	Didascalia Apostolorum, 2.4.5.1-4, cit., pp. 36-38.



112	 J. INIESTA [14]

San Policarpo, siguiendo la misma línea, recomienda a los 
presbíteros que usen misericordia y que sean compasivos con todos, 
reconduciendo a la recta vía los que estén equivocados. Además, el 
mártir de Esmirna invita a los presbíteros a abstenerse de la cólera 
y, naturalmente, de pronunciar juicios injustos; además, no deben 
llegar a conclusiones apresuradas pensando algo negativo de alguien 
de inmediato. Finalmente, sus juicios no deben ser duros, dado que 
todos somos deudores del pecado:

Et presbiteri sint a commiserationem proni, misericordes erga 
cunctos, aberrantia reducentes […] sed solliciti semper de bono 
coarm Deo et hominibus, abstinentes ab omni ira, acceptione 
peronarum, judicio iniusto; […] non cito credentes ad versus 
aliquem; non severi nimium in judicio, scientes, nos omnes 
debitores esse peccati37.

La Didascalia Apostolorum, además, contiene una serie de normas 
procesales que deben aplicarse en el juicio ante el obispo.

En primer lugar, el juicio debe celebrarse el segundo día después 
del sábado (secunda sabbati, es decir, el lunes), de modo que el obispo 
disponga del tiempo necesario para componer la controversia, 
apaciguar a las partes y, eventualmente, conocer las razones de la 
persona que contesta la sentencia. Todo esto debe llevarse a cabo antes 
del sábado de la semana siguiente38: el juicio, en efecto, debe acabar 
en el plazo de seis días, para que el domingo, el día del Señor, reine la 
paz dentro de la comunidad. Los jueces dirigen con discrecionalidad 
todo el proceso, con el límite evangélico de juzgar quemadmodum et 
vos iudicari vultis, del mismo modo en el cual ellos mismos quisiesen 

	 37	Polycarpus Smyrniensis, Epistola ad Philippenses, cit., n. VI, pp. 1010-1011.
	 38	Didascalia Apostolorum, 2.47.1, cit., p. 142: “Primum iudicia vestra fiant secunda 
sabbati, ut, si quis exsurgat adversus sententiam verborum vestrorum, vobis spatium 
sit usque ad sabbatum, ut negotium componatis et dissentientes inter se pacificetis 
ac concilietis die dominica”. El texto no proporciona explicaciones adicionales en 
referencia al “exurgere adversus sententiam”. La competencia para revisar la sentencia 
parece pertenecer, de todos modos, al mismo obispo que la pronunció.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 113[15]

ser juzgados39. Los juicios se realizan en presencia de los presbíteros y 
de los diáconos, como asistentes que colaboran en la administración 
de la justicia, mientras que los obispos son jueces competentes para 
resolver las controversias de cualquier clase de persona, sin distinción 
entre los miembros de la comunidad40. 

Aunque el proceso, en su totalidad, es bastante rápido, la 
investigación debe ser cuidadosa, para que la sentencia corresponda 
a verdad: “Propterea diligenter haec inquiratis, ut cum magna cautione 
ac veritate sententiam feratis”41. 

Por esta razón, el obispo no debe actuar con prisa con tal de 
condenar a alguien. Más bien, incluso antes de que las partes se 
presenten delante del tribunal propio, y por lo tanto antes de empezar 
el juicio, debe realizar un intento de reconciliación entre ellas, como 
mediador: “Itaque vobis cordi sit, episcopi, non festinos esse sedendi in 
tribunali celeriter, ne cogamini aliquem condemnare; sed priusquam 
veniunt et ante tribunal stant, admonete eos et pacem facite inter eos, 
quibus est iudicium invicem ac lis, et docete eos, primo non decere 
nomine irasci”42.

El juicio delante del obispo, además, no se puede realizar en 
caso de contumacia de una de las partes. El hecho de escuchar a las 
dos partes, en efecto, es imprescindible para poder pronunciar la 

	 39	Didascalia Apostolorum, 2.47.1, cit., p. 142.
	 40	Ibid.: “Ergo assistant omnibus iudiciis presbyteri ac diaconi cum episcopis, iudi-
cantes citra acceptionem personae”.
	 41	Didascalia Apostolorum, 2.50.3, cit., p. 146. De la mala administración de la 
justicia el juez responde directamente ante Dios y sufre ya en esta vida el castigo 
del alejamiendo de la Iglesia: “Vos enim iudicii iniusti mediatori fuistis; ideo a Deo 
mercedem accepitis et eiciemini ec ecclesia Dei catholica et implebitur in vobis illud: 
Quo iudicio iudicaveritis, iudicabimini”, Didascalia Apostolorum, 2.48.3, cit., p. 144.
	 42	Didascalia Apostolorum, 2.53.1-2, cit., p. 150. La invitación a que los miembros 
de la comunidad restauren la paz evitando el proceso se reitera en Didascalia 
Apostolorum, 2.54.1, cit., p. 154: “Si vero reperiuntur, qui iudicium ac litem inter se 
habent, supplicare debes et pacem facere inter eos”.



114	 J. INIESTA [16]

sentencia: “Propterea cum sedetis iudicari, adveniant et adstent ambae 
personae simul”43.

El proceso se realiza con las siguientes modalidades:

Cum advenerint igitur duae personae et ambae adsisterint si-
mul in iudicio, sicut scriptura dixit, iudicium ac litem inter se 
habentes, recte eis auditis edite verborum suffragii et operam 
date, ut eos in caritate conservetis, priusquam sententia in eos 
evadat, ne in aliquem ex eis, cum frater sit, a vobis eveniat con-
demnatio iudicii terreni. […] Si qui vero accusantur a quopiam 
arguente, quod non recte conversantur in via Domini, similiter 
audientes ambas personas investigate cum diligentia tamquam 
de vita aeterna aut morte dura et acerba sententiam ferentes. 
Qui enim accusatus ac condemnatus et ex ecclesia segregatus 
est, vitae et gloriae aeternae expers factus est et apud homines 
ignominiosus et apud Deum obnoxius44.

Puesto que, de conformidad con lo que establecen las Sagradas 
Escrituras, las partes deben presentarse delante del obispo juez, este 
último, una vez escuchadas ambas de manera exhaustiva, expresa 
sus evaluaciones sobre lo que las mismas afirman y pone a los 
contrincantes en condición de volver a la concordia, evitando que 
se emita una sentencia contra ellas. El intento de mediación parece 
obligatorio, para evitar, si es posible, que el obispo emita un juicio 
terrenal contra los hermanos en la fe. Esta primera audientia, por lo 
tanto, concluye o con el buen resultado de la mediación del obispo, 
o con el iudicium terrenum, emitido en aplicación del derecho romano 
interpretado a la luz del Evangelio.

Si, entonces, los litigantes son acusados de no haberse convertido 
correctamente en el camino del Señor – y, por tanto, de no haber 
aplicado lo establecido durante la audientia – habiendo escuchado 
de nuevo a ambos, después de haber indagado con diligencia en la 

	 43	Didascalia Apostolorum, 2.49.1, cit., p. 144.
	 44	Didascalia Apostolorum, 2.47.2-3, cit., p. 142.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 115[17]

cuestión, el obispo dicta una sentencia de condena que tiene valor tanto 
en la vida terrenal como en la vida eterna. La condena en nombre de 
la Iglesia tiene consecuencias muy graves para quien se ve justamente 
afectado por ella: de hecho, se le aleja de la comunidad, se le excluye de 
la vida y de la gloria eternas, es deshonrado entre los hombres y a los 
ojos de Dios es culpable. La acusación contra los litigantes por parte 
de cualquier acusador (a quopiam arguente) parece indispensable para 
iniciar la segunda audientia, que tiene claramente las connotaciones 
de un proceso judicial penal. El mecanismo de acusación, seguido de 
la verificación por parte del obispo investigador, permite evitar que 
una o ambas partes no apliquen la decisión del obispo dictada en la 
primera audientia. Dadas las graves consecuencias de la condena, es 
evidente que las partes prefieren aplicar el iudicium terrenum.

Por otra parte, el obispo es advertido varias veces por el autor 
de la Didascalia sobre la grave tarea de juzgar a los miembros de la 
comunidad, una tarea que se desarrolla en todo momento en presencia 
de Cristo, como si fuera partícipe, asesor, consejero, espectador y 
juez: “Namque ita iudicetis, quemadmodum et vos iudicabimini, quasi 
iudicii particeps et assessore et consiliarius et spectator et iudex sit pro 
vobis Christus”45.

El obispo, por lo tanto, tiene una gran responsabilidad con respecto 
a sus propias sentencias: si, por una parte, la condena del inocente no 
produce efectos en Dios (iudicium iudicum iniquorum nihil ei apud 
Deum damni afferet)46, al contrario, el mismo inocente será juez de 
los juicios inicuos; por otra parte, los jueces injustos no solo recibirán 
de Dios la recompensa por su labor, sino que también serán alejados 
de la Iglesia47. 

En la época preconstantina, por las razones indicadas por Pablo y 
Policarpo, los cristianos recurren a menudo a la episcopalis audientia 
para la resolución de las controversias surgidas entre ellos. La “escucha” 
del obispo, de hecho, debe parecer más tranquilizadora a los ojos de 

	 45	Didascalia Apostolorum, 2.47.2, cit., p. 142.
	 46	Didascalia Apostolorum, 2.48.2, cit., p. 144.
	 47	Didascalia Apostolorum, 2.48.3, cit., p. 144; cf. n. 224.



116	 J. INIESTA [18]

los cristianos de la época, miembros de una religión minoritaria e 
illicita, con respecto al juicio del tribunal laico48. Además, puesto 
que la autoridad del obispo procede de Cristo, los fieles deben haber 
considerado prioritaria la vía episcopal con respecto al proceso ante 
el juez romano49.

También es probable que, en la mayoría de los casos, los litigantes 
alcancen la composición de la discrepancia, acompañados por la 
mediación del obispo, o apliquen el iudicium terrenum, evitando las 
graves consecuencias de la accusatio. 

En resumen, el iudicium terrenum no es una simple propuesta 
o recomendación, sino una verdadera sentencia vinculante para las 
partes. De hecho, aunque el obispo se vea privado de los instrumentos 
para darle una ejecución forzosa50, si dicho iudicium permanece 
incumplido, se da inicio a una segunda audientia, de carácter 
plenamente penal, en la que el audire se acompaña del inquirere y 
la condena conlleva los efectos de la excomunión. Precisamente la 
posibilidad de esta segunda audientia poenalis es lo que lleva a los 
cristianos a aplicar el iudicium terrenum, haciéndolo indirectamente 
obligatorio.

Esta audientia penalis consiste en un procedimiento cognitivo y 
decisional en el que, por el poder de juzgar conferido a los apóstoles 
directamente por Cristo, el obispo emite un juicio con efectos tanto 
terrenales como ultraterrenales. Un juicio de cuya ejecución es garante 
el mismo Dios (a diferencia de lo que sucede con el juicio terrenum).

Tanto la primera audientia, como la segunda poenalis, son 
procesos judiciales en sentido propio, rápidos51, con una instrucción 

	 48	Cf. P. De Francisci, Per la storia dell’episcopalis audientia. Fino alla Nov. XXXV 
(XXXIV) di Valentiniano, en Annali della Facoltà di Giurisprudenza di Perugia 30 
(1915-1918) p. 49; I. Cremades, Derecho romano, comunidad cristiana y ‘episcopalis 
audientia’, en Seminarios Complutenses de Derecho Romano 8 (1996) p. 117. 
	 49	J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit, p. 398.
	 50	Es el caso de la venditio bonorum que tiene lugar con la colaboración de los 
executores en el proceso civil romano.
	 51	El iudicium terrenum debe emitirse en el plazo de seis días desde el inicio de la 
audientia.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 117[19]

desestructurada, cuya dirección se deja por completo al juez. La 
cognición, entonces, es indudablemente plena, por disposición expresa 
de la antigua obra objeto de examen (recte auditis; investigate cum 
diligentia), pero también debido a los efectos ultraterrenales, directos 
o indirectos, de la sentencia.

3. El proceso en las fuentes eclesiásticas del siglo IV

La lectura de algunas fuentes eclesiásticas sobre el desarrollo de la 
actividad judicial por parte de los obispos pone de manifiesto detalles 
ulteriores dignos de mención sobre el tema de la administración de 
la justicia en la Iglesia de los primeros siglos.

San Ambrosio (340-397), en su comentario al versículo 154 del 
Salmo 11852, instruye a los jueces para que desarrollen su función 
a la luz del Evangelio. Distingue, en primer lugar, el juicio sobre los 
beneficios de Cristo a favor de todos los hombres, al que no podemos 
responder – porque no podemos saldar la deuda de la vida, de la 
salvación y de la gracia – del juicio con el que evalúan las fragilidades 
humanas. En este segundo juicio, afirma el Obispo de Milán, la 
justicia y la misericordia están unidas, para que la verdad del juicio 
sea moderada por la misericordia divina:

Sed cum dixerit multas esse Domini miserationes, quomodo 
secundum judicia ejus vivificari petit, maxime cum alibi ipse 
dicat: Et non intres in judicium cum servo tuo (Paul. CXLII, 2)? 
Sed aliud est illud iudicium beneficiorum Christi, cui respon-
dere non possumus (quis enim potest debitum referre naturae, 
debitum saluti et gratiae); aliud judicium, quo fragilitatis no-
strae aestimatione censemur. In hoc ipso tamen judicium cum 

	 52	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, en 
PL 15, 20.22 ss., pp. 1490 ss.: “Judica judicium meum, et libera me: propter verbum 
tuum vivifica me” (ivi).



118	 J. INIESTA [20]

misericordia copulatum est; ut veritatis judicii miseratione 
Domini temperetur53.

Cuando el salmista escribe “Judica judicium meum”, explica 
Ambrosio54, probablemente se apoya en la infinita misericordia 
divina: de hecho, la tarea de juzgar es particularmente onerosa: Por 
este motivo, Jesús recomienda a sus discípulos no juzgar, para no 
ser juzgados55. Además, si cada uno fuera consciente de sus propios 
pecados, difícilmente podría, entonces, juzgar los de los demás. 
Incluso el Hijo, juez justo, no juzga por sí mismo, sino según lo que 
escucha del Padre “Nada puedo hacer por mí mismo. Yo juzgo de 
acuerdo con lo que oigo, y mi juicio es justo, porque lo que yo busco no 
es hacer mi voluntad, sino la de aquel que me envió”56. 

Sin embargo, los hombres están llamados a expresar juicios 
terrenales, y de ellos dan cuentas a Dios. A ellos hace referencia el 
versículo 154 del Salmo comentado por Ambrosio:

Ego tamen arbitror, quod hic locus ad judicii formam videatur 
esse referendus; Evangelium etenim non solum fidei doctrina, 
sed etiam morum est magisterium et spculum justae conver-
sationis. Invenio in Evangelio, quod Dominus Jesus multorum 

	 53	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit., 
20.30, p. 1493.
	 54	Cf. S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, 
cit., 20.31, p. 1493: “Aut fortasse quia dixerit: Judica judicium meum; ideo subtexuit 
miserationes Domini nimium multas esse: grave est enim de altero judicare. Unde 
enim scriptum est: Nolite judicare et non judicemini (Luc. VI, 37). Cum enim unusqui-
sque sit suorum conscius peccatorum, quomodo potest de alterius judicare peccato? 
Judicet de alterius errore, qui non habet quod in se ipse condemnet. Judicet ille, qui 
non agat eadem quae in alio putaverit punienda; ne cumm de alio judicat, in se ferat 
ipse sententiam: judicet ille qui ad pronuntiandum nullo odio, nulla offensione, nulla 
levitate ducatur. Audisti hodie quid judex verus et justus locutus sit: Non possum, 
inquit, ego a me facere quidquam (Joan. V, 30)”.
	 55	Cf. Lc. 6, 37: “No juzguen y no serán juzgados; no condenen y no serán condenados; 
perdonen y serán perdonados”.
	 56	Jn. 5, 30.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 119[21]

affectus, et officia susceperit; ut doceret quomodo nos in his 
conversari oporteret oficiis. Suscepit personam pastoris, et ait: 
Pastor bonus animam suam ponit pro ovibus suis (Joan. X, 11). 
Ideoque pro rationabili grege se ipsum passioni corporis non 
negavit; ut ovem lassam crucis suae humeris superponens, pii 
oneris functione recrearet. Suscipit advocati personam: Ipsum 
enim advocatum habemus apud Patrem (1 Joan. II, 1) […] Su-
scipit etiam affectum rei, et stetit ante Judicem tamquam reus: 
nec dedignatus est Dominus omnium praesidis vilitatem […] 
Ergo et hic personam judicis, propositumque suscepit, dicens: 
Non possum a me facere quidquam (Joan. V, 30) 57.

El Evangelio, afirma el Santo, no es solo la fuente del conocimiento 
revelado, sino también maestro de vida, que enseña a los fieles las 
buenas costumbres y la conducta según la justicia (non solum fidei 
doctrina, sed etiam morum est magisterium, et speculum justae 
conversationis). En cuanto a la dinámica del juicio, dando ejemplo 
a todos los hombres, el Señor Jesús asume distintos papeles en las 
Escrituras: primero, el del Pastor, que llega a sacrificar su vida por su 
rebaño y pone sobre sus hombres a la oveja perdida. Por una parte, 
desempeña la tarea de abogado, que nos defiende ante el Padre, por 
otra parte, asume el sufrimiento del reo ante el tribunal, como si 
Él mismo fuera culpable. Por último, representa el modelo de juez 
por excelencia, cuando afirma que no hace nada por su cuenta, sino 
que juzga según la voluntad del Padre. Después, Ambrosio pasa a la 
descripción del bonus iudex:

Bonus enim judex nihil ex arbitrio suo facit, et domesticae pro-
positio voluntatis, sed juxta leges et jura pronuntiat, scitis juris 
obptemperat, non indulget propriae voluntati: nihil paratum 
et mediatatum domo defert: sed sicut audit, ita judicat; et si-
cut se habet negotii natura, decernit. Obsequitur legibus, non 

	 57	Cf. S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, 
cit., 20.33-36, p. 1493-1494.



120	 J. INIESTA [22]

adversatur: examinat causae merita, non mutat. Discite, judices 
saeculi, quem in judicando tenere debeatis affectum, quam 
sobrietatem, quam sincertatem. Dominum omnium dicit: Non 
possum ego a me facere quidquam […] Audi postremo ipsum di-
centem cur non possit a se facere quidquam: Sicut audio, inquit, 
et judico (Joan. V, 30), hoc est, non ex mea potestate decerno 
quod libitum, sed ex judicandi religione, quod justum est: quia 
non voluntati meae indulgeo, sed aequitati58.

El buen juez no actúa según su proprio albedrío, sino que decide 
según las leyes (juxta leges et jura pronuntiat) y, observando lo que 
ordena el derecho (scitis juris obptemperat), no se deja llevar por 
su propia voluntad59. No relata en el juicio lo que ha preparado y 
meditado en casa, sino que, a medida que escucha, juzga (sicut audit, 
ita judicat), y según comprende la naturaleza de la cuestión, toma 
las medidas adecuadas. Sigue las leyes en lugar de oponerse a ellas 
(obsequitur legibus, non adversatur), y se limita a observar el fondo 
de la causa, sin modificarlo a su antojo (examinat causae merita, non 
mutat). El Obispo de Milán se dirige a los que juzgan las cuestiones 
seculares, exhortándoles a tener compasión cuando juzgan, pero 
también a tener una conducta sobria y a ser sinceros, recordándoles 
que el Señor ha afirmado que no juzga por sí mismo, sino según lo 
que ha escuchado del Padre: “Sicut audio, et judico”. En otras palabras, 
Él no decide lo que quiere en el ejercicio de su propia potestad, sino 
que decide lo que es justo en virtud del deber sagrado de juzgar, 
favoreciendo, por lo tanto, la aequitas en lugar de la voluntas. 

Ambrosio continúa su comentario haciendo referencia al juicio de 
Pilato que, en el Evangelio de Juan, afirma que tiene el poder de liberar 

	 58	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit., 
20.36-37, p. 1494-1495.
	 59	Cf. B. Biondi, L’influenza di Sant’Ambrogio sulla legislazione religiosa del suo 
tempo, Scritti giuridici 1 (1965), pp. 645-717; C. Rinolfi, Episcopalis audientia, cit.; 
J. Belda Iniesta, El ministerio judicial del obispo, cit, p. 401.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 121[23]

o crucificar a Jesús60. La condena del creador, de hecho, procede de 
una criatura que actúa según la potestad y no según la equidad: “Pro 
potestate igitur, no pro equitate crucifigendumm bominum tradidisti”61. 
A esta mala potestas se le permite hacer cualquier cosa, incluso lo 
que está prohibido para todos. Es una potestad que procede de las 
tinieblas, y que no busca la verdad, sino que la desprecia62. 

En cambio, Jesús, vero iudex, enseña que quien juzga no debe 
observar lo que dicta su propia voluntad, sino lo que exige la ley. 
Así, del mismo modo que el juez de las cosas seculares no puede 
contravenir el modo de juzgar previsto en los rescriptos imperiales, 
también debe observar la forma iudicii que exige Dios:

Audite quid verus iudex loquatur: no quaero voluntatem meam, 
sed voluntatem ejus qui misit me (Joan. V,30). Quasi homo lo-
quitur: quasi judex docet: quoniam qui judicat, non voluntati 
suae obtemperare debet, sed tenere quod legum est (3, quaest. 7, 
cap. Judicet, § Qui). Constitue judicem de hoc saeculo: numquid 
potest adversum imperialis formam venire rescripti? Numquid 
potest normam augustae definitionis excedere? Quanto magis 
divini formam debemus servare judicii!63

Por lo tanto, el juez, observando la enseñanza de Cristo, no debe 
hacer su propia voluntad, que normalmente está dirigida por el odio, 
o tiende a la parcialidad, o invalida la gracia, o es corrompida por la 
mentira de otros. Más bien, debe discernir según la forma divinae 
cognitionis, para que en el ejercicio del oficio de juzgar prevalezca la 

	 60	Cf. Jn. 19, 10-11: “Pilato le dijo: ¿No quieres hablarme? ¿No sabes que tengo auto-
ridad para soltarte y también para crucificarte?. Jesús le respondió: Tú no tendrías 
sobre mí ninguna autoridad, si no la hubieras recibido de lo alto […]”.
	 61	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit., 
20.38, p. 1495.
	 62	“Mala potestas licere quod non liceat. Potestas ista tenebrarum est, verum non 
videre, sed spernere”, ibid.
	 63	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit., 
20.39, p. 1495.



122	 J. INIESTA [24]

protección de la verdad y no la obediencia a la propia voluntad. La 
atención a la verdad no reduce la potestad al juez, afirma Ambrosio, 
sino que hace referencia a la forma justitiae, es decir, a la forma 
correcta de aplicar la justicia64.

Finalmente, el juez saeculi debe cumplir su propio oficio sin separar 
nunca el juicio de la misericordia: el mismo Dios, de hecho, “neque 
sine judicio miseretur, neque sine misericordia judicat”65.

La aplicación misericordiosa de la ley civil, nunca separada de la 
búsqueda atenta y apasionada de la verdad, constituye el presupuesto 
indispensable para ejercer la jurisdicción de la forma justitiae, es 
decir, según lo que requiere la justicia. Ambrosio, dedicado a la 
actividad jusdicente primero en calidad de funcionario imperial, 
después como obispo, no se dirige solo a los sucesores de los apóstoles 
llamados a expresar el iudicium terrenum, sino a todos los jueces 
saeculi. Este, en efecto, es consciente de que el ejemplo del juicio 
divino, revelado en su plenitud a través de los gestos y las palabras 
de Cristo, ha transformado definitivamente el oficio del juez, dentro 
y fuera de la Iglesia.

San Jerónimo (347-420), contemporáneo de Ambrosio, expresa 
también su reflexión sobre la figura del obispo juez. Enumerando 
los requisitos morales que deben caracterizar a la figura del obispo, 
el Autor combina la justicia con la santidad, y entiende la primera, de 

	 64	“Christus dicit: Non quaero voluntatem meam, hoc est, hominis, quae vel odio 
dirigitur, vel studio intenditur, vel gratia inflectitur, vel aliorum mendacio depravatur; 
Ominis, enim, homo mendax (Psal. CXV, 2). Sed voluntatem, inquit, ejus qui me 
misit; hoc est, divinae cognitionis formam veni docere; ut in judicando magis cordi 
sit veritatis custodia quam obedientia voluntatis (3, quaest. 7, cap. Judicet, § In judi-
cando). Non ergo hic quoque infirmitas potentiae, sed forma est expressa justitiae”, 
ibid.
	 65	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit., 
20.40, pp. 1495-1496: “Justum igitur est judicium Filii Dei; quia est secundum volun-
tatem Dei, non secundum hominis affectum; Deus enim misericordiarum plenus est: 
et misericordia ejus cum judicio, et judicium cum misericordia; neque sine judicio 
miseretur, neque sine misericordia judicat…”.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 123[25]

acuerdo con la cultura jurídica romana clásica, como el arte de dar 
a cada uno lo que se merece: 

Justus quoque et sanctus episcopus esse debet, ut justitiam in 
populis quibus praest, exerceat, reddens unicuique quod mere-
tur: ne accipiat personam in judicio. Inter laici autem et epicopi 
justitiam hoc interest, quod laicus potest apparere justus in 
paucis, episcopus vero in tot exercere justitiam potest, quot et 
subditos habet66.

Con especial referencia al iudicium terrenum, por una carta 
enviada por Símaco a Ambrosio, como Obispo de Milán, sabemos que 
las partes pueden acudir al tribunal de la Iglesia, de conformidad con 
la disciplina constantina sobre la audientia67, en cualquier momento 
del proceso civil, incluso antes de que el litigio sea comunicado 
a las autoridades imperiales68. A través de la misma fuente, sabemos 

	 66	S. Eusebii Hieronymi, Commentaria in Epistolam ad Titum, 1.1 (vers. 8, 9), en 
PL 26, p. 569. Con referencia a la definición de la justicia, cf. la expresión de Ulpiano 
conservada en D. 1.1.10: “Iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique 
tribuendi. Iuris praecepta sunt haec: honeste vivere, alterum non laedere, suum 
cuique tribuere. Iuris prudentia est divinarum atque humanarum rerum notitia, 
iusti atque iniusti scientia”.
	 67	Cf. C. Sirm. 1, cit.: “Quicumque itaque litem habens, sive possessor sive petitor 
vel inter initia litis vel decursis temporum curriculis, sive cum negotium peroratur, 
sive cum iam coeperit promi sententia, iudicium elegerit sacrosanctae legis antistitis, 
illico sine aliqua dubitatione, etiamsi alia pars refragatur, ad episcopum personae 
litigantium dirigantur”.
	 68	“Filius meus Caecilianus, qui nunc communis patriae gubernat annonam, certo 
cognovit indicio, adversarium suum Pyratam nomine, vel ejus procuratoremspem 
tui favori hausisse. Negavi solere te recipere in tuam curam pecuniarias actiones. 
Ille tamen, ut est hominum plerumque supervacua trepidatio, consentaneas sanctis 
moribus tuis de me litteras postulavit. Non abnui operam facilia et justa poscenti. 
Summa est igitur impositi mihi muneris, contra absentem civem, simulque districtum 
publicis curis, non sinas quidquam de justitia tua sperare praesidium. Sunt fora, sunt 
leges, sunt tribunalia, sunt magistratus, quibus litigator utatur salva conscientia tua. 
Vale.”, Quintus Aurelius Symmachus prefectus urbis, Epistolarium libri decem, 
3.36, en PL 18, pp. 209-210. Ceciliano, funcionario encargado del abastecimiento de 



124	 J. INIESTA

también que el juez eclesiástico puede negarse a resolver la controversia 
cuando lo considere oportuno. Ambrosio, por ejemplo, suele rechazar 
la petición de juzgar causas pecuniarias69, como sugiere en el tratado 
moral De officiis ministrorum, en el que recomienda: “licet tibi silere 
in negotio duntaxat pecuniario”70. Los límites territoriales de la 
competencia jurisdiccional de cada obispo coinciden con los límites de 
la diócesis, aunque algunos autores consideran que las reglas sobre la 
competencia territorial son difíciles de aplicar a lo largo del siglo IV71.

En todo caso, es evidente que la administración de justicia en 
las cuestiones civiles entre cristianos encuentra su justificación 
doctrinal en la invitación paulina a no acudir a los jueces paganos 
en las controversias con los hermanos en la fe:

Cognovi autem secundum sacrae formam praeceptionis, in 
quam me induit et beatissimi Apostoli auctoritas […] simul ad-
monitus Apostolicae praeceptionis, quae arguit, dicens: Nonne 
de iis qui intus sunt, vos judicatis (I Cor. V, 12)? Et iterum: 

la ciudad de Roma, es probablemente un pagano, como el propio Símaco. Aunque 
la carta da pocos detalles sobre la causa, el texto atestigua que el juicio episcopal 
también benefició a los paganos, que podían esperar una aplicación más benévola 
del derecho civil romano.
	 69	Ibid.: “Negavi solere te recipere in tuam curam pecuniarias actiones”.
	 70	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, De officiis ministrorum, 2. 24.125, 
en PL 16, p. 136. En otra ocasión, Ambrosio hace referencia a la posibilidad de re-
mitir la causa al juez público, para evitar violar el derecho y perjudicar la fe de las 
partes: “remisit ad judicem publicum negotium, ne aut jus, aut pietatem laederet”, 
(S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, De obitu Valentiniani, n. 37, en PL 16, 
p. 1184). La posibilidad de que el obispo se niegue a juzgar avala la tesis que niega la 
atribución de poderes públicos jurisdiccionales a los prelados por parte del Empe-
rador Constantino y sus sucesores. En el ordenamiento jurídico romano, de hecho, 
la obligación de juzgar está prevista ya en el ordo iudiciorum privatorum, en virtud 
del cual el mero hecho de estar inscrito en el elenco desencadena, con respecto 
al iudex privatus elegido por las partes, la obligación de resolver la controversia, 
aunque sea a regañadientes. (Cf. D. 50.5.13.2 “Qui autem non habet excusationem, 
etiam invitus iudicare cogitur”). 
	 71	Cf. J. Gaudemet, L’Église dans l’Empire, cit., p. 239 y C. Rinolfi, Episcopalis 
audientia, cit., 

[26]



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 125[27]

Saecularia igitur judicia si habueritis, contemptibiles qui sunt 
in Ecclesia, illos constituite ad judicandum. Ad verecundiam 
vestram dico. Sic non est inter vos sapiens quisquam, qui possit 
judicare inter fratrem suum: sed frater cum fratre judicio con-
tendit, et hoc apud infideles (I Cor. VI, 4)…72.

El poder de juzgar, además, corresponde al obispo en virtud de 
la autoridad del beato apóstol al que este sucede como guía de la 
comunidad cristiana, maestro y juez. En una carta a Valentiniano 
II, Ambrosio repite que el obispo goza de potestad de jurisdicción, 
ejercida por sus predecesores y reconocida por el Emperador 
Constantino, especialmente con referencia a las cuestiones de fide: 

“Si tractandum est, tractare in Ecclesia didici: quod majores fecerunt 
mei. Si conferendum de fide, sacerdotum debet esse ista collatio, sicut 
factum est sub Constantino augustae memoriae principe, qui nullas 
leges antes praemisit, sed liberum dedit judicium sacerdotibus”73.

	 72	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Epistolae, 2.82.2-3, en PL 16, p. 1276. 
Se trata de la carta n. 82 que Ambrosio dirige al obispo Marcelo, que, a través de 
una donación, ha regalado sus bienes a una hermana, viuda y sin sustento. La do-
nación está condicionada: en caso de muerte, los bienes deben pasar de la posesión 
de la hermana al patrimonio de la Iglesia. Pero Leto, el tercero de los hermanos, 
impugna la validez de la donación e inicia una causa civil que dura mucho tiempo 
sin llegar a una conclusión. Las partes, por lo tanto, se dirigen a Ambrosio. Este 
último decide encomendar los bienes de Marcelo a Leto, con la condición de que 
este último garantice una renta anual a la hermana. La sentencia va en detrimento 
de los intereses económicos de la Iglesia, pero Ambrosio la justifica magistralmente 
con las siguientes palabras: “nihil autem adimitur Ecclesiae, quod pietati acquiritur; 
charitas enim non damnum, sed lucrum Christi est; denique charitas fructus Spiritus 
Sancti est” (ivi, p. 1278). Cuando gana la caridad, la Iglesia no pierde nada. Además, 
la caridad es la victoria de Cristo y el fruto del Espíritu Santo: los litigantes no dejan 
a la Iglesia los bienes materiales, sino que esta se enriquece de la bondad de sus obras 
y de sus intenciones caritativas.
	 73	S. Ambrosius Mediolanensis Episcopus, Epistolae, 1.21.12, en PL 16, p. 1006. 
El obispo se refiere al modo en el que Constantino intervino para la resolución de 
la crisis donatista y arriana.



126	 J. INIESTA [28]

Agustín (345-430), en una carta a Eustoquio publicada en 1981 por 
J. Divjak, también hace referencia al principio paulino según el cual 
los hermanos en la fe recurren al juicio del obispo para resolver las 
controversias seculares. 

Quoniam ergo praecepit apostolus, ut saecularia iudicia si inter 
se habuerint christiani, ea non in foro, sed in ecclesia fiant, 
unde nos necesse est perpeti tales iurgantium quaestiones, in 
quibus nobis etiam terrena iura quaerenda sint, praecipue de 
condicione hominum temporali74.

En virtud de la enseñanza del apóstol Pablo, explica el Obispo 
de Hipona, las causas entre los fieles sobre las cuestiones terrenales 
(saecularia iudicia) deben ser tratadas en el fuero eclesiástico y no en 
el civil. Precisamente por esta razón, Agustín se ve obligado a enviar 
una misiva al jurista Eustoquio, para pedirle información sobre las 
leyes civiles que deben aplicarse para resolver estas controversias, en 
las que se le exige conocer los iura terrena. En este caso, la solicitud 
de información tiene por objeto, sobre todo, el derecho civil sobre el 
estado de vida de las personas. 

Por otra parte, el Obispo de Hipona conoce la normativa imperial, 
en virtud de la cual, por disposición expresa de los emperadores – que 
tanta responsabilidad han encomendado a la Iglesia – las decisiones 
episcopales no son susceptibles de ser modificadas en el fuero civil 
y quien se ve afectado por la sentencia del tribunal eclesiástico está 
obligado a cumplir con lo que se establece en ella:

	 74	S. Aurelius Augustinus Hipponensis, Epistolae ex duobus codicibus nuper in 
lucem prolatae, Epistola 24*.1, en Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 88, 
ed. J. Divjak, Salzburg 1981, p. 126. Sobre los casos judiciales tratados por Agustín, 
cf. E.M. Kuhn, Justice Applied by the Episcopal Arbitrator: Augustine and the Im-
plementation of Divine Justice, Etica & Politica / Ethics & Politics 11.2 (2007), pp. 
71-104. Cf. también S. Aurelius Augustinus Hipponensis, De opere monachorum, 
c. 29, en PL 40, p. 557.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 127[29]

Si autem Deum intueatur, prolaturus est sententiam contra 
unum, considerato Deo, sub quo judice illam profert. Ille autem 
contra quem prolata fuerit, et si iam effringi non potest, quia 
tenetur iure forte non ecclesiastico, sed principum saeculi, qui 
tantum detulerunt Ecclesiae, ut quidquid in ea iudicatum fuerit, 
dissolvi non possit75.

La carga de juzgar, que pesa sobre los hombros de los obispos, 
acaba absorbiendo gran parte de las horas de su jornada, hasta el 
punto de que Agustín, en el tratado De opere monachorum, lamenta 
no poder dedicarse a actividades manuales, a la lectura y a la oración 
que la vida monástica prescribe para el beneficio del alma, pero que 
para el líder de la comunidad pasan a un segundo plano debido a las 
urgentes tareas seculares de las que no puede apartarse:

Tamen Dominum Jesum, in cujus nomine securus haec dico, 
testem invoco super amimam meam, quoniam quantum attinet 
ad meum commodum, multo mallem per singulos dies certis 
horis, quantum in bene moderatis monasteriis constitutum est, 
aliquid manibus operari, et caeteras horas habere ad legendum 
et orandum, aut aliquid de divinis Litteris agendum liberas, 
quam tumultuosissimas perplexitates causarum alienarum pati 
de negotiis saecularibus vel judicando dirimendis, vel interve-
niendo precidendis76.

Juan Crisóstomo (354-407), Patriarca de Constantinopla, nos deja 
un testimonio de los inconvenientes que el ejercicio de la potestad de 
jurisdicción conlleva necesariamente. Contemporáneo de Agustín, 
Juan considera que el monaquismo no es el único camino de la 
perfección cristiana, y que la vida sacerdotal – frenética y rica en 
ocupaciones, al servicio de los fieles sin poder evitar la exposición 

	 75	S. Aurelius Augustinus Hipponensis, Erratio in Psalmo XXV, 2.13, en PL 36, 
p. 195-196.
	 76	Idem, De opere monachorum, c. 29, en PL 40, p. 576. 



128	 J. INIESTA [30]

a todo tipo de tentaciones – representa un camino de perfección 
igualmente válido y, en algunos aspectos, incluso más laborioso. 

El teólogo bizantino expresa su opinión en De sacerdotio77, una 
obra escrita en su juventud, antes incluso de recibir el sacramento 
del orden sagrado. En ella, entre otras cosas, Crisóstomo describe las 
numerosas tareas que corresponden a los sacerdotes, entre las cuales el 
officium iudiciorum es una de las más gravosas. “Judiciorum officium 
innumeras parit molestias, multum negotii, tot difficultates, quot ne 
forenses quidem judices subeunt: siquidem jus ipsumm reperire labor 
est: repertum non violare difficile”78.

El oficio de juzgar conlleva muchos problemas y dificultades, más 
de las que afrontan algunos jueces en el fuero civil: la primera consiste 
precisamente en la dificultad de encontrar el derecho que se debe 
aplicar; una vez encontrado el derecho, entonces es extremadamente 
complicado evitar violarlo.

Otras complicaciones, en cambio, están más estrechamente ligadas 
a la función sacerdotal y a las relaciones con los fieles, que están 
inevitablemente condicionadas por el resultado de la controversia. 
Por ejemplo, los cristianos infirmiores que están implicados en los 
procesos, puesto que carecen de defensa (quia patrocinium non 
invenere), acaban perdiendo la fe79. De hecho, afirma Crisóstomo, 
a menudo sucede que las víctimas, igual que los opresores, odian 
a quienes no deciden a su favor, sin tener en cuenta las profundas 
discrepancias de las partes de los procesos, ni las circunstancias que 
les son desfavorables, ni la moderación en el ejercicio de la autoridad 
sacerdotal, ni ninguna otra razón. Las víctimas son jueces severos, y 
la única defensa que conocen es su liberación de los problemas que les 
afligen: quienes no garantizan esta liberación, encuentran su propia 

	 77	Utilizamos la traducción latina: S. Johannes Chrisostomus, De Sacerdotio, 
en PG 48, pp. 623-693.
	 78	S. Johannes Chrisostomus, De Sacerdotio, cit., L. III, p. 658.
	 79	Ibid.: “Jam enim quidam ex infirmioribus in negotia delapsi, quia patrocinium 
non invenere, circa fidem naufragati sunt”.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 129[31]

condena, a pesar de que quienes juzgan pueden alegar innumerables 
razones para apoyar sus propias decisiones80. 

Para el obispo, además, los problemas se multiplican, porque todo 
lo que hace, aunque sea de forma involuntaria, incluso su tono de voz 
y cada mirada, son objeto de un análisis minucioso por parte de los 
fieles81. Por lo tanto, corre el riesgo de acabar injustamente acusado, 
lo que le causa una gran indignación y mucho dolor, especialmente 
en caso de que no se acostumbre a soportar las ilaciones de muchos 
ya antes del momento de la investidura82. Ciertamente, es inevitable 
que una persona falsamente acusada y condenada sufra mucho bajo 
el peso de una injusticia tan grave83.

El aspecto más delicado del ejercicio de la jurisdicción en la 
Iglesia, sin embargo, es el del pronunciamiento de una sentencia de 
apartamiento de la comunidad: 

Quid memorem tristitiam tum subeundam, cum quempiam ex 
coetu Ecclesiae amovere opus est? Utinam vero malum totum in 
tristitia consisteret: nunc vero pernicies non modica. Metuen-
dum quippe est, ne ultra modum poenis affectumm ille id pa-
tiatur, quod a beato Paulodictum est, Ne abundantiori tristitia 
absorbeatur (2 Cor 2, 7). Maxima ergo diligentia hic opus est, ne 

	 80	Ibid.: “Multi enimm ex laesorum numero non minus, quam ipsos laedentes, eos 
qui sibi non ferunt opem odio habent: ac neque negotiorum distractionis, neque 
temporum iniquitatis, neque sacerdotalis potentiae mediocritatis, neque alius cu-
juspiam rationem habere volunt; sed sunt inexorabiles judices, hanc unam scientes 
apologiam, malorum se prementium exitum. Qui hunc praebere nequit, quamvis 
innumeras causas proferat, numquam eorum condemnationem effugiet”.
	 81	Ibid.: “ jam vero vel oculorum contuitus explorantur: nam ejus vel simpliciora 
gesta ad trutinam vocant bene multi, vocis modum, aspiciendi videndique rationem”.
	 82	Ivi, p. 659: “Quis igitur nisi admodum fortis tam multis accusatoribus sufficere 
poterit, ut vel ab illis nullatenus in crimen vocetur, vel accusatus sese expediat? […] 
Qui autem nullius sibi culpae conscius est, falso accusatus continuo in iram vertitur, 
et in moerorem facile decidit, nisi prius ad multorum ferendas insanias exercitatus 
fuerit”.
	 83	Ibid.: “Neque enim fieri potest, calumniis impetum et inique damnatum non 
turbari, et de tanta iniquitate nnihil pati”.



130	 J. INIESTA [32]

quod prodesse illi debuerat, majoris ipsi damni sit occasio: nam 
quaecumque ille post hujusmodi curationem peccata admiserit, 
communem tam ipsi quam medico iram accendunt, si hic non 
recte vulnus inciderit84.

Cuando es necesario apartar a alguien de la comunidad eclesiástica, 
afirma Crisóstomo, se plantea otra situación de dolor, así como de 
peligro para el obispo a la cabeza de la Iglesia particular. Este, de 
hecho, debe evitar establecer una sanción excesivamente perjudicial 
para el reo, en aplicación de la enseñanza de Pablo85, que recomienda 
usar la benevolencia hacia el culpable. En estos casos, por lo tanto, es 
necesario actuar con la máxima diligencia, para evitar que una medida 
tomada por el bien del alma del reo se convierta en un instrumento 
que le cause daño. Incluso puede suceder que, una vez admitidos los 
pecados tras el castigo, se encienda la ira del reo contra el obispo, como 
le sucede al médico acusado de no haber incidido correctamente la 
herida (quam medico, si hic non recte vulnus inciderit). 

Juan Crisóstomo limita su análisis a los aspectos más negativos 
de la administración de la justicia en la comunidad cristiana. Sin 
embargo, su testimonio es precioso, porque pone de relieve el delicado 
equilibrio entre la función de pastor y la de juez que el obispo está 
llamado a desempeñar, con todas las dificultades que se derivan de 
la adopción de una sentencia desfavorable contra un miembro del 
rebaño que le ha sido encomendado. Además, es particularmente 
complicado adoptar una decisión de excomunión que, aunque surta 
el efecto esperado de la conversión, podría provocar fatalmente el 
rencor del fiel hacia el pastor que ha adoptado la medida más severa 
para la corrección. Las dificultades señaladas por el Patriarca de 
Constantinopla no deben ser muy diferentes de las que encuentra en 
cualquier momento el juez eclesiástico, llamado a aplicar el derecho 

	 84	Ivi, pp. 659-660.
	 85	Cf. 2 Cor 2, 6-7: “Pienso que es suficiente el castigo que la mayoría ha impuesto al 
ofensor. Conviene ahora perdonarlo y animarlo para que el pobre no quede agobiado 
por una pena excesiva”.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 131[33]

según la justicia y teniendo en cuenta también los efectos de la decisión 
judicial sobre el camino de fe de los miembros de la comunidad 
implicados en el proceso. 

Los obispos, en algunos aspectos más que otros miembros del 
clero, pueden tener dificultades para desempeñar la delicada tarea 
de resolver las controversias entre los miembros de su rebaño. 
Probablemente por este motivo, así como por la formación personal 
de los prelados – no siempre formados en materia jurídica – y debido 
a la gran cantidad de compromisos que restan a los obispos tiempo y 
energías, ya en el siglo IV es habitual en algunas diócesis la práctica 
de encomendar a los presbíteros o a los laicos la tarea de juzgar las 
controversias entre los fieles. De esta práctica habla el historiador 
Sócrates Escolástico, que relata la buena labor del Obispo Silvano de 
Tróade, en la actual Turquía: 

…Sed et in reliquis egregius vir fuit Silvanus. Qui cum ani-
madverteret, clericos ex litigantium controversiis quaestum 
captare, neminem unquam ex clero judicem dedit. Sed, acceptis 
litigantium libellis, advocabat unum ex fidelibus laicis, quem 
aequitatis studiosum esse norat, eique causae cognitionem com-
mittens litigantes a contentione revocabat. His de causis Silva-
nus maximam sibi famam apud omnes comparavit86.

El fragmento de la Historia ecclesiastica relata que Silvano, cuando 
se da cuenta de que los miembros del clero perciben una ganancia 
(quaestum) en el tratamiento de las causas, ya no encomienda los 
juicios a los miembros del clero. En cambio, una vez aceptados los 
libelos de los litigantes, encomienda el conocimiento de la causa 
a uno de los fieles laicos que se distingue por el sentido de justicia 
(aequitas studiosus).

Poco a poco, el obispo deberá convertirse en juez capaz de aplicar 
la ley humana con los preceptos cristianos, solucionando controversias 

	 86	Utilizamos la traducción latina: Socrates Scholasticus, Historia ecclesiastica, 
7.37, en PG 67, pp. 823-826.



132	 J. INIESTA [34]

y guiando a su pueblo hacia la perfección evangélica. De hecho, 
Jerónimo, contemporáneo de Ambrosio, describirá al obispo juez 
como “iustus quoque et sanctus”87. Nace así la lex christiana88, que 
acabará por germinar en un derecho89 que convine los dos aspectos 
determinantes de la naciente Christianitas: el derecho romano, que 
articulaba la vida ya desde hace siglos, y el Evangelio de Jesucristo, 
que a través de los sucesores de los apóstoles encontrará acomodo en 
las leyes humanas. 

The Bishop, between pastor and judge in the ius antiquum

Recenty, the emergence of the so-called brevior process, which has been 
entrusted to the Bishop by the Legislator, has highlighted the mission 
of administer justice to the successors of the Apostles. However, this is not 
a novelty: the Church, since it was founded by Christ, has needed to face 
the problems of every society. One of them was the judicial activity, a conse-
quence of conflicts caused by the human condition and the delay of parusity. 
The bishop, from the beginning, assumed this role, which he had to combine 
with his work as a shepherd of souls. Our work is a study of how this work 
unfolded in the early centuries of the Church, both internally and then 
as part of the Empire. In order to reach this objetive, we have proceeded 
to study the early canonical sources that report this judicial activity and 
the constantine’s legislation on Audientia episcopalis, when the Church 
abandoned clandestineness and found its place alongside the Empire. 

	 87	S. Eusebius Hieronymus, Stridonensis presbiteri, Commentaria in epistolam 
ad Titum, en PL 26, p. 603: “iustus quoque et us episcopus esse debet, ut iustitiam 
in populis quibus praeest exerceat, reddens unicuique quod meretur: nec accipiat 
personam in iudicio. Inter laici autem et episcopi iustitiam hoc interest, quod laicus 
potest apparere iustus in paucis, episcopus uero in tot exercere iustitiam potest, quot 
et subditos habet”.
	 88	Cf. P. Maymot, La episcopalis audientia durante la dinastía teodosiana. Ensayo 
sobre el poder jurídico del obispo en la sociedad tardorromana, Actas del Congreso 
Internacional La Hispania de Teodosio I, Salamanca 1997, p. 169.
	 89	Cf. G. Vismara, Lex christiana, (S. IV-V), Homenaje al profesor Alfonso García-
-Gallo 1, Madrid 1996, pp. 331-340.



	 EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ…	 133[35]

Palabras claves: munus regendi; Audientia episcopalis; obispo-juez; ius antiquum

Keywords: munus regendi; Audientia episcopalis; Bishop-judge; ius antiquum

Nota o autorze
Javier Belda Iniesta – Profesor Ordinario de Historia del Derecho y de las 
Cuentes Canónicas. Director para la nueva edición del Enchiridion Familiae 
et vitae. Coordinador internacional del Pontificio Instituto Teológico Juan 
Pablo II. Director de la revista Vergentis.


