Prawo Kanoniczne
66(2023) nr 1
DOI 10.21697/pk.2023.66.1.06

JAVIER BELDA INIESTA
Universidad Catolica de Murcia
ORCID 0000-0001-5878-8783

EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ
EN EL IUS ANTIQUUM

Sumario: Introduccidn: la sagrada escritura como fundamento del officium
iudicis. - 1. La influencia hebrea y la jurisdiccion personal. - 2. Las primeras
fuentes propias: la didascalia apostolorum. — 3. El proceso en las fuentes
eclesiasticas del siglo I'V.

Introduccion: la sagrada escritura como fundamento
del officium iudicis

La difusién de la religion cristiana en el Imperio planted algunos
problemas de incomprension entre los miembros de la nueva secta
de los seguidores de un tal Chrestus' — que adoptan un estilo de vida
nuevo, en linea con el fin de los tiempos inminente (parousia) — y la
sociedad pagana, en la cual el cristianismo se difunde provocando
cierta desconfianza que, en algunos casos, se convierte en persecucion’.

Por su parte, los neéfitos son cada vez mas numerosos, y acaban
convirtiendo la comunidad de los salvados en algo heterogéneo desde
el punto de vista de la procedencia geografica, étnica y religiosa: el
grupo de los fieles, que ya no se compone solo de judios convertidos, se

! Asi Suetonio llama, erréneamente, a Cristo cf. GATUS SUETONTUS TRANQUILLUS,
De vita Caesarum, ed. ].B. Pike, Boston 1993, lib. V (Divus Claudius), n. 25, p. 94.

?J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo hasta el surgimiento de la lex
christiana (ss. I-IV), Anuario de derecho candnico 4 (2015), pp. 387-401, especial-
mente p. 388.



100 J. INIESTA [2]

ve obligado a construir su propia identidad organizandose alrededor
de la misién a la cual el Divino Fundador los ha llamado, es decir,
difundir el Evangelio y bautizar, ensefiando a vivir segun el ejemplo
que El mismo ha dado®: “Euntes ergo docete omnes gentes, baptizantes
eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, docentes eos servare
omnia, quaecumgque mandavi vobis. Et ecce ego vobiscum sum omnibus
diebus usque ad consummationem saeculi™.

La organizacion de la comunidad de los fieles esta condicionada
tanto por las circunstancias externas, no siempre favorables, como
por las internas. Asi. la necesidad de dar solucién a las controversias
surgidas entre sus miembros, connatural a cualquier grupo humano,
se hace sentir también en la Iglesia naciente. El Imperio, en el cual la
nueva religion nace y se difunde, ya dispone de un sistema judicial
bien organizado y de un derecho madurado por la ciencia juridica y
que se ha desarrollado notablemente gracias al edicto del pretor y a las
numerosas intervenciones normativas de los princeps. Sin embargo,
bajo muchos aspectos, el derecho del Imperio es ajeno al mensaje de
la salvacion y estd lejos de las ensefianzas de Cristo, por lo cual resulta
inadecuado, tal como es, para la resolucion de las controversias entre
los hermanos en la fe.

Por otro lado, Jests encomienda a Pedro y a los demas apostoles
la funcion de juzgar alos fieles: “lesus autem dixit illis: Amen dico
vobis quod vos, qui secuti estis me, in regeneratione, cum sederit Filius
hominis in throno gloriae suae, sedebitis et vos super thronos duodecim,
iudicantes duodecim tribus Israel™.

*Ivi, p. 389. Las palabras que Jesus dirige a Sus discipulos constituyen un ver-
dadero mandato, una misién que debe cumplirse y que atribuye un sentido a toda
la institucion eclesial, a su organizacion interna y, en definitiva, al ordenamiento
juridico candnico; cf. M.J. ARROBA CONDE, Basi ecclesiologiche e limiti intrinseci di
una rinnovata produzione normativa locale, Folia Canonica 10 (2007), pp. 155-157;
M.J. ARROBA CONDE-M. RIONDINO, Introduzione al Diritto Canonico, Firenze 2015,
p- 2.

4 Mt. 28, 19-20.

> Mt. 19, 28.



[3] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 101

Los apostoles llevan a cabo esta funcion ya en esta vida, que se
refleja en la vida eterna: “Quaecumgque alligaveritis super terram,
erunt ligata in caelo; et, quaecumque solveritis super terram, erunt
soluta in caelo™.

El concepto de justicia se enriquece y amplia en la ensefianza
de Cristo y, mas alla de las cuestiones estrictamente escatoldgicas
inherentes a ello, la funcién de resolver las controversias se acaba
ligando, indisolublemente, a la de guia amoroso y pastor, que cuida
del rebafio en el camino hacia la vida eterna’.

Esta potestad de dar solucion a los problemas que surgieren recae
sobre los Apdstoles tras Pentecostés, no solo individualmente, como
guias de la comunidad que se les ha encomendado®, sino también
de forma colegial, como demuestra el intenso debate relativo a la
necesaria circuncision de los fieles: una cuestion que anima a toda la
comunidad cristiana y hace necesario un encuentro entre los apdstoles
para ponerle fin de forma definitiva®. El instrumento del concilio,

¢ Mt. 18, 18.

7 Cf. J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 389; ].M. GRA-
NADOS, Aproximacién biblica a la nocién de justicia, Theologica Xaveriana 147 (2003)
pp. 349-370.

¢ Cf. Hch 20, 28-31: “Attendite vobis et universo gregi, in quo vos Spiritus Sanctus
posuit episcopos, pascere ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo. Ego scio
quoniam intrabunt post discessionem meam lupi graves in vos non parcentes gregi;
et ex vobis ipsis exsurgent viri loquentes perversa, ut abstrahant discipulos post se.
Propter quod vigilate, memoria retinentes quoniam per triennium nocte et die non
cessavi cum lacrimis monens unumquemque vestrum’”. Sobre la potestad del obispo
cf. J. BELDA INIESTA, La Iurisdictio Episcopalis entre el Imperio y la Christianitas:
aproximacion histérico-canonica a la aparicion de la potestas sacra, Tus Romanum 2
(2015), pp. 1-23.

9 Hechos 15, 1-29. La resolucidn de la controversia acaba siendo encomendada al
colegio de los obispos, dado que los mismos Pablo y Bernabé estan en desacuerdo
(Hechos 15, 2). La cuestion disciplinaria de la circuncision, en realidad, tiene sus
raices en otra cuestion mas profunda: la relacién entre el cristianismo y el judaismo,
es decir, si el primero debe considerarse como una rama del segundo o si existe
una discontinuidad suficiente con la tradicién judaica para permitir identificar el
cristianismo como una fe completamente nueva. Cf. J. BELDA INIESTA, La stagione
conciliare antica, Apollinaris 89.3/4 (2016), pp. 11-47.



102 J. INIESTA [4]

en efecto, nace como instancia diferente y superior en comparacion
con la del obispo, para resolver de forma comun, también en via
procesal, los problemas doctrinales y disciplinarios que afectan mas
a las didcesis cercanas'.

El recurso al tribunal de la Iglesia, sin embargo, es presentado en
el Evangelio de Mateo como un remedio residual, que debe utilizarse
solo tras haber intentado resolver los desacuerdos entre los hermanos
en la fe por medio del ejercicio de las virtudes relacionadas con la
caridad, intentado el camino de la amonestacion fraternal, aunque
supongan un sacrificio:

Si autem peccaverit in te frater tuus, vade, corripe eum inter
te et ipsum solum. Si te audierit, lucratus es fratrem tuum; si
autem non audierit, adhibe tecum adhuc unum vel duos, ut in
ore duorum testium vel trium stet omne verbum; quod si noluerit
audire eos, dic ecclesiae; si autem et ecclesiam noluerit audire,
sit tibi sicut ethnicus et publicanus".

Elrecurso a la Asamblea y, por tanto, a la institucion religiosa que
se ocupa de la resolucion de los conflictos entre los miembros de la
comunidad, no es ajeno a la cultura hebrea dentro de la cual nace el
cristianismo. El Antiguo Testamento, en efecto, contiene numerosas
referencias a la figura del juez en la tradicién hebrea. Es el caso de
los versos del Deuteronomio sobre la recomendacion, a Israel, de
elegir los jueces, frente a los cuales los miembros del pueblo elegido
puedan ser juzgados segun justicia: “En cada una de las ciudades que
el Sefior, tu Dios, te dé para tus tribus, pondrds jueces y escribas que

7. ORLANDIS ROVIRA, Consideraciones histéricas sobre la disciplina de los conci-
lios provinciales, Cuadernos de Historia del Derecho 11 (2004), pp. 203-210; J. BELDA
INIESTA, I trattamento canonico dell’eretico fino all’epoca medievale, Apollinaris
88 (2015), pp. 441-484.

1'Mt. 18, 15-17.



[5] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 103

dicten sentencias justas en favor del pueblo” (Dt. 16, 18)"*. Estos jueces
ejercen su encargo en nombre de Dios y en su presencia:

Constituitque iudices terrae in cunctis civitatibus Iudae muni-
tis per singula loca. Et praecipiens iudicibus: Videte, ait, quid
faciatis. Non enim homini exercetis iudicium se Domino, qui
vobiscum est, quando iudicaveritis. Sit timor Domini, vobiscum
et caute cuncta facite; non est enim apud Dominum Deum No-
strum iniquitas nec personarum acceptio nec cupido munerum?®.

Probablemente Pablo piensa en estas figuras cuando, ademas de
expresar su decepcion por el hecho mismo de que haya conflictos entre
hermanos en la fe, invita los miembros de la comunidad de Corinto
a no acudir al juez pagano para la resolucion de las controversias, sino
a dirigirse a otros fieles con autoridad en la Iglesia, para que ejerzan
la funcion de iudicare:

De quibus autem scripsistis, bo num est homini mulierem non
non tangere; propter fornicationes autem unusquisque suam
uxorem habeat, et unaquaeque suum virum habeat. Uxori vir
debitum reddat; similiter autem et uxor viro. Mulier sui corporis
potestatem non habet sed vir; similiter autem et vir sui corporis
potestatem non habet sed mulier. Nolite fraudare invicem, nisi

2 En la concepcion hebrea es precisamente Dios quien, en definitiva, administra
la justicia. Por ejemplo, frente a Dios se da cuenta del homicidio, por el cual se sufre
el castigo que El mismo ha previsto en la Génesis 9, 5-6: “Sanguinem enim anima-
rum vestrarum requiram de manu cunctarum bestiarum; et de manu hominis, de
manu viri fratris eius requiram animam hominis. Quicumque effuderit humanum
sanguinem, per hominem fundetur sanguis illius; ad imaginem quippe Dei factus est
homo”. Sin embargo, el Sefior juzga también a través de su mediador (Exodo 18, 13:
“[...] Altero autem die sedit Moyses, ut iudicaret populum, qui assistebat Moysi de
mane usque ad vesperam”) o a través de los jueces, como los que nombra Josafat,
que ejercen su oficio no en nombre propio, sino en nombre de Dios (cf. 2 Crénicas
19, 5 ss.). Cf. J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit., pp. 390-391,
n. 12.

32 Cr.19, 5-7.



104 J. INIESTA [6]

forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi et iterum sitis
in idipsum, ne tentet vos Satanas propter incontinentiam ve-
stram. Hoc autem dico secundum indulgentiam, non secundum
imperium. Volo autem omnes homines esse sicut meipsums; sed
unusquisque proprium habet donum ex Deo: alius quidem sic,
alius vero sic*.

Las palabras de Pablo ponen de relieve toda la preocupacioén por
la calidad de los juicios de aquellos que, dado que no tienen fe, no
pueden entender la justicia a la luz de la Cruz y de la salvacién. Por
su parte, por otro lado, los miembros de la comunidad de los salvados
estan habilitados para juzgar cosas mucho mas importantes, incluidos
los angeles. Por lo tanto, estan seguramente a la altura de un juicio
sobre los “asuntos de esta vida”.

El ap6stol no pide en absoluto que los cristianos se rebelen contra
el orden establecido y, por lo tanto, no deslegitima las decisiones del
juez pagano: él mismo, en la carta a los Romanos, explica que las
autoridades terrenales existen por voluntad de Dios y estan al servicio
del mismo, por lo cual todos los cristianos deben obedecerles®. El

1 Corintios 6, 1-7.

15 Cf. Romanos 13, 1-7 “Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit. Non
est enim potestas nisi a Deo; quae autem sunt, a Deo ordinatae sunt. Itaque, qui
resistit potestati, Dei ordinationi resistit; qui autem resistunt ipsi, sibi damnatio-
nem acquirent Nam principes non sunt timori bono operi sed malo. Vis autem non
timere potestatem? Bonum fac, et habebis laudem ex illa; Dei enim ministra est tibi
in bonum. Si autem malum feceris, time; non enim sine causa gladium portat; Dei
enim ministra est, vindex in iram ei, qui malum agit. Ideo necesse est subditos esse,
non solum propter iram sed et propter conscientiam. Ideo enim et tributa praestatis;
ministri enim Dei sunt in hoc ipsum instantes. Reddite omnibus debita: cui tributum
tributum, cui vectigal vectigal, cui timorem timorem, cui honorem honorem”. La
obediencia a la autoridad es algo debido, pero, como afirma San Policarpo respon-
diendo a las preguntas del proconsul, dentro de los limites en los cuales el honor
de los cristianos no se vea dafiado. De ahi el rechazo del anciano martir para jurar
por la suerte del César, evitando cometer un acto de apostasia: “Urgente rursus illo
et dicente: Iura per fortuna Caesaris respondit Si vanam ex eo quaeris gloriam, ut
ego per Caesaris fortunam, ut tu ais, jurem, simulas autem nescire quin sim; palam



[7] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 105

problema planteado por Pablo, por otro lado, concierne al nuevo
concepto de justicia que la experiencia salvifica de Cristo ha
aportado'. Por lo tanto, por un lado, no es admisible que los hermanos
se arrastren mutuamente frente al juez para cualquier disputa; por
otro, cuando la disputa no puede ser resuelta por los contrincantes
ejerciendo las virtudes de la caridad, es preferible recurrir al juicio
de un hermano en la fe.

El recurso al juicio de un cristiano en lugar del juicio del juez
civil, ademas, permite evitar que la comunidad de los cristianos,
ya observada con escepticismo tanto por los hebreos como por los
romanos, pueda sufrir repercusiones negativas a causa del escandalo
provocado por la causa. Ademads, las palabras de Pablo evidencian el
temor de que un miembro de una religién minoritaria, como lo erala
cristiana en la época apostdlica, pueda recibir un tratamiento injusto
en un proceso civil. Finalmente, existe la preocupacion de dar un
buen testimonio a los no creyentes, incompatible con las controversias
tratadas publicamente por la autoridad estatal:

Ompnes vobis invicem subjecti estote, conversationem vestram
irreheprensibilem habentes in gentibus, ut ex bonis operibus,
vestris et vos laudem accipiatis, et Dominus in vobis non blasp-
hemetur. Vae autem illi, per quem nomen Domini blasphematur.
Sobrietatem ergo docete omnes, in qua et vos conversamini®.

Por lo tanto, aun siendo claro el reconocimiento de la autoridad
civil, y por lo tanto de su organizacién judicial, dentro de las
comunidades de los cristianos se constituyen tribunales que se dedican

audi: Christianus sum. Si vero Christianae doctrinae rationem vis discere, da diei
spatium et audi. Proconsul dixit: Persuade populo. Polycarpus respondit: Te quidem
sermonem dignum puto: edocti enim sumus, principibus et potestatibus a Deo ordi-
natis, prout decet, honorem nobis non nocentem deferre...”. Ecclesiae smirnensis de
martyrio Sancti Polycarpi, n. X, PG 5, pp. 1035-1038.

1 Cf. J. SALEGUI URDANETA, La potestad judicial en la didcesis, Cuadernos Doc-
torales 23 (2009), pp. 53-94.

7 POLYCARPUS SMYRNIENSIS, Epistola ad Philippenses, n. X, PG 5, pp. 1013-1014.



106 J. INIESTA [8]

a laresolucion de las controversias entre sus miembros. Como hemos
mencionado, la funcién jurisdiccional se ve inmediatamente atraida
por la esfera de competencias del obispo, como pastor que apacienta
el rebafo con la colaboracion de los presbiteros'®. Un juez de este tipo,
naturalmente, no puede conformarse con resolver la controversia, sino
que debe intentar aplicar una justicia que responda plenamente al
Evangelio, ayudando a las partes a superar los desacuerdos personales
basandose también en la conciencia de ser hijos de Dios que une
a todos los fieles"”.

1. La influencia hebrea y la jurisdiccion personal

La administracion de la justicia en la comunidad cristiana sufre dos
grandes influencias: la hebrea y la romana. Muchos autores han dado
opiniones divergentes en referencia a una influencia mas o menos
significativa de la justicia hebrea sobre la episcopalis audientia®. En
efecto, el cristianismo nace en Palestina y, €en un primer momento,
se difunde a través del apostolado de los hebreos que han seguido
a Jesus entre los conterraneos y entre los hebreos de las provincias de
la Didspora. En esta época histdrica, e incluso después del 70 d.C.%,
el pueblo hebreo goza de un estatuto juridico muy especial dentro
del Imperio: el patriarca, asistido por los miembros del Sanedrin,
goza de una serie de inmunidades y privilegios que le permiten

¥ E. CoRECCO, Lorigine del potere di giurisdizione episcopale. Aspetti storico-
-giuridici e metodologico-sistematici Della questione, La Scuola Cattolica 96 (1968)
p.127.

¥ Cf. J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 394.

20 Sin pretension de exhaustividad en el analisis de la doctrina, nos limitamos
a sefialar la opinién de J. GauneMEt, L'Eglise dans ’Empire romain aux IV et V
siécles, Parigi 1958, p. 230; F. CUENA Boy, La episcopalis audientia. La justicia
episcopal en las causas civiles entre laicos, Valladolid 1985, pp. 8 ss., que barajan
la hipétesis de la influencia de la organizacion de los tribunales hebreos sobre los
cristianos. La opinion contraria es apoyada, entre otros, por B. Bionpi, Il Diritto
romano cristiano cit., vol. I, p. 452.

! Fecha del desastroso sitio de Jerusalén realizado por el ejército romano guiado
por el futuro emperador Tito. En esta ocasidn, toda la ciudad y su templo fueron
destruidos. Se trata del episodio que concluye la primera guerra judeo-romana.



[9] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 107

ejercer funciones no meramente religiosas. Ademds, cada una de las
comunidades locales goza de cierta autonomia en la organizacién
politica, econémica y judicial, también en lo que concierne ala
administracion de la justicia civil. Ademas, son muy numerosos los
privilegios en la materia religiosa, que atribuyen al pueblo hebreo
un estatuto juridico sin precedentes entre los pueblos sometidos al
Imperio®.

Inicialmente, y no solo por razones relacionadas con las raices
culturales, aprovechandola confusion entre el judaismoy el cristianismo
a los ojos de la autoridad romana?®, los primeros cristianos organizan
sus comunidades sobre el modelo hebreo, de modo tal que el tribunal
episcopal pueda beneficiarse del mismo trato juridico reservado
al tribunal hebreo. De este modo, el juicio frente a las autoridades
hebreas, que es aplicado ampliamente y recibe el reconocimiento
del valor publico por parte del ordenamiento romano, debe haber
sido la inspiracion para la gestion de las primeras controversias entre
cristianos®. Por consiguiente, podemos conjeturar que, por lo menos

22 Cf. A M. RABELLO, The Legal Condition of the Jews in the Roman Empire, Aufstieg
und Niedergang der romischen Welt n. 2/13, Berlino 1980, pp. 662-762; F. CUENA
Boy, La episcopalis audientia, cit., pp. 7-8.

» Suetonio, que vivié en la época de Trajano, en el texto ya mencionado, no
diferencia en absoluto entre cristianos y judios e indica que Claudio, debido a los
numerosos desdrdenes a causa de Cristo, expulso a los judios de Roma: “Iudaeos,
impulsore Chresto, assidue tumultuantes urbe expulit”, Gaius Suetonius Tranquillus,
De vita Caesarum, ed. ].B. Pike, Boston 1993, lib. V (Divus Claudius), n. 25, p. 94.
Por otro lado, Plinio el Joven, gobernador de la Bitinia, diferencia claramente a los
catolicos de los hebreos. En una carta dirigida al mismo Trajano, pide aclaraciones
al emperador en referencia al trato que hay que dar a los cristianos y a los otros
miembros de asociaciones ilegales, indicando las modalidades de realizacion de las
investigaciones sobre dos sospechosas, que se hacian llamar diaconisas (ministrae).
Se trata de un testimonio muy antiguo del diaconado femenino en la Iglesia. (cf.
J. DaN1£Lov, Il ministero delle donne nella Chiesa antica, Aspetti della teologia del
sacerdozio dopo il Concilio, Roma 1974, pp. 209-227).

* M.R. CIMMA, Lepiscopalis audientia nelle costituzioni imperiali da Costantino
a Giustiniano, Torino 1989, p. 31; . BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo,
cit., p. 394.



108 J. INIESTA [10]

inicialmente, las decisiones del obispo tienen el mismo valor juridico
atribuido a las sentencias del patriarca por parte del ordenamiento
romano. Cuando, sin embargo, la autoridad romana es capaz de
diferenciar el judaismo del cristianismo, la decision del obispo se ve
privada de su relevancia inicial para ser considerada como un arbitraje
que tiene un caracter meramente privado, porque ningun otro valor
puede ser atribuido a la sentencia del lider de una religion ilicita®.

Sin embargo, existe una diferencia relevante entre el juicio del
tribunal hebreo y el del tribunal cristiano: el patriarca, por un lado,
aplica el derecho hebreo, como derecho identificado sobre una base
personal, en las controversias entre hebreos, pero también en las
controversias entre hebreos y gentiles®. En efecto, la ley que el Dios
de los hebreos le da a Moisés, contenida en los libros del Exodo y del
Deuteronomio, no constituye solo un conjunto de preceptos con un
caracter religioso, sino un verdadero corpus normativo, interpretado
por las autoridades religiosas para garantizar su aplicabilidad en
cada circunstancia historica. Los tribunales romanos tienen una
jurisdiccion concurrente en relacion con la de los tribunales hebreos,
pudiendo ser interpelados libremente, sin que sea necesario el acuerdo
entre las partes: en las causas entre hebreos, los jueces romanos aplican
el derecho hebreo, salvo casos particulares”, hasta la supresion de la
jurisdiccion especial hebrea en 398%.

> F. CueNA Boy, La episcopalis audientia, cit., p. 16.

2 M.R. CIMMA, Lepiscopalis audientia, cit., p. 78.

¥ Como las que imagina F. CUENA Boy, La episcopalis audientia, cit., p. 17-18: por
ejemplo, en el caso en el cual las partes, aun pudiendo acudir al tribunal hebreo,
decidan, de comun acuerdo, dirigirse al tribunal romano. En ese caso, el tribunal
romano que no rechace la causa remitiendo el juicio ante el tribunal hebreo, decide
aplicando el derecho romano, porque esta parece ser la voluntad de las partes. La
segunda hipdtesis es la del actor judio que, contra la voluntad del demandado, se
dirige al tribunal romano. En este caso, si el estatuto juridico de las dos partes es
el hebreo, el tribunal romano juzgara aplicando el derecho hebreo, salvo que una
de las partes tenga derecho a ser juzgada segun el derecho romano porque tiene la
ciudadania romana.

8 E. VOLTERRA, Diritto romano e diritti orientali, Bologna 1937, pp. 275 ss. Sobre
la supresion de la jurisdiccion especial hebrea cf. C. 1.9.8: “Iudaei Romano communi



[11] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 109

El obispo, por otro lado, juzga aplicando el derecho vigente, aunque
probablemente esté moderado por consideraciones igualitarias de
inspiracion cristiana®. En oriente, los obispos, a falta de un derecho
cristiano bien estructurado como el hebreo, inicialmente deciden
las controversias basandose en las pocas fuentes cristianas y en las
costumbres que se iban consolidando, o aplicando el derecho privado
local o el estatuto juridico de las partes — segtin el principio de la
personalidad del derecho - pero siempre dentro de los limites de la
coherencia con el espiritu cristiano. En una controversia entre dos
miembros de la comunidad con diferente ciudadania, por ejemplo,
el obispo aplica el derecho privado que mejor se adapta al Evangelio.
Por lo menos formalmente, el principio de la personalidad del derecho
en el Imperio Romano se aplica hasta el 212, cuando la Constitutio
Antoniniana extiende la ciudadania atodos los subditos del
emperador, con la consiguiente aplicacion generalizada del derecho
romano. En occidente, por otro lado, los obispos tienen desde siempre
la costumbre de aplicar el derecho romano, interpretado a la luz de
la ensefianza de Cristo y de la caridad cristiana®.

2. Las primeras fuentes propias: la didascalia apostolorum

Ya desde sus origenes, la base comun de los juicios episcopales ha
sido constituida por la ensefianza de Jests®. Sin embargo, la doctrina
cristiana de la Iglesia primitiva no constituye un corpus normativo
capaz de regular cada aspecto de la vida de los creyentes, con la
consecuencia de que, en esta fase historica, el derecho romano

iure viventes in his causis, quae tam ad superstitionem eorum quam ad forum et leges
ac iura pertinent, adeant sollemni more iudicia omnesque Romanis legibus conferant
et excipiant actiones”. La misma disposicion estd presente en C.Th. 2.1.10, donde
se especifica que las decisiones adoptadas por los tribunales hebreos en virtud del
comun acuerdo entre las partes, si tratan de cuestiones estrictamente civiles, son
aplicadas por los jueces de las provincias como si fueran laudos arbitrales. En el
Codigo de Justiniano esta aclaracion no se menciona.

» ML.R. CIMMA, Lepiscopalis audientia, cit., p. 78.

3 F. CueNA Boy, La episcopalis audientia, cit., pp. 21-22.

3 Ibid.



110 J. INIESTA [12]

coincide, basicamente, con el derecho de los cristianos, excepto en
algunas materias®. Nace asila lex christiana, que combina el derecho
romano, que regula la vida de los subditos del imperio desde hace
ya siglos, y el Evangelio de Jesucristo, que a través de la actividad
judicial de los sucesores de los apdstoles, encuentra su espacio en la
ley de los hombres™.

La Didascalia Apostolorum constituye una de las primeras fuentes
cristianas que dan testimonio de la realizacion de los juicios ante los
obispos®.

En primer lugar, la obra hace referencia a la recomendacién paulina
de evitar que nazcan desdrdenes en la comunidad gracias a una
conducta irreprensible de los fieles y, en el caso en el cual el recurso
al juez sea inevitable, de no dirigirse a un tribunal pagano:

2]. GAUDEMET, L'Eglise dans 'Empire, cit., p. 28-29.

¥ J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit., p. 401.

* La obra fue redactada en la primera mitad del siglo III, aunque el autor afirma
que fue escrita en la época del concilio de Jerusalén. Se le conoce también con el
nombre de “La instruccién del Sefior a los gentiles por medio de los doce Apéstoles”.
En referencia al nombre de la obra cf. J.C. JaMEs, Note on the Title of the Didasca-
lia Apostolorum, Andrews University Seminary Studies 13.1 (1975), pp. 30-33. No
disponemos de la version original en griego, sino solo de una traduccién completa
en sirfaco y de algunos fragmentos en latin, y de las traducciones mas recientes en
lengua drabe, etiope y griega. Se discute sobre el titulo original de la antigua traduc-
cion en latin, que no conocemos: E. HAULER, Didascaliae Apostolorum: Fragments
Veronensia Latina, Leipzing 1900, p. 1, considera que el nombre original de la obra
en latin es Doctrina Apostolorum; E. TIDNER, Didascaliae Apostolorum, Canonum
e Ecclesiasticorum, versiones Latinae, Berlino 1963, p. 9, por otro lado, considera
que es Catholica doctrina duodecim apostolorum. La Didascalia Apostolorum saca
informacion de otras fuentes candnicas del siglo III, en primer lugar de la Didaché
Y, a su vez, constituye el modelo para la redaccion de obras sucesivas: los primeros
seis libros de las Constitutiones Apostolorum, en efecto, son una paréfrasis de la
Didascalia. Para una vision global de las fuentes del derecho canénico del siglo II1,
B.E. FERME, Introduzione alla storia delle Fonti del Diritto canonico, Roma 1998,
pp- 45-56; P. ERDO, Storia delle Fonti del Diritto Canonico, Venezia 2008, pp. 17-30.
La Didascalia consiste en una coleccion de ensenanzas y disposiciones de caracter
disciplinar destinada a las comunidades orientales convertidas al paganismo.



[13] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 111

Pulcra est sane Christiano haec laus, cum nemine habere nego-
tium malum; si vero operante inimico alieni exoritur tentatio
eique fit iudicium, studeat a beo liberari, etiamsi aliquid de-
trimenti passurus sit; modo ad iudicium gentilium ne adeat.
Neque suspiciatis testimonium a gentilibus adversus aliquem
nostrum; nam per gentiles inimicus insidiatur servis Dei |...]
Gentiles ergo ne cognoscant lites vestras neque eis testimonium
adversum vos suscipiatis®.

La prohibicion se extiende al testimonio en un tribunal pagano
contra la posicion procesal de un hermano en la fe.

En referencia al juicio delante del tribunal eclesidstico, es necesario
evidenciar como toda la audiencia se basa en las cualidades personales
del obispo juez, al cual se recomienda una conducta santa para llevar
a cabo la funcién de pastor e intérprete de la ley:

Sit ergo episcopus non personarum acceptor, neque divites reve-
reatur neque eis blandiatur plus quam par est, neque pauperes
despiciat vel neglegat neque se super eos extollat. Et cibo ac potu
vili ac tenui utatur, ut possit in vigilare hortando ac monendo
licentiores. Neque sit astutus nec gulosus nec voluptarius nec
cupidinum amans neque amans honorum ciborum. Neque sit
iracundus, sed sit long animus in admonendo et valde sollicitus
in doctrina et assiduus in scripturis Dei sollicite legendis |...]
Ante omnia autem sit bonus interpres legis ac deuterosis, ex-
plicans et ostendens, quid sit lex fidelium et quid vincula infi-
delium, ne quis ex eis, qui in tua potestate sunt, suscitiate illa
vincula tamquam legem imponatque sibi onera gravia et fiat
filius perditionis®.

* Didascalia Apostolorum, 2.45.1-2; 2.46.1, en Didascalia et Constitutiones Apo-
stolorum, F. X FUNK, vol. I, Paderbornae 1905, pp. 138-140.
3¢ Didascalia Apostolorum, 2.4.5.1-4, cit., pp. 36-38.



112 J. INIESTA [14]

San Policarpo, siguiendo la misma linea, recomienda a los
presbiteros que usen misericordia y que sean compasivos con todos,
reconduciendo a la recta via los que estén equivocados. Ademas, el
martir de Esmirna invita a los presbiteros a abstenerse de la colera
y, naturalmente, de pronunciar juicios injustos; ademas, no deben
llegar a conclusiones apresuradas pensando algo negativo de alguien
de inmediato. Finalmente, sus juicios no deben ser duros, dado que
todos somos deudores del pecado:

Et presbiteri sint a commiserationem proni, misericordes erga
cunctos, aberrantia reducentes [...] sed solliciti semper de bono
coarm Deo et hominibus, abstinentes ab omni ira, acceptione
peronarum, judicio iniusto; [...] non cito credentes ad versus
aliquem; non severi nimium in judicio, scientes, nos omnes
debitores esse peccati”.

La Didascalia Apostolorum, ademas, contiene una serie de normas
procesales que deben aplicarse en el juicio ante el obispo.

En primer lugar, el juicio debe celebrarse el segundo dia después
del sabado (secunda sabbati, es decir, el lunes), de modo que el obispo
disponga del tiempo necesario para componer la controversia,
apaciguar a las partes y, eventualmente, conocer las razones de la
persona que contesta la sentencia. Todo esto debe llevarse a cabo antes
del sdbado de la semana siguiente®®: el juicio, en efecto, debe acabar
en el plazo de seis dias, para que el domingo, el dia del Sefor, reine la
paz dentro de la comunidad. Los jueces dirigen con discrecionalidad
todo el proceso, con el limite evangélico de juzgar quemadmodum et
vos iudicari vultis, del mismo modo en el cual ellos mismos quisiesen

7 POLYCARPUS SMYRNIENSIS, Epistola ad Philippenses, cit., n. VI, pp. 1010-1011.

% Didascalia Apostolorum, 2.47.1, cit., p. 142: “Primum iudicia vestra fiant secunda
sabbati, ut, si quis exsurgat adversus sententiam verborum vestrorum, vobis spatium
sit usque ad sabbatum, ut negotium componatis et dissentientes inter se pacificetis
ac concilietis die dominica”. El texto no proporciona explicaciones adicionales en
referencia al “exurgere adversus sententiam”. La competencia para revisar la sentencia
parece pertenecer, de todos modos, al mismo obispo que la pronuncio.



[15] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 113

ser juzgados®. Los juicios se realizan en presencia de los presbiteros y
de los diaconos, como asistentes que colaboran en la administracién
de la justicia, mientras que los obispos son jueces competentes para
resolver las controversias de cualquier clase de persona, sin distincion
entre los miembros de la comunidad®.

Aunque el proceso, en su totalidad, es bastante rapido, la
investigacion debe ser cuidadosa, para que la sentencia corresponda
a verdad: “Propterea diligenter haec inquiratis, ut cum magna cautione
ac veritate sententiam feratis™.

Por esta razon, el obispo no debe actuar con prisa con tal de
condenar a alguien. Mas bien, incluso antes de que las partes se
presenten delante del tribunal propio, y por lo tanto antes de empezar
el juicio, debe realizar un intento de reconciliacion entre ellas, como
mediador: “Itaque vobis cordi sit, episcopi, non festinos esse sedendi in
tribunali celeriter, ne cogamini aliquem condemnare; sed priusquam
veniunt et ante tribunal stant, admonete eos et pacem facite inter eos,
quibus est iudicium invicem ac lis, et docete eos, primo non decere
nomine irasci™*?.

El juicio delante del obispo, ademas, no se puede realizar en
caso de contumacia de una de las partes. El hecho de escuchar a las
dos partes, en efecto, es imprescindible para poder pronunciar la

¥ Didascalia Apostolorum, 2.47., cit., p. 142.

401bid.: “Ergo assistant omnibus iudiciis presbyteri ac diaconi cum episcopis, iudi-
cantes citra acceptionem personae’”.

" Didascalia Apostolorum, 2.50.3, cit., p. 146. De la mala administracién de la
justicia el juez responde directamente ante Dios y sufre ya en esta vida el castigo
del alejamiendo de la Iglesia: “Vos enim iudicii iniusti mediatori fuistis; ideo a Deo
mercedem accepitis et eiciemini ec ecclesia Dei catholica et implebitur in vobis illud:
Quo iudicio iudicaveritis, iudicabimini”, Didascalia Apostolorum, 2.48.3, cit., p. 144.

*2 Didascalia Apostolorum, 2.53.1-2, cit., p. 150. La invitacién a que los miembros
de la comunidad restauren la paz evitando el proceso se reitera en Didascalia
Apostolorum, 2.54.1, cit., p. 154: “Si vero reperiuntur, qui iudicium ac litem inter se
habent, supplicare debes et pacem facere inter eos”.



114 J. INIESTA [16]

sentencia: “Propterea cum sedetis iudicari, adveniant et adstent ambae
personae simul™.

El proceso se realiza con las siguientes modalidades:

Cum advenerint igitur duae personae et ambae adsisterint si-
mul in iudicio, sicut scriptura dixit, iudicium ac litem inter se
habentes, recte eis auditis edite verborum suffragii et operam
date, ut eos in caritate conservetis, priusquam sententia in eos
evadat, ne in aliquem ex eis, cum frater sit, a vobis eveniat con-
demnatio iudicii terreni. [...] Si qui vero accusantur a quopiam
arguente, quod non recte conversantur in via Domini, similiter
audientes ambas personas investigate cum diligentia tamquam
de vita aeterna aut morte dura et acerba sententiam ferentes.
Qui enim accusatus ac condemnatus et ex ecclesia segregatus
est, vitae et gloriae aeternae expers factus est et apud homines
ignominiosus et apud Deum obnoxius*.

Puesto que, de conformidad con lo que establecen las Sagradas
Escrituras, las partes deben presentarse delante del obispo juez, este
ultimo, una vez escuchadas ambas de manera exhaustiva, expresa
sus evaluaciones sobre lo que las mismas afirman y pone alos
contrincantes en condicién de volver ala concordia, evitando que
se emita una sentencia contra ellas. El intento de mediacion parece
obligatorio, para evitar, si es posible, que el obispo emita un juicio
terrenal contra los hermanos en la fe. Esta primera audientia, por lo
tanto, concluye o con el buen resultado de la mediacién del obispo,
o con el iudicium terrenum, emitido en aplicacion del derecho romano
interpretado a la luz del Evangelio.

Si, entonces, los litigantes son acusados de no haberse convertido
correctamente en el camino del Sefior - y, por tanto, de no haber
aplicado lo establecido durante la audientia — habiendo escuchado
de nuevo a ambos, después de haber indagado con diligencia en la

® Didascalia Apostolorum, 2.49.], cit., p. 144.
* Didascalia Apostolorum, 2.47.2-3, cit., p. 142.



[17] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 115

cuestion, el obispo dicta una sentencia de condena que tiene valor tanto
en la vida terrenal como en la vida eterna. La condena en nombre de
la Iglesia tiene consecuencias muy graves para quien se ve justamente
afectado por ella: de hecho, se le aleja de la comunidad, se le excluye de
la vida y de la gloria eternas, es deshonrado entre los hombres y a los
ojos de Dios es culpable. La acusacion contra los litigantes por parte
de cualquier acusador (a quopiam arguente) parece indispensable para
iniciar la segunda audientia, que tiene claramente las connotaciones
de un proceso judicial penal. El mecanismo de acusacion, seguido de
la verificacion por parte del obispo investigador, permite evitar que
una o ambas partes no apliquen la decision del obispo dictada en la
primera audientia. Dadas las graves consecuencias de la condena, es
evidente que las partes prefieren aplicar el iudicium terrenum.

Por otra parte, el obispo es advertido varias veces por el autor
de la Didascalia sobre la grave tarea de juzgar a los miembros de la
comunidad, una tarea que se desarrolla en todo momento en presencia
de Cristo, como si fuera participe, asesor, consejero, espectador y
juez: “Namque ita iudicetis, quemadmodum et vos iudicabimini, quasi
iudicii particeps et assessore et consiliarius et spectator et iudex sit pro
vobis Christus™.

El obispo, por lo tanto, tiene una gran responsabilidad con respecto
a sus propias sentencias: si, por una parte, la condena del inocente no
produce efectos en Dios (iudicium iudicum iniquorum nihil ei apud
Deum damni afferet)*, al contrario, el mismo inocente sera juez de
los juicios inicuos; por otra parte, los jueces injustos no solo recibiran
de Dios la recompensa por su labor, sino que también seran alejados
de la Iglesia®’.

En la época preconstantina, por las razones indicadas por Pablo y
Policarpo, los cristianos recurren a menudo a la episcopalis audientia
parala resolucion de las controversias surgidas entre ellos. La “escucha”
del obispo, de hecho, debe parecer mas tranquilizadora a los ojos de

* Didascalia Apostolorum, 2.47.2, cit., p. 142.
* Didascalia Apostolorum, 2.48.2, cit., p. 144.
¥ Didascalia Apostolorum, 2.48.3, cit., p. 144; cf. n. 224.



116 J. INIESTA (18]

los cristianos de la época, miembros de una religiéon minoritaria e
illicita, con respecto al juicio del tribunal laico*. Ademas, puesto
que la autoridad del obispo procede de Cristo, los fieles deben haber
considerado prioritaria la via episcopal con respecto al proceso ante
el juez romano®.

También es probable que, en la mayoria de los casos, los litigantes
alcancen la composicion de la discrepancia, acompanados por la
mediacion del obispo, o apliquen el iudicium terrenum, evitando las
graves consecuencias de la accusatio.

En resumen, el iudicium terrenum no es una simple propuesta
o recomendacion, sino una verdadera sentencia vinculante para las
partes. De hecho, aunque el obispo se vea privado de los instrumentos
para darle una ejecucion forzosa*’, si dicho iudicium permanece
incumplido, se da inicio a una segunda audientia, de caracter
plenamente penal, en la que el audire se acompana del inquirere y
la condena conlleva los efectos de la excomunién. Precisamente la
posibilidad de esta segunda audientia poenalis es lo que lleva a los
cristianos a aplicar el iudicium terrenum, haciéndolo indirectamente
obligatorio.

Esta audientia penalis consiste en un procedimiento cognitivo y
decisional en el que, por el poder de juzgar conferido a los apdstoles
directamente por Cristo, el obispo emite un juicio con efectos tanto
terrenales como ultraterrenales. Un juicio de cuya ejecucion es garante
el mismo Dios (a diferencia de lo que sucede con el juicio terrenum).

Tanto la primera audientia, como la segunda poenalis, son
procesos judiciales en sentido propio, rapidos®, con una instruccién

8 Cf. P. DE FRANCISCI, Per la storia dell’episcopalis audientia. Fino alla Nov. XXXV
(XXXIV) di Valentiniano, en Annali della Facolta di Giurisprudenza di Perugia 30
(1915-1918) p. 49; I. Cremades, Derecho romano, comunidad cristiana y ‘episcopalis
audientia’, en Seminarios Complutenses de Derecho Romano 8 (1996) p. 117.

* 1. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit, p. 398.

* Es el caso de la venditio bonorum que tiene lugar con la colaboracion de los
executores en el proceso civil romano.

' El iudicium terrenum debe emitirse en el plazo de seis dias desde el inicio de la
audientia.



[19] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 117

desestructurada, cuya direccion se deja por completo al juez. La
cognicion, entonces, es indudablemente plena, por disposicion expresa
de la antigua obra objeto de examen (recte auditis; investigate cum
diligentia), pero también debido a los efectos ultraterrenales, directos
o indirectos, de la sentencia.

3. El proceso en las fuentes eclesiasticas del siglo IV

La lectura de algunas fuentes eclesidsticas sobre el desarrollo de la
actividad judicial por parte de los obispos pone de manifiesto detalles
ulteriores dignos de mencion sobre el tema de la administracion de
la justicia en la Iglesia de los primeros siglos.

San Ambrosio (340-397), en su comentario al versiculo 154 del
Salmo 118%, instruye a los jueces para que desarrollen su funcién
ala luz del Evangelio. Distingue, en primer lugar, el juicio sobre los
beneficios de Cristo a favor de todos los hombres, al que no podemos
responder — porque no podemos saldar la deuda de la vida, de la
salvacion y de la gracia — del juicio con el que evaltian las fragilidades
humanas. En este segundo juicio, afirma el Obispo de Milan, la
justicia y la misericordia estan unidas, para que la verdad del juicio
sea moderada por la misericordia divina:

Sed cum dixerit multas esse Domini miserationes, quomodo
secundum judicia ejus vivificari petit, maxime cum alibi ipse
dicat: Et non intres in judicium cum servo tuo (Paul. CXLII, 2)?
Sed aliud est illud iudicium beneficiorum Christi, cui respon-
dere non possumus (quis enim potest debitum referre naturae,
debitum saluti et gratiae); aliud judicium, quo fragilitatis no-
strae aestimatione censemur. In hoc ipso tamen judicium cum

*2S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, Expositio in psalmum CXVIII, en
PL 15, 20.22 ss., pp. 1490 ss.: “Judica judicium meum, et libera me: propter verbum
tuum vivifica me” (ivi).



118 J. INIESTA [20]

misericordia copulatum est; ut veritatis judicii miseratione
Domini temperetur™.

Cuando el salmista escribe “Judica judicium meum”, explica
Ambrosio®, probablemente se apoya en la infinita misericordia
divina: de hecho, la tarea de juzgar es particularmente onerosa: Por
este motivo, Jesus recomienda a sus discipulos no juzgar, para no
ser juzgados™. Ademds, si cada uno fuera consciente de sus propios
pecados, dificilmente podria, entonces, juzgar los de los demas.
Incluso el Hijo, juez justo, no juzga por si mismo, sino segun lo que
escucha del Padre “Nada puedo hacer por mi mismo. Yo juzgo de
acuerdo con lo que oigo, y mi juicio es justo, porque lo que yo busco no
es hacer mi voluntad, sino la de aquel que me envié™®.

Sin embargo, los hombres estan llamados a expresar juicios
terrenales, y de ellos dan cuentas a Dios. A ellos hace referencia el
versiculo 154 del Salmo comentado por Ambrosio:

Ego tamen arbitror, quod hic locus ad judicii formam videatur
esse referendus; Evangelium etenim non solum fidei doctrina,
sed etiam morum est magisterium et spculum justae conver-
sationis. Invenio in Evangelio, quod Dominus Jesus multorum

>*S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS EP1scopPUs, Expositio in psalmum CXVIII, cit.,
20.30, p. 1493.

* Cf. S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, Expositio in psalmum CXVIII,
cit., 20.31, p. 1493: “Aut fortasse quia dixerit: Judica judicium meum; ideo subtexuit
miserationes Domini nimium multas esse: grave est enim de altero judicare. Unde
enim scriptum est: Nolite judicare et non judicemini (Luc. V1, 37). Cum enim unusqui-
sque sit suorum conscius peccatorum, quomodo potest de alterius judicare peccato?
Judicet de alterius errore, qui non habet quod in se ipse condemnet. Judicet ille, qui
non agat eadem quae in alio putaverit punienda; ne cumm de alio judicat, in se ferat
ipse sententiam: judicet ille qui ad pronuntiandum nullo odio, nulla offensione, nulla
levitate ducatur. Audisti hodie quid judex verus et justus locutus sit: Non possum,
inquit, ego a me facere quidquam (Joan. V, 30)”.

* Cf. Lc. 6, 37: “No juzguen y no serdn juzgados; no condenen y no serdn condenados;
perdonen y serdn perdonados’.

5 Jn. 5, 30.



[21] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 119

affectus, et officia susceperit; ut doceret quomodo nos in his
conversari oporteret oficiis. Suscepit personam pastoris, et ait:
Pastor bonus animam suam ponit pro ovibus suis (Joan. X, 11).
Ideoque pro rationabili grege se ipsum passioni corporis non
negavit; ut ovem lassam crucis suae humeris superponens, pii
oneris functione recrearet. Suscipit advocati personam: Ipsum
enim advocatum habemus apud Patrem (1 Joan. IL, 1) [...] Su-
scipit etiam affectum rei, et stetit ante Judicem tamquam reus:
nec dedignatus est Dominus omnium praesidis vilitatem [...]
Ergo et hic personam judicis, propositumque suscepit, dicens:
Non possum a me facere quidquam (Joan. V, 30) .

El Evangelio, afirma el Santo, no es solo la fuente del conocimiento
revelado, sino también maestro de vida, que ensefia a los fieles las
buenas costumbres y la conducta segun la justicia (non solum fidei
doctrina, sed etiam morum est magisterium, et speculum justae
conversationis). En cuanto a la dinamica del juicio, dando ejemplo
a todos los hombres, el Sefior Jests asume distintos papeles en las
Escrituras: primero, el del Pastor, que llega a sacrificar su vida por su
rebafio y pone sobre sus hombres a la oveja perdida. Por una parte,
desempena la tarea de abogado, que nos defiende ante el Padre, por
otra parte, asume el sufrimiento del reo ante el tribunal, como si
El mismo fuera culpable. Por dltimo, representa el modelo de juez
por excelencia, cuando afirma que no hace nada por su cuenta, sino
que juzga segun la voluntad del Padre. Después, Ambrosio pasa a la
descripcion del bonus iudex:

Bonus enim judex nihil ex arbitrio suo facit, et domesticae pro-
positio voluntatis, sed juxta leges et jura pronuntiat, scitis juris
obptemperat, non indulget propriae voluntati: nihil paratum
et mediatatum domo defert: sed sicut audit, ita judicat; et si-
cut se habet negotii natura, decernit. Obsequitur legibus, non

7 Cf. S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS EP1scopus, Expositio in psalmum CXVIII,
cit., 20.33-36, p. 1493-1494.



120 J. INIESTA [22]

adversatur: examinat causae merita, non mutat. Discite, judices
saeculi, quem in judicando tenere debeatis affectum, quam
sobrietatem, quam sincertatem. Dominum omnium dicit: Non
possum ego a me facere quidquam [...] Audi postremo ipsum di-
centem cur non possit a se facere quidquam: Sicut audio, inquit,
et judico (Joan. V, 30), hoc est, non ex mea potestate decerno
quod libitum, sed ex judicandi religione, quod justum est: quia
non voluntati meae indulgeo, sed aequitati’®.

El buen juez no acttia segun su proprio albedrio, sino que decide
segun las leyes (juxta leges et jura pronuntiat) y, observando lo que
ordena el derecho (scitis juris obptemperat), no se deja llevar por
su propia voluntad®. No relata en el juicio lo que ha preparado y
meditado en casa, sino que, a medida que escucha, juzga (sicut audit,
ita judicat), y segun comprende la naturaleza de la cuestién, toma
las medidas adecuadas. Sigue las leyes en lugar de oponerse a ellas
(obsequitur legibus, non adversatur), y se limita a observar el fondo
de la causa, sin modificarlo a su antojo (examinat causae merita, non
mutat). El Obispo de Milan se dirige a los que juzgan las cuestiones
seculares, exhortdndoles a tener compasiéon cuando juzgan, pero
también a tener una conducta sobria y a ser sinceros, recordandoles
que el Sefior ha afirmado que no juzga por si mismo, sino segun lo
que ha escuchado del Padre: “Sicut audio, et judico”. En otras palabras,
El no decide lo que quiere en el ejercicio de su propia potestad, sino
que decide lo que es justo en virtud del deber sagrado de juzgar,
favoreciendo, por lo tanto, la aequitas en lugar de la voluntas.

Ambrosio continta su comentario haciendo referencia al juicio de
Pilato que, en el Evangelio de Juan, afirma que tiene el poder de liberar

% S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit.,
20.36-37, p. 1494-1495.

** Cf. B. Bionpi, L'influenza di Sant’Ambrogio sulla legislazione religiosa del suo
tempo, Scritti giuridici 1 (1965), pp. 645-717; C. RINOLFL, Episcopalis audientia, cit.;
J. BELDA INIESTA, El ministerio judicial del obispo, cit, p. 401.



[23] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 121

o crucificar a Jesus®’. La condena del creador, de hecho, procede de
una criatura que actta segtn la potestad y no segun la equidad: “Pro
potestate igitur, no pro equitate crucifigendumm bominum tradidisti™".
A esta mala potestas se le permite hacer cualquier cosa, incluso lo
que esta prohibido para todos. Es una potestad que procede de las
tinieblas, y que no busca la verdad, sino que la desprecia®.

En cambio, Jesus, vero iudex, ensefia que quien juzga no debe
observar lo que dicta su propia voluntad, sino lo que exige la ley.
Asi, del mismo modo que el juez de las cosas seculares no puede
contravenir el modo de juzgar previsto en los rescriptos imperiales,
también debe observar la forma iudicii que exige Dios:

Audite quid verus iudex loquatur: no quaero voluntatem meam,
sed voluntatem ejus qui misit me (Joan. V,30). Quasi homo lo-
quitur: quasi judex docet: quoniam qui judicat, non voluntati
suae obtemperare debet, sed tenere quod legum est (3, quaest. 7,
cap. Judicet, § Qui). Constitue judicem de hoc saeculo: numquid
potest adversum imperialis formam venire rescripti? Numquid
potest normam augustae definitionis excedere? Quanto magis
divini formam debemus servare judiciil®

Por lo tanto, el juez, observando la ensefianza de Cristo, no debe
hacer su propia voluntad, que normalmente esta dirigida por el odio,
o tiende a la parcialidad, o invalida la gracia, o es corrompida por la
mentira de otros. Mas bien, debe discernir segtn la forma divinae
cognitionis, para que en el ejercicio del oficio de juzgar prevalezca la

5 Cf. Jn. 19, 10-11: “Pilato le dijo: ;No quieres hablarme? ;No sabes que tengo auto-
ridad para soltarte y también para crucificarte?. Jesiis le respondié: T no tendrias
sobre mi ninguna autoridad, si no la hubieras recibido de lo alto [...]".

'S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Episcopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit.,
20.38, p. 1495.

2 “Mala potestas licere quod non liceat. Potestas ista tenebrarum est, verum non
videre, sed spernere”, ibid.

% S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scorus, Expositio in psalmum CXVIII, cit.,
20.39, p. 1495.



122 J. INIESTA [24]

proteccion de la verdad y no la obediencia a la propia voluntad. La
atencion a la verdad no reduce la potestad al juez, afirma Ambrosio,
sino que hace referencia ala forma justitiae, es decir, ala forma
correcta de aplicar la justicia®.

Finalmente, el juez saeculi debe cumplir su propio oficio sin separar
nunca el juicio de la misericordia: el mismo Dios, de hecho, “neque
sine judicio miseretur, neque sine misericordia judicat”™.

La aplicacion misericordiosa de la ley civil, nunca separada de la
busqueda atenta y apasionada de la verdad, constituye el presupuesto
indispensable para ejercer la jurisdiccion de la forma justitiae, es
decir, segun lo que requiere la justicia. Ambrosio, dedicado ala
actividad jusdicente primero en calidad de funcionario imperial,
después como obispo, no se dirige solo a los sucesores de los apostoles
llamados a expresar el iudicium terrenum, sino a todos los jueces
saeculi. Este, en efecto, es consciente de que el ejemplo del juicio
divino, revelado en su plenitud a través de los gestos y las palabras
de Cristo, ha transformado definitivamente el oficio del juez, dentro
y fuera de la Iglesia.

San Jerénimo (347-420), contemporaneo de Ambrosio, expresa
también su reflexion sobre la figura del obispo juez. Enumerando
los requisitos morales que deben caracterizar a la figura del obispo,
el Autor combina la justicia con la santidad, y entiende la primera, de

4 “Christus dicit: Non quaero voluntatem meam, hoc est, hominis, quae vel odio

dirigitur, vel studio intenditur, vel gratia inflectitur, vel aliorum mendacio depravatur;
Ominis, enim, homo mendax (Psal. CXV, 2). Sed voluntatem, inquit, ejus qui me
misit; hoc est, divinae cognitionis formam veni docere; ut in judicando magis cordi
sit veritatis custodia quam obedientia voluntatis (3, quaest. 7, cap. Judicet, § In judi-
cando). Non ergo hic quoque infirmitas potentiae, sed forma est expressa justitiae”,
ibid.

¢ S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, Expositio in psalmum CXVIII, cit.,
20.40, pp. 1495-1496: “Justum igitur est judicium Filii Dei; quia est secundum volun-
tatem Dei, non secundum hominis affectum; Deus enim misericordiarum plenus est:
et misericordia ejus cum judicio, et judicium cum misericordia; neque sine judicio
miseretur, neque sine misericordia judicat...”.



[25] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 123

acuerdo con la cultura juridica romana cldsica, como el arte de dar
a cada uno lo que se merece:

Justus quoque et sanctus episcopus esse debet, ut justitiam in
populis quibus praest, exerceat, reddens unicuique quod mere-
tur: ne accipiat personam in judicio. Inter laici autem et epicopi
justitiam hoc interest, quod laicus potest apparere justus in
paucis, episcopus vero in tot exercere justitiam potest, quot et
subditos habet®.

Con especial referencia al iudicium terrenum, por una carta
enviada por Simaco a Ambrosio, como Obispo de Milan, sabemos que
las partes pueden acudir al tribunal de la Iglesia, de conformidad con
la disciplina constantina sobre la audientia®, en cualquier momento
del proceso civil, incluso antes de que el litigio sea comunicado
a las autoridades imperiales®®. A través de la misma fuente, sabemos

5 S. EuseBll HIERONYMI, Commentaria in Epistolam ad Titum, 1.1 (vers. 8, 9), en
PL 26, p. 569. Con referencia a la definicion de la justicia, cf. la expresion de Ulpiano
conservada en D. 1.1.10: “Iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique
tribuendi. Iuris praecepta sunt haec: honeste vivere, alterum non laedere, suum
cuique tribuere. Iuris prudentia est divinarum atque humanarum rerum notitia,
iusti atque iniusti scientia’.

7 Cf. C. S1IRM. 1, cit.: “Quicumque itaque litem habens, sive possessor sive petitor
vel inter initia litis vel decursis temporum curriculis, sive cum negotium peroratur,
sive cum iam coeperit promi sententia, iudicium elegerit sacrosanctae legis antistitis,
illico sine aliqua dubitatione, etiamsi alia pars refragatur, ad episcopum personae
litigantium dirigantur”.

8 “Filius meus Caecilianus, qui nunc communis patriae gubernat annonam, certo
cognovit indicio, adversarium suum Pyratam nomine, vel ejus procuratoremspem
tui favori hausisse. Negavi solere te recipere in tuam curam pecuniarias actiones.
Ille tamen, ut est hominum plerumque supervacua trepidatio, consentaneas sanctis
moribus tuis de me litteras postulavit. Non abnui operam facilia et justa poscenti.
Summa est igitur impositi mihi muneris, contra absentem civem, simulque districtum
publicis curis, non sinas quidquam de justitia tua sperare praesidium. Sunt fora, sunt
leges, sunt tribunalia, sunt magistratus, quibus litigator utatur salva conscientia tua.
Vale.”, QUINTUS AURELIUS SYMMACHUS PREFECTUS urbis, Epistolarium libri decem,
3.36, en PL 18, pp. 209-210. Ceciliano, funcionario encargado del abastecimiento de



124 J. INIESTA [26]

también que el juez eclesiastico puede negarse a resolver la controversia
cuando lo considere oportuno. Ambrosio, por ejemplo, suele rechazar
la peticion de juzgar causas pecuniarias®’, como sugiere en el tratado
moral De officiis ministrorum, en el que recomienda: “licet tibi silere
in negotio duntaxat pecuniario”. Los limites territoriales de la
competencia jurisdiccional de cada obispo coinciden con los limites de
la didcesis, aunque algunos autores consideran que las reglas sobre la
competencia territorial son dificiles de aplicar a lo largo del siglo IV

En todo caso, es evidente que la administracion de justicia en
las cuestiones civiles entre cristianos encuentra su justificacion
doctrinal en la invitaciéon paulina a no acudir a los jueces paganos
en las controversias con los hermanos en la fe:

Cognovi autem secundum sacrae formam praeceptionis, in
quam me induit et beatissimi Apostoli auctoritas [...] simul ad-
monitus Apostolicae praeceptionis, quae arguit, dicens: Nonne
de iis qui intus sunt, vos judicatis (I Cor. V, 12)? Et iterum:

la ciudad de Roma, es probablemente un pagano, como el propio Simaco. Aunque
la carta da pocos detalles sobre la causa, el texto atestigua que el juicio episcopal
también benefici6 a los paganos, que podian esperar una aplicacion mds benévola
del derecho civil romano.

% Ibid.: “Negavi solere te recipere in tuam curam pecuniarias actiones”.

70S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, De oﬁiciis ministrorum, 2. 24.125,
en PL 16, p. 136. En otra ocasién, Ambrosio hace referencia a la posibilidad de re-
mitir la causa al juez publico, para evitar violar el derecho y perjudicar la fe de las
partes: “remisit ad judicem publicum negotium, ne aut jus, aut pietatem laederet”,
(S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Episcoprus, De obitu Valentiniani, n. 37, en PL 16,
p. 1184). La posibilidad de que el obispo se niegue a juzgar avala la tesis que niega la
atribucién de poderes publicos jurisdiccionales a los prelados por parte del Empe-
rador Constantino y sus sucesores. En el ordenamiento juridico romano, de hecho,
la obligacion de juzgar esta prevista ya en el ordo iudiciorum privatorum, en virtud
del cual el mero hecho de estar inscrito en el elenco desencadena, con respecto
al iudex privatus elegido por las partes, la obligacion de resolver la controversia,
aunque sea a regafiadientes. (Cf. D. 50.5.13.2 “Qui autem non habet excusationem,
etiam invitus iudicare cogitur”).

7' Cr. J. GAUDEMET, L’Eglise dans I’Empire, cit., p. 239 y C. RINOLF1, Episcopalis
audientia, cit.,



[27] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 125

Saecularia igitur judicia si habueritis, contemptibiles qui sunt
in Ecclesia, illos constituite ad judicandum. Ad verecundiam
vestram dico. Sic non est inter vos sapiens quisquam, qui possit
judicare inter fratrem suum: sed frater cum fratre judicio con-
tendit, et hoc apud infideles (I Cor. VI, 4)...7%.

El poder de juzgar, ademas, corresponde al obispo en virtud de
la autoridad del beato apdstol al que este sucede como guia de la
comunidad cristiana, maestro y juez. En una carta a Valentiniano
II, Ambrosio repite que el obispo goza de potestad de jurisdiccion,
ejercida por sus predecesores y reconocida por el Emperador
Constantino, especialmente con referencia a las cuestiones de fide:

“Si tractandum est, tractare in Ecclesia didici: quod majores fecerunt
mei. Si conferendum de fide, sacerdotum debet esse ista collatio, sicut
factum est sub Constantino augustae memoriae principe, qui nullas
leges antes praemisit, sed liberum dedit judicium sacerdotibus™”>.

72S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS Ep1scopus, Epistolae, 2.82.2-3, en PL 16, p. 1276.
Se trata de la carta n. 82 que Ambrosio dirige al obispo Marcelo, que, a través de
una donacion, ha regalado sus bienes a una hermana, viuda y sin sustento. La do-
nacion esta condicionada: en caso de muerte, los bienes deben pasar de la posesion
de la hermana al patrimonio de la Iglesia. Pero Leto, el tercero de los hermanos,
impugna la validez de la donacidn e inicia una causa civil que dura mucho tiempo
sin llegar a una conclusion. Las partes, por lo tanto, se dirigen a Ambrosio. Este
ultimo decide encomendar los bienes de Marcelo a Leto, con la condicién de que
este ultimo garantice una renta anual a la hermana. La sentencia va en detrimento
delos intereses econdmicos de la Iglesia, pero Ambrosio la justifica magistralmente
con las siguientes palabras: “nihil autem adimitur Ecclesiae, quod pietati acquiritur;
charitas enim non damnum, sed lucrum Christi est; denique charitas fructus Spiritus
Sancti est” (ivi, p. 1278). Cuando gana la caridad, la Iglesia no pierde nada. Ademas,
la caridad es la victoria de Cristo y el fruto del Espiritu Santo: los litigantes no dejan
alaIglesia los bienes materiales, sino que esta se enriquece de la bondad de sus obras
y de sus intenciones caritativas.

7 S. AMBROSIUS MEDIOLANENSIS EP1scoPUS, Epistolae, 1.21.12, en PL 16, p. 1006.
El obispo se refiere al modo en el que Constantino intervino para la resolucion de
la crisis donatista y arriana.



126 J. INIESTA (28]

Agustin (345-430), en una carta a Eustoquio publicada en 1981 por
J. Divjak, también hace referencia al principio paulino segtn el cual
los hermanos en la fe recurren al juicio del obispo para resolver las
controversias seculares.

Quoniam ergo praecepit apostolus, ut saecularia iudicia si inter
se habuerint christiani, ea non in foro, sed in ecclesia fiant,
unde nos necesse est perpeti tales iurgantium quaestiones, in
quibus nobis etiam terrena iura quaerenda sint, praecipue de
condicione hominum temporali’™.

En virtud de la ensefianza del apéstol Pablo, explica el Obispo
de Hipona, las causas entre los fieles sobre las cuestiones terrenales
(saecularia iudicia) deben ser tratadas en el fuero eclesiastico y no en
el civil. Precisamente por esta razén, Agustin se ve obligado a enviar
una misiva al jurista Eustoquio, para pedirle informacion sobre las
leyes civiles que deben aplicarse para resolver estas controversias, en
las que se le exige conocer los iura terrena. En este caso, la solicitud
de informacion tiene por objeto, sobre todo, el derecho civil sobre el
estado de vida de las personas.

Por otra parte, el Obispo de Hipona conoce la normativa imperial,
en virtud de la cual, por disposicion expresa de los emperadores — que
tanta responsabilidad han encomendado a la Iglesia - las decisiones
episcopales no son susceptibles de ser modificadas en el fuero civil
y quien se ve afectado por la sentencia del tribunal eclesiastico esta
obligado a cumplir con lo que se establece en ella:

7 S. AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS, Epistolae ex duobus codicibus nuper in
lucem prolatae, Epistola 24*.1, en Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 88,
ed. J. Divjak, Salzburg 1981, p. 126. Sobre los casos judiciales tratados por Agustin,
cf. E.M. KunN, Justice Applied by the Episcopal Arbitrator: Augustine and the Im-
plementation of Divine Justice, Etica & Politica / Ethics & Politics 11.2 (2007), pp.
71-104. Cf. también S. AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS, De opere monachorum,
c. 29, en PL 40, p. 557.



[29] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 127

Si autem Deum intueatur, prolaturus est sententiam contra
unum, considerato Deo, sub quo judice illam profert. Ille autem
contra quem prolata fuerit, et si iam effringi non potest, quia
tenetur iure forte non ecclesiastico, sed principum saeculi, qui
tantum detulerunt Ecclesiae, ut quidquid in ea iudicatum fuerit,
dissolvi non possit™.

La carga de juzgar, que pesa sobre los hombros de los obispos,
acaba absorbiendo gran parte de las horas de su jornada, hasta el
punto de que Agustin, en el tratado De opere monachorum, lamenta
no poder dedicarse a actividades manuales, a la lectura y a la oracion
que la vida monastica prescribe para el beneficio del alma, pero que
para el lider de la comunidad pasan a un segundo plano debido a las
urgentes tareas seculares de las que no puede apartarse:

Tamen Dominum Jesum, in cujus nomine securus haec dico,
testem invoco super amimam meam, quoniam quantum attinet
ad meum commodum, multo mallem per singulos dies certis
horis, quantum in bene moderatis monasteriis constitutum est,
aliquid manibus operari, et caeteras horas habere ad legendum
et orandum, aut aliquid de divinis Litteris agendum liberas,
quam tumultuosissimas perplexitates causarum alienarum pati
de negotiis saecularibus vel judicando dirimendis, vel interve-
niendo precidendis™.

Juan Cris6stomo (354-407), Patriarca de Constantinopla, nos deja
un testimonio de los inconvenientes que el ejercicio de la potestad de
jurisdiccion conlleva necesariamente. Contemporaneo de Agustin,
Juan considera que el monaquismo no es el unico camino de la
perfeccion cristiana, y que la vida sacerdotal - frenética y rica en
ocupaciones, al servicio de los fieles sin poder evitar la exposicion

75 S. AURELIUS AUGUSTINUS HIPPONENSIS, Erratio in Psalmo XXV, 2.13, en PL 36,
p. 195-196.
76 Idem, De opere monachorum, c. 29, en PL 40, p. 576.



128 J. INIESTA (30]

a todo tipo de tentaciones — representa un camino de perfeccion
igualmente valido y, en algunos aspectos, incluso mas laborioso.

El tedlogo bizantino expresa su opinién en De sacerdotio”’, una
obra escrita en su juventud, antes incluso de recibir el sacramento
del orden sagrado. En ella, entre otras cosas, Crisdstomo describe las
numerosas tareas que corresponden a los sacerdotes, entre las cuales el
officium iudiciorum es una de las mas gravosas. “Judiciorum officium
innumeras parit molestias, multum negotii, tot difficultates, quot ne
forenses quidem judices subeunt: siquidem jus ipsumm reperire labor
est: repertum non violare difficile”’®.

El oficio de juzgar conlleva muchos problemas y dificultades, mas
de las que afrontan algunos jueces en el fuero civil: la primera consiste
precisamente en la dificultad de encontrar el derecho que se debe
aplicar; una vez encontrado el derecho, entonces es extremadamente
complicado evitar violarlo.

Otras complicaciones, en cambio, estan mas estrechamente ligadas
ala funcion sacerdotal y a las relaciones con los fieles, que estan
inevitablemente condicionadas por el resultado de la controversia.
Por ejemplo, los cristianos infirmiores que estan implicados en los
procesos, puesto que carecen de defensa (quia patrocinium non
invenere), acaban perdiendo la fe”. De hecho, afirma Crisdstomo,
a menudo sucede que las victimas, igual que los opresores, odian
a quienes no deciden a su favor, sin tener en cuenta las profundas
discrepancias de las partes de los procesos, ni las circunstancias que
les son desfavorables, ni la moderacién en el ejercicio de la autoridad
sacerdotal, ni ninguna otra razén. Las victimas son jueces severos, y
la Ginica defensa que conocen es su liberacion de los problemas que les
afligen: quienes no garantizan esta liberacion, encuentran su propia

77 Utilizamos la traduccidn latina: S. JoHANNES CHRISOSTOMUS, De Sacerdotio,
en PG 48, pp. 623-693.

78 S. JoHANNES CHRISOSTOMUS, De Sacerdotio, cit., L. IIL, p. 658.

7 Ibid.: “Jam enim quidam ex infirmioribus in negotia delapsi, quia patrocinium
non invenere, circa fidem naufragati sunt”.



[31] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 129

condena, a pesar de que quienes juzgan pueden alegar innumerables
razones para apoyar sus propias decisiones®.

Para el obispo, ademds, los problemas se multiplican, porque todo
lo que hace, aunque sea de forma involuntaria, incluso su tono de voz
y cada mirada, son objeto de un analisis minucioso por parte de los
fieles®. Por lo tanto, corre el riesgo de acabar injustamente acusado,
lo que le causa una gran indignacién y mucho dolor, especialmente
en caso de que no se acostumbre a soportar las ilaciones de muchos
ya antes del momento de la investidura®. Ciertamente, es inevitable
que una persona falsamente acusada y condenada sufra mucho bajo
el peso de una injusticia tan grave®.

El aspecto mas delicado del ejercicio de la jurisdiccion en la
Iglesia, sin embargo, es el del pronunciamiento de una sentencia de
apartamiento de la comunidad:

Quid memorem tristitiam tum subeundam, cum quempiam ex
coetu Ecclesiae amovere opus est? Utinam vero malum totum in
tristitia consisteret: nunc vero pernicies non modica. Metuen-
dum quippe est, ne ultra modum poenis affectumm ille id pa-
tiatur, quod a beato Paulodictum est, Ne abundantiori tristitia
absorbeatur (2 Cor 2,7). Maxima ergo diligentia hic opus est, ne

80 Tbid.: “Multi enimm ex laesorum numero non minus, quam ipsos laedentes, eos
qui sibi non ferunt opem odio habent: ac neque negotiorum distractionis, neque
temporum iniquitatis, neque sacerdotalis potentiae mediocritatis, neque alius cu-
juspiam rationem habere volunt; sed sunt inexorabiles judices, hanc unam scientes
apologiam, malorum se prementium exitum. Qui hunc praebere nequit, quamvis
innumeras causas proferat, numquam eorum condemnationem effugiet”.

81Ibid.: “jam vero vel oculorum contuitus explorantur: nam ejus vel simpliciora
gesta ad trutinam vocant bene multi, vocis modum, aspiciendi videndique rationem”.

82 1vi, p. 659: “Quis igitur nisi admodum fortis tam multis accusatoribus sufficere
poterit, ut vel ab illis nullatenus in crimen vocetur, vel accusatus sese expediat? |[...]
Qui autem nullius sibi culpae conscius est, falso accusatus continuo in iram vertitur,
et in moerorem facile decidit, nisi prius ad multorum ferendas insanias exercitatus
fuerit”.

8 Ibid.: “Neque enim fieri potest, calumniis impetum et inique damnatum non
turbari, et de tanta iniquitate nnihil pati”.



130 J. INIESTA (32]

quod prodesse illi debuerat, majoris ipsi damni sit occasio: nam
quaecumque ille post hujusmodi curationem peccata admiserit,
communem tam ipsi quam medico iram accendunt, si hic non
recte vulnus inciderit®*.

Cuando es necesario apartar a alguien de la comunidad eclesiastica,
afirma Crisostomo, se plantea otra situacion de dolor, asi como de
peligro para el obispo ala cabeza de la Iglesia particular. Este, de
hecho, debe evitar establecer una sancion excesivamente perjudicial
para el reo, en aplicacion de la ensefianza de Pablo®, que recomienda
usar la benevolencia hacia el culpable. En estos casos, por lo tanto, es
necesario actuar con la maxima diligencia, para evitar que una medida
tomada por el bien del alma del reo se convierta en un instrumento
que le cause daio. Incluso puede suceder que, una vez admitidos los
pecados tras el castigo, se encienda la ira del reo contra el obispo, como
le sucede al médico acusado de no haber incidido correctamente la
herida (quam medico, si hic non recte vulnus inciderit).

Juan Crisostomo limita su andlisis a los aspectos mas negativos
de la administracion de la justicia en la comunidad cristiana. Sin
embargo, su testimonio es precioso, porque pone de relieve el delicado
equilibrio entre la funcién de pastor y la de juez que el obispo esta
llamado a desempenar, con todas las dificultades que se derivan de
la adopcion de una sentencia desfavorable contra un miembro del
rebafo que le ha sido encomendado. Ademas, es particularmente
complicado adoptar una decisiéon de excomunién que, aunque surta
el efecto esperado de la conversion, podria provocar fatalmente el
rencor del fiel hacia el pastor que ha adoptado la medida mds severa
para la correccion. Las dificultades sefialadas por el Patriarca de
Constantinopla no deben ser muy diferentes de las que encuentra en
cualquier momento el juez eclesiastico, llamado a aplicar el derecho

% Ivi, pp. 659-660.

8 Cf. 2 Cor 2, 6-7: “Pienso que es suficiente el castigo que la mayoria ha impuesto al
ofensor. Conviene ahora perdonarlo y animarlo para que el pobre no quede agobiado
por una pena excesiva’.



[33] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 131

segun la justicia y teniendo en cuenta también los efectos de la decision
judicial sobre el camino de fe de los miembros de la comunidad
implicados en el proceso.

Los obispos, en algunos aspectos mas que otros miembros del
clero, pueden tener dificultades para desempenar la delicada tarea
de resolver las controversias entre los miembros de su rebano.
Probablemente por este motivo, asi como por la formacién personal
de los prelados - no siempre formados en materia juridica - y debido
a la gran cantidad de compromisos que restan a los obispos tiempo y
energias, ya en el siglo IV es habitual en algunas didcesis la practica
de encomendar a los presbiteros o a los laicos la tarea de juzgar las
controversias entre los fieles. De esta practica habla el historiador
Socrates Escolastico, que relata la buena labor del Obispo Silvano de
Troéade, en la actual Turquia:

...Sed et in reliquis egregius vir fuit Silvanus. Qui cum ani-
madverteret, clericos ex litigantium controversiis quaestum
captare, neminem unquam ex clero judicem dedit. Sed, acceptis
litigantium libellis, advocabat unum ex fidelibus laicis, quem
aequitatis studiosum esse norat, eique causae cognitionem com-
mittens litigantes a contentione revocabat. His de causis Silva-
nus maximam sibi famam apud omnes comparavit®.

El fragmento de la Historia ecclesiastica relata que Silvano, cuando
se da cuenta de que los miembros del clero perciben una ganancia
(quaestum) en el tratamiento de las causas, ya no encomienda los
juicios a los miembros del clero. En cambio, una vez aceptados los
libelos de los litigantes, encomienda el conocimiento de la causa
a uno de los fieles laicos que se distingue por el sentido de justicia
(aequitas studiosus).

Poco a poco, el obispo debera convertirse en juez capaz de aplicar
laley humana con los preceptos cristianos, solucionando controversias

86 Utilizamos la traduccion latina: SOCRATES SCHOLASTICUS, Historia ecclesiastica,
7.37, en PG 67, pp. 823-826.



132 J. INIESTA (34]

y guiando a su pueblo hacia la perfeccion evangélica. De hecho,
Jerénimo, contemporaneo de Ambrosio, describird al obispo juez
como “iustus quoque et sanctus”¥. Nace asi la lex christiana®®, que
acabara por germinar en un derecho® que convine los dos aspectos
determinantes de la naciente Christianitas: el derecho romano, que
articulaba la vida ya desde hace siglos, y el Evangelio de Jesucristo,
que a través de los sucesores de los apdstoles encontrara acomodo en
las leyes humanas.

The Bishop, between pastor and judge in the ius antiquum

Recenty, the emergence of the so-called brevior process, which has been
entrusted to the Bishop by the Legislator, has highlighted the mission
of administer justice to the successors of the Apostles. However, this is not
a novelty: the Church, since it was founded by Christ, has needed to face
the problems of every society. One of them was the judicial activity, a conse-
quence of conflicts caused by the human condition and the delay of parusity.
The bishop, from the beginning, assumed this role, which he had to combine
with his work as a shepherd of souls. Our work is a study of how this work
unfolded in the early centuries of the Church, both internally and then
as part of the Empire. In order to reach this objetive, we have proceeded
to study the early canonical sources that report this judicial activity and
the constantine’s legislation on Audientia episcopalis, when the Church
abandoned clandestineness and found its place alongside the Empire.

8 S. EuseB1us HIERONYMUS, Stridonensis presbiteri, Commentaria in epistolam
ad Titum, en PL 26, p. 603: “iustus quoque et us episcopus esse debet, ut iustitiam
in populis quibus praeest exerceat, reddens unicuique quod meretur: nec accipiat
personam in iudicio. Inter laici autem et episcopi iustitiam hoc interest, quod laicus
potest apparere iustus in paucis, episcopus uero in tot exercere iustitiam potest, quot
et subditos habet”.

8 Cf. . MAYMOT, La episcopalis audientia durante la dinastia teodosiana. Ensayo
sobre el poder juridico del obispo en la sociedad tardorromana, Actas del Congreso
Internacional La Hispania de Teodosio I, Salamanca 1997, p. 169.

% Cf. G. VISMARA, Lex christiana, (S.IV-V), Homenaje al profesor Alfonso Garcia-
-Gallo 1, Madrid 1996, pp. 331-340.



[35] EL OBISPO, ENTRE PASTOR Y JUEZ... 133

PALABRAS CLAVES: munus regendi; Audientia episcopalis; obispo-juez; ius antiquum

KeyworbDs: munus regendi; Audientia episcopalis; Bishop-judge; ius antiquum

NOTA O AUTORZE

JAVIER BELDA INIESTA - Profesor Ordinario de Historia del Derecho y de las
Cuentes Canonicas. Director para la nueva edicion del Enchiridion Familiae
et vitae. Coordinador internacional del Pontificio Instituto Teoldgico Juan
Pablo II. Director de la revista Vergentis.



