
MATEUSZ PRZYTULSKI OP*
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
e-mail: m.przytulski@dominikanie.pl
ORCID 0000-0002-2764-862X

INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE 
OBOWIĄZYWALNOŚĆ PRAWA KOŚCIELNEGO 

W SYTUACJI NIEMOŻNOŚCI JEGO 
ZACHOWANIA

Treść: Wstęp. – 1. Dyspensa. – 1.1. Pojęcie dyspensy. – 1.2. Podmiot udzielający dys-
pensy. – 1.3. Adresat dyspensy. – 1.4. Cechy specyficzne dyspensy. – 2. Dysymulacja. – 
2.1. Pojęcie dysymulacji. – 2.2. Podmiot dokonujący dysymulacji. – 2.3. Przedmiot 
dysymulacji. – 3. Tolerancja. – 3.1. Pojęcie tolerancji. – 3.2. Podmiot tolerujący. – 
3.3. Przedmiot tolerancji. – 3.4. Instytucja tolerancji w aktualnym prawodaw-
stwie. – 4. Epikeia. – 4.1. Epikeia w doktrynie kanonistycznej. – 4.2. Podmiot 
epikei. – 4.3. Przedmiot epikei. – Zakończenie.

Wstęp

Celem niniejszego opracowania jest przedstawienie trzech instytucji 
obecnych w prawie kanonicznym, które pozwalają wiernym na od-
stąpienie od obowiązującego rigor iuris. Są to: dyspensa, dysymulacja 
i tolerancja. Dodatkowo omówiona zostanie także epikeia, która choć 
nie jest instrumentem ściśle prawnym, to jednak, będąc sposobem 
postępowania powiązanym z zagadnieniem moralności, dotyczy od-
niesienia człowieka do prawa. Wszystkie cztery figury nie są środ-
kami znoszącymi ustawę kościelną, lecz tworzącymi stan prawny 
bądź faktyczny, który może być zarówno praeter legem, jak i contra 
legem. Zastosowanie tych narzędzi we właściwy sposób powoduje, że 

	 *	 Mateusz Przytulski OP, mgr lic., Szkoła Doktorska – dyscyplina: prawo kano-
niczne, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie.

Prawo Kanoniczne
68(2025) nr 3
strony 23–46

DOI 10.21697/pk.2025.68.3.02



24	 M. PRZYTULSKI

niezachowanie prawa nie może być postrzegane jako niegodziwość czy 
przejaw anarchii, lecz przejaw elastyczności prawa kościelnego. Figury 
dyspensy, dysymulacji, tolerancji i epikei zostały wybrane do niniej-
szego artykułu, ponieważ stanowią bezpośrednią reakcję na sytuację 
niepozwalającą zachować dyspozycji obowiązującej ustawy kościelnej 
dla konkretnego przypadku. Następczy charakter zastosowania tych 
instytucji wobec sytuacji nieprawnej pokazuje ich ścisłe powiązanie ze 
stanem faktycznym. Niniejsze opracowanie nie traktuje o innych przy-
padkach i instytucjach znoszących obowiązywanie ustawy kościelnej, 
takich jak np. przywilej czy wątpliwość prawna, ponieważ artykuł 
ten dotyczy jedynie instytucji stanowiących rozwiązanie sytuacji, 
w których wierny nie może sprostać wymogom ustawy kościelnej. 

1. Dyspensa

Najbardziej rozpoznawalnym narzędziem elastyczności prawa 
kościelnego jest dyspensa. Jej zadaniem jest łagodzenie dyspozycji 
obowiązującej normy1. Charakterystycznym rysem dla tej instytucji 
kanonicznej jest to, że decyzja o zniesieniu obowiązywalności normy 
dla danego przypadku nie podlega arbitralnej indywidualnej decyzji 
wiernych, lecz zarezerwowana jest dla kompetentnej władzy koś-
cielnej2. Z tej przyczyny podstawowe regulacje dotyczące dyspensy 
znalazły swoje miejsce w Kodeksie Prawa Kanonicznego3. Przepisy 
te znajdują się w rozdziale V księgi I „Przepisy ogólne” i obejmują 
kanony 85-93.

1.1. Pojęcie dyspensy

Pojęcie dyspensy pochodzi od łacińskiego dispensare, które oznacza 
dobre zarządzanie i zwalnianie od ciężarów. W kanonistyce, zgodnie 

	 1	G. Dzierżon, Dyspensa w kanonicznym porządku prawnym, Warszawa 2020, 
s. 9.
	 2	Tamże.
	 3	Codex Iuris Canonici auctoritate Joannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75 (1983), 
pars II, s. 1-317. Tekst łacińsko-polski: Kodeks Prawa Kanonicznego promulgowany 
przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 stycznia 1983 roku. Stan prawny na dzień 18 
maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski, Poznań 2022.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 25

z kan. 90 § 1 KPK 1983, pojęcie to oznacza rozluźnienie prawa czysto 
kościelnego w szczególnym przypadku dla proporcjonalnie ważnej 
i realnej (racjonalnej) przyczyny4. Jest to definicja, o której Ustawo-
dawca kościelny postanowił w kan. 85 KPK 1983: „Dyspensa, czyli 
rozluźnienie ustawy czysto kościelnej w poszczególnym przypadku, 
może zostać udzielona przez tych, którzy posiadają władzę wykonaw-
czą w granicach ich właściwości, a także przez tych, którym wprost 
lub w sposób dorozumiany przysługuje władza dyspensowania – bądź 
na mocy samego prawa, bądź na mocy zgodnej z prawem delegacji” 5. 
Dyspensa jest więc udzielana przez kompetentny organ władzy koś-
cielnej, stąd też jako taka jest ona aktem administracyjnym6. Należy 
w tym miejscu wyraźnie zaznaczyć, że dyspensa nie jest abrogacją 
(całkowitym zniesieniem) czy derogacją (częściowym zniesieniem) 
ustawy7. Jest to o tyle ważne, że zmiana lub zniesienie ustawy musi 
dokonywać się mocą władzy ustawodawczej, a dyspensa jest aktem 
władzy wykonawczej8. Dyspensa bowiem nie dotyka ustawy jako 
takiej i nie powoduje żadnej zmiany w jej mocy obowiązującej, lecz 

	 4	J. Krajczyński, Dyspensa, w: Leksykon Prawa Kanonicznego, red. M. Sitarz, 
Lublin 2019, kol. 632; J. Krajczyński, Władza dyspensowania proboszcza i innego 
prezbitera lub diakona, Prawo Kanoniczne 55(2012) 4, s. 34.
	 5	Chociaż kodeksowe ujęcie dyspensy z kan. 85 KPK 1983 ujmuje ją jako rozluź-
nienie prawa czysto kościelnego, to w kanonistyce od dawna pojawia się zagadnienie 
dyspensy od prawa Bożego. T. Gałkowski precyzyjnie wskazał na źródło problemu 
tego zagadnienia: „Tematem kanonistycznym jest sama problematyka możliwości 
dyspensowania od prawa Bożego nie jako działania władzy, ale jako dotykająca 
podstawowego problemu, a mianowicie tego, czy prawo Boże jest dyspensowalne, 
czy też nie. To zagadnienie łączy się bezpośrednio z podstawowymi zasadami po-
rządku prawnego, w którym, zgodnie z kryterium hierarchiczności władzy i aktów 
normatywnych, władza niższego rzędu działa w sposób podporządkowany władzy 
wyższej i jej aktom normatywnym”, T. Gałkowski, Prawo Boże w kanonistyce, 
Warszawa 2023, s. 149. Zob. także: T. Gałkowski, Dyspensa od prawa Bożego, 
Łódzkie Studia Teologiczne 22(2013), s. 67-79.
	 6	V. De Paolis, A. D’Auria, Le Norme Generali. Commento al Codice di Diritto 
Canonico, Roma 2014, s. 256-257; J. Krajczyński, Dyspensa, kol. 633.
	 7	J. Krajczyński, Dyspensa, dz. cyt., kol. 633.
	 8	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 67; J. Krajczyński, Dyspensa, dz. cyt., kol. 
632.



26	 M. PRZYTULSKI

dotyka osób lub faktów prawnych, które uwalnia od ciężaru tejże 
ustawy. Dyspensa sprawia, że wydarzający się fakt o charakterze 
prawnym pomimo swojej sprzeczności z obowiązującym porządkiem 
prawnym staje się częścią tego porządku9. Instytucja ta bowiem jest 
źródłem subiektywnego prawa, gdyż daje upoważnienie do działania 
wbrew prawu, i tylko przejściowo10.

1.2. Podmiot udzielający dyspensy

Podmiotem, który może udzielać dyspensy, jest organ władzy wy-
konawczej Kościoła. Jest nim prawodawca, który posiada również 
władzę wykonawczą. Należy przy tym pamiętać, że władzę dyspen-
sowania będą mieli także następcy prawodawcy na jego urzędzie oraz 
jego przełożeni, których władza z natury jest szersza11.

Dzięki prymatowi Piotrowemu władza dyspensowania przypada 
Biskupowi Rzymu, co zostało podkreślone w kann. 331 i 333 § 1 KPK 
198312. Jego kompetencje są najszersze. W czasach po Soborze Waty-
kańskim II podczas prac nad stworzeniem nowego Kodeksu posta-
nowiono, by mocno ograniczoną władzę dyspensowania rozszerzyć 
także na inne podmioty. Świadczy o tym czwarta zasada reformy 
Kodeksu: „Aby papież i biskupi zgodnie działali w dziedzinie pa-
storalnej i urząd pasterzy w sposób bardziej pozytywny ukazywali, 
niech uprawnienia dotychczas nadzwyczajne w dziedzinie dyspenso-
wania od praw ogólnych staną się zwyczajnymi, z zastrzeżeniem dla 
najwyższej władzy Kościoła powszechnego i innych władz wyższych 

	 9	M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy 
kościelnej na naruszenia prawa, w: „Biuletyn Stowarzyszenia Kanonistów Polskich” 
33(2023) 23, s. 239; J. Fornés, Legalidad y flexibilidad en el ejercicio de la potestad 
eclesiástica, Ius Canonicum 38(1998) 75, s. 143; E. Baura de la Peña, Le esigenze 
giuridiche nel rilascio di dispense, Ius Canonicum [Escritos en honor de Javier 
Hervada. Volumen especial] (1999), s. 385.
	 10	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 67.
	 11	M. Zaborowski, Dyspensa w prawodawstwie kościelnym, Prawo Kanoniczne 
56(2013) 1, s. 35.
	 12	Tamże.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 27

tylko tego, co ze względu na dobro wspólne wymaga wyjątku”13. Ten 
postulat odnowy prawodawstwa posoborowego pozwolił sprecyzować 
zakres władzy biskupa i jego urzędu14. Umożliwienie biskupom udzie-
lania dyspens w zakresie do tamtego czasu nieosiągalnym z pewnością 
przyczyniło się do dobra dusz wiernych, którzy z różnych racji nie 
mogli sprostać wszystkim wymogom prawa. Chociaż jako zasadę 
ogólną Ustawodawca kościelny przyjął, że to biskup diecezjalny jest 
kompetentny do udzielania dyspens, nie jest to jednak wyłączna 
możliwość. Kanoniści stoją na różnych stanowiskach w tej sprawie. 
Często jednak autorzy przywołują, że wszyscy ci, którzy posiadają 
władzę własną, mogą udzielać dyspens od ustaw powszechnych i par-
tykularnych. Mogą to być więc także prałaci personalni (kan. 295 § 1 
KPK 1983), ordynariusze wojskowi (art. 2 § 1 motu proprio Spirituali 
militum curae) czy też ordynariusze ordynariatów obrządkowych15. 

Należy przy tym zauważyć także, że władza dyspensowania, choć 
w ograniczonym zakresie i najczęściej tylko dla pojedynczego przy-
padku, przynależy także innym prezbiterom czy diakonom. Winfried 
Aymans i Klaus Mörsdorf skomentowali to w taki sposób: „Proboszcz 
i inni kapłani, a także diakoni, mają władzę dyspensowania w odnie-
sieniu do prawa na każdym poziomie – czy to najwyższego, party-
kularnego, czy partykularnego prawa kościelnego – tylko wtedy, gdy 
takie upoważnienie zostało im wyraźnie udzielone; może to nastąpić 
na mocy prawa16 lub w drodze zgodnej z prawem delegacji. Ponieważ 
udzielenie dyspensy jest aktem władzy wykonawczej, tylko duchowni 
mogą być upoważnieni (kan. 129 § 1 KPK 1983)”17[tł. MP].

Należy przy tym pamiętać, że władzę dyspensowania posiadają 
także przełożeni w kleryckich instytutach życia konsekrowanego. 

	 13	Wstęp, Kodeks Prawa Kanonicznego, s. 29.
	 14	E. Sztafrowski, Podręcznik Prawa Kanonicznego, t. 1, Warszawa 1985, s. 98.
	 15	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 100.
	 16	Są to dla przykładu sytuacje związane z małżeństwem (kan. 1079 § 2 i 3 oraz 
1080 § 1 KPK 1983), a także kanon dotyczący czasów świętych (kan. 1245 KPK 1983). 
	 17	W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, t. 1, Einleitende Grundfragen, Allgemeine Normen, Paderborn-
-München-Wien-Zürich 1991, s. 279.



28	 M. PRZYTULSKI

Dyspensy wydawane przez nich dotyczyć mogą przede wszystkim 
praw przez nich ustalonych, ale także reguły, konstytucji czy innych 
praw własnych instytutu18. Ponadto ich władza pozwala również na 
dyspensę od obowiązku przestrzegania dni świątecznych i pokut-
nych19 oraz dyspensę od ślubów prywatnych w odniesieniu do swoich 
podwładnych i innych osób przebywających w instytucie czasowo 
lub na stałe20.

1.3. Adresat dyspensy

Jak wskazał T. Gałkowski: „Dispensatio ukazuje zatem pewne dobro, 
które jest realizowane w odniesieniu do człowieka, który znalazł się 
w trudnej sytuacji wymagającej podjęcia wyjątkowych działań”21. To 
właśnie wierny niemogący sprostać normie prawa kościelnego, która 
wyniknęła z nadzwyczajnych okoliczności, jest adresatem rozluź-
nienia prawa ze strony władzy kościelnej, co dokonuje się poprzez 
dyspensę.

W tym miejscu warto poruszyć zagadnienie wpływu woli adre-
sata dyspensy na jej prawną skuteczność. O ile udzielenie dyspensy 
temu, kto chce ją przyjąć, nie budzi wątpliwości, to jaki jest charakter 
udzielonej dyspensy, z której wierny nie chce już skorzystać? Najlepiej 
zobrazują to dwie sytuacje – dyspensa od zachowania dnia pokut-
nego i dyspensa od celibatu. W przypadku dyspensy udzielonej np. 
od zachowania wstrzemięźliwości od pokarmów mięsnych w piątek, 
wierny jest nią objęty niezależnie od tego, czy zamierza spożywać 
tego dnia mięso, czy chce zachować wstrzemięźliwość. Nieco bar-
dziej złożonym zagadnieniem jest dyspensa od celibatu. Będzie to 
szczególnie widoczne w przypadku duchownego, który po wniesieniu 
prośby o dyspensę od celibatu zmienił zdanie i nie chciał podpisać 

	 18	J.R. Bar, Poradnik kanonicznego prawa zakonnego, Warszawa 1986, s. 96.
	 19	Zob. G. Dzierżon, Dyspensowanie od obowiązków zachowania dnia świątecz-
nego oraz dnia pokuty wynikających z przykazań kościelnych, Prawo Kanoniczne 
48(2005) 1-2, s. 121-134.
	 20	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 126-127.
	 21	T. Gałkowski, Dyspensa, dz. cyt., s. 76.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 29

reskryptu zawierającego dyspensę. Jak zauważył Piotr Skonieczny, 
nawet w tak zakreślonej sytuacji nie można mówić o odrzuceniu 
dyspensy. W tym przypadku do wejścia w życie dyspensy liczy się 
notyfikacja tego reskryptu22. Dyspensa wywołała skutek material-
noprawny w postaci utraty stanu duchownego, zwolnienia z celibatu 
oraz innych kapłańskich praw i obowiązków. Podpis pod reskryptem 
nie oznacza przyjęcia dyspensy, a potwierdzenie przyjęcia do wia-
domości faktu wydania reskryptu i jego treści. Duchownemu, który 
zmienił zdanie, pozostaje jedynie możliwość wystosowania prośby 
o ponowne włączenie do stanu duchownego23. Udzielenie dyspensy 
wywołuje więc skutek niezależnie od woli jej przyjęcia. Odwołanie 
skutków prawnych, jakie wywołało udzielenie dyspensy, wymaga 
aktu prawnego po stronie odpowiedniej władzy kościelnej.

1.4. Cechy specyficzne dyspensy

Ginter Dzierżon w swojej monografii na temat dyspensy wyszcze-
gólnił historyczne kształtowanie się pojęcia dyspensy. Na podstawie 
tego opracowania jest możliwe dokładne wyodrębnienie cech charak-
terystycznych tej instytucji kanonicznej. Wskazując na stwierdzenie 
XII-wiecznego kanonisty Rufinusa z „Summa Decretorum” i później-
szych autorów – Jana Hispanusa, Huggucia z Pisy i Jana Faventino, 
wyszczególnił średniowieczne ujęcie elementów charakterystycz-
nych dyspensy. Były nimi: „1) derogacja rygorów prawa; 2) koniecz-
ność wystąpienia słusznej przyczyny (iusta causa); 3) w przypadku 
szczególnym”24. Słabością tego wyliczenia okazał się brak odniesienia 
do uprawnień kompetentnej władzy w odniesieniu do podjęcia decy-
zji, co zauważył Eduardo Baura25. Innym mankamentem, dostrzeżo-
nym przez Hovego, było niewskazanie na konieczność uprzedniego 

	 22	P. Skonieczny, Dyspensa od celibatu kościelnego. Próba syntezy teoretycznej, 
Kraków 2018, s. 394.
	 23	Tamże.
	 24	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 15.
	 25	Tamże.



30	 M. PRZYTULSKI

poznania sprawy (causae cognitio)26. W kodyfikacji z 1983 r. określono 
dyspensę jako rozluźnienie prawa czysto kościelnego (lex mere eccle-
siaticae) (por. kan. 85 KPK 1983). Oznacza to, że owo rozluźnienie 
dotyczy ustaw wydanych przez Kościół, a więc prawa pozytywnego, 
co było także obecne w kodyfikacji Pio-Benedykyńskiej (por. kan. 80 
KPK 191727). W tym świetle można więc wskazać elementy konstytu-
tywne, na które składa się instytucja dyspensy. Są nimi:

1.	 derogacja rygorów prawa rozumiana nie jako zniesienie części 
prawa, ale stwierdzenie, że w danym przypadku nie ma ono 
zastosowania;

2.	 słuszna przyczyna28;
3.	 poszczególny przypadek, wyjątkowa sytuacja;
4.	 uprzednie poznanie, zbadanie sprawy przez kompetentną 

władzę kościelną;
5.	 decyzja kompetentnej władzy kościelnej;
6.	 odniesienie do prawa pozytywnego Kościoła.
Wskazane elementy dyspensy zostały wypracowane przez tradycję 

kanonistyczną i można je uznać za te, które świadczą o naturze tej 
instytucji.

2. Dysymulacja

2.1. Pojęcie dysymulacji

Definicja legalna dysymulacji nie znajduje się w przepisach prawa. Na-
leży jej szukać w całej doktrynie kanonistycznej. Autorzy komentujący 
tę figurę zgadzają się co do tego, że dysymulacja polega na świadomym 

	 26	Tamże.
	 27	Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus, AAS 9/II (1917), s. 2-593. 
	 28	Ciekawe rozważanie na temat dyspensy bez przyczyny przeprowadził Suárez. 
Dzierżon, komentując je, wskazał, idąc za średniowiecznymi dekretalistami, że 
dyspensy bez przyczyny mógłby udzielić ustawodawca, czyli ten, kto jest autorem 
przepisu prawnego. – G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 28; F. Suárez, Tractatus 
de legibus et legislatore Deo, lib. VI, cap. 10, 9-13, https://archive.org/details/tracta-
tusdelegib00suar [dostęp 24.02.2024].



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 31

niezauważaniu bądź ignorowaniu przypadków naruszenia prawa, 
które wynikają z ważnych powodów29. Jest to świadome „przymyka-
nie oka”, którego dokonuje właściwy organ władzy kościelnej wobec 
zła (tu: naruszenie prawa), któremu albo nie można zapobiec, albo 
reakcja przyniosłaby jeszcze większe zło30. Konieczność stosowa-
nia dysymulacji wynika ze specyfiki stanu faktycznego31. Najpełniej 
może to ukazać wyliczenie powodów dysymulacji, którego dokonali 
Charles Lefebvre i Andreas von Di Pauli. Konieczność dysymulacji 
może wynikać: „1) z braku możliwości interwencji przełożonego 
albo 2) z chęci uniknięcia skandalu, albo 3) z powodu niepewności 
przyszłości, albo 4) z powodu braku świadomości społecznej, albo 
5) z chęci utrzymania istniejącego stanu rzeczy za wszelką cenę, albo 
6) z braku możliwości przeciwstawienia się sprawcy, gdyż nie mógłby 
on przyjąć sankcji. Może też wynikać 7) z niechęci udzielenia dys-
pensy lub aktu tolerancji. A. Di Pauli wskazał ponadto na 8) brak 
celowości zastosowania prawa”32.

Dysymulacja jest środkiem uelastyczniającym prawo kościelne 
o charakterze wyłącznie negatywnym. Nie wnosi niczego pozytyw-
nego do prawa, gdyż ogranicza się jedynie do braku działania organu 
władzy kościelnej, co w konsekwencji prowadzi do uniknięcia sank-
cji przez łamiącego prawo33. Dysymulacja nie sprawia, że powstaje 

	 29	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente im katholischen Kirchenrecht Flexibiliza-
tion, Instruments in Catholic Canon Law, w: Ancilla Iuris. Special Issue: Flexibility 
in Religious Law, red. R. Reichman, B. Müller-Schauenburg, 2019, s. 93-94.
	 30	G. Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canonico, Milano 1953, 
s. 65-66; W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des 
Codex Iuris Canonici, dz. cyt., s. 273; H. Pree, Le tecniche canoniche di flessibiliz-
zazione del diritto: possibilita e limiti ecclesiali di impiego, Ius Ecclesiae 12(2000), 
s. 413. 
	 31	M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy 
kościelnej na naruszenia prawa, dz. cyt., s. 232.
	 32	Tamże, s. 231; C. Lefebvre, La dissimulation et la dispense tacite, Ephemerides 
Iuris Canonici 4(1947), s. 607; A. Di Pauli, Dissimulare poteris, Archiv für katho-
lisches Kirchenrecht 92(1912), s. 397.
	 33	G. Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canonico, dz. cyt., s. 70; 
H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 94; M. Przytulski, Dysymulacja 



32	 M. PRZYTULSKI

nowa sytuacja prawna, ponieważ jest to fikcja prawna34. Chociaż nie 
jest ona źródłem prawa, to można ją określić jako „swego rodzaju 
sytuację prawną”35.

Dysymulacja nie ma charakteru stałego, lecz tymczasowy. In-
stytucja ta opiera się bowiem na okolicznościach uniemożliwiają-
cych skuteczne i słuszne działanie organu władzy kościelnej. Z tego 
powodu, gdy tylko te okoliczności ustaną, dysymulacja traci swoje 
uzasadnienie i ustaje. Dalsze zaniechanie działania władzy kościelnej 
oznaczać by mogło zaniedbanie lub przejście w inną instytucję, na 
przykład w tolerancję czy dyspensę36.

2.2. Podmiot dokonujący dysymulacji

Dokonującym dysymulacji jest podmiot władzy kościelnej (kan. 129 
§ 1 KPK 1983). Dysymulacja dotyczy bowiem stosowania prawa, a nie 
jego przestrzegania. Istotne po stronie dysymulującego jest to, by 
rzeczywiście jego niedziałanie przeciwko naruszeniu prawa nie było 
zaniedbaniem czy ignorancją, lecz wynikało z dogłębnego namysłu 
i kierowania się względami słuszności. Intencjonalne niedziałanie 
władzy kościelnej nie może być wynikiem braku zbadania proble-
matycznej sytuacji czy niewłaściwym jej określeniem. Dysymulacja 
wymaga uprzedniego namysłu i rozważenia wszystkich powodów „za 
i przeciw” działaniu lub zaniechaniu go. Określenie zasadności pod-
jęcia lub zaniechania działania wynikać musi z dokładnego zbadania 
sprawy37. Jest to wymóg sprawiedliwości, która domaga się właściwego 
naprawienia szkody powstałej przez naruszenie prawa. Dysymulacja 
nie jest jednak działaniem sprawiedliwym, lecz słusznym. Godziwym 
jest bowiem niepowiększanie zła. Dokładne zbadanie sprawy po-
zwala także określić okoliczności, w których dysymulacja straci swoje 

czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy kościelnej na naruszenia prawa, 
dz. cyt., s. 233.
	 34	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 69.
	 35	M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy 
kościelnej na naruszenia prawa, dz. cyt., s. 233.
	 36	Tamże, s. 233-234 i 241.
	 37	Tamże, s. 243.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 33

uzasadnienie i możliwa stanie się właściwa reakcja przywracająca 
naruszoną sprawiedliwość. Po stronie podmiotu władzy kościelnej 
kluczowym czynnikiem jest świadomość naruszenia prawa i skutków, 
jakie pociągnie ewentualna reakcja38. Tylko tak przysposobiony pod-
miot władzy kościelnej uniknie odpowiedzialności moralnej i prawnej 
za zaniedbanie. Towarzyszy mu bowiem właściwa intencja, którą nie 
jest potwierdzanie bezprawnego czynu przestępcy, lecz pragnienie 
uniknięcia eskalacji, do której doprowadziłaby jego interwencja.

W tym miejscu należy wspomnieć także, że istnieją naruszenia 
prawa, które nie podlegają dysymulacji, i świadomość tego muszą 
mieć pełniący urzędy związane z władzą w Kościele. Jak zauważył 
E. Baura de la Peña, sytuacja, w której konkretna osoba doświadcza 
krzywdy, z pewnością nie jest właściwą do dysymulacji. Doświad-
czenie krzywdzenia i cierpienia wynikającego z niego domaga się 
natychmiastowej reakcji, która uchroni pokrzywdzoną osobę i będzie 
dążyć do przywrócenia sprawiedliwości39. Po stronie władzy kościel-
nej konieczne jest istnienie zgodnej z prawem i obyczajami hierarchii 
dóbr. Nie należy bowiem uzasadniać dysymulacji przyczynami, które 
są mniej istotne od ciężkości naruszenia40.

2.3. Przedmiot dysymulacji

Przedmiotem dysymulacji jest sytuacja będąca sprzeczna z kanonicz-
nym porządkiem prawnym41. Jak ujęli to Leonardo Caprara i Anna 
Sammassimo, jest to zachowanie prawnie relewantne i naganne42. 
Dysymulujący podmiot władzy kościelnej względem przedmiotu 

	 38	Tamże, s. 232.
	 39	E. Baura de la Peña, Misericordia e diritto nella Chiesa, w: Ius quia iustum. 
Festschrift fur Helmuth Pree zum 65. Geburtstag, red. E. Guthoff, S. Haering, Berlin 
2015, s. 33.
	 40	M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy 
kościelnej na naruszenia prawa, dz. cyt., s. 244.
	 41	Tamże, s. 232.
	 42	L. Caprara, A. Sammassimo, La dissimulatio tra esigenze di misericordia, legge 
canonica e centralita della personas, Jus-online. Rivista di scienze giuridiche a cura 
della Facolta di Giurisprudenza dell’Universita Cattolica di Milano 3(2019), s. 290.



34	 M. PRZYTULSKI

dysymulacji nie podejmuje żadnej interwencji, udając, że nic nie za-
uważa43. Dysymulacja jest zakorzeniona w okolicznościach sytuacji 
sprzecznej z kanonicznym porządkiem prawnym44. Dysymulowana 
sytuacja, w przeciwieństwie do dyspensy, nie zostaje włączona w ten 
porządek. O ile bowiem dyspensa jest swego rodzaju lex specialis, 
o tyle dysymulacja jest tylko fikcją prawną45.

Przedmiotem dysymulacji nie musi być wyłącznie niezgodność 
z ustawą kościelną. Dysymulowaniu podlegać mogą także sytuacje 
przekraczania prawa Bożego46. Władza kościelna nigdy nie może 
przyzwalać na łamanie prawa Bożego, ale w niektórych przypadkach 
może udawać, że nie widzi naruszenia. Dotyczy to tych sytuacji, 
którym nie można zapobiec lub próba zapobieżenia im przyniosłaby 
większą szkodę niż sam fakt naruszenia prawa Bożego, na przykład 
eskalując naruszenie lub uświadamiając wiernego o jego grzesznej 
sytuacji, której nie jest on w stanie porzucić47.

3. Tolerancja

3.1. Pojęcie tolerancji

Kolejną instytucją kanoniczą stosowaną w sytuacji zachowania 
sprzecznego z ustawą kościelną jest tolerancja. W odniesieniu do 
niej G. Dzierżon wskazał, że ustawodawca, nie określając konkretnego 
zachowania, przyjmuje, że mieści się ono poza obszarem prawnym48. 
W przeciwieństwie do dyspensy, tolerancja nie jest ani aktem 

	 43	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 93-94.
	 44	W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, dz. cyt., s. 273; M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – 
o zaniechaniu reakcji władzy kościelnej na naruszenia prawa, dz. cyt., s. 232.
	 45	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 69.
	 46	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 94; E. Baura de la Peña, Le 
esigenze, dz. cyt., s. 385.
	 47	G. Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canonico, dz. cyt., s. 65-
-66; W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, dz. cyt., s. 273; H. Pree, Le tecniche, dz. cyt., s. 413.
	 48	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 69-70.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 35

prawnym sensu stricto (regulowanym przepisami prawa stanowio-
nego), ani także fikcją prawną, jak dysymulacja49. Tolerancja jest 
pozytywnym aktem organu władzy kościelnej, w którym odstępuje 
on od nakładania negatywnych skutków prawnych na wiernego, 
pomimo jego działania, którego władza ta nie aprobuje50. Paździor, 
podsumowując opracowanie na temat tolerancji, wskazał, że postawę 
tolerancji można ująć jako „usposobienie pobłażliwego i dobrotliwego 
ducha, z którego wypływa osąd rozumu nakazujący ze słusznych racji 
cierpliwie znosić pewne stany uciążliwe, a nawet przeciwne naszym 
poglądom”51.

W niektórych przypadkach tolerancja może polegać także na po-
zytywnym akcie wyrażającym się w pozwoleniu ze strony kompeten-
tnej władzy, która zachowuje pewne zastrzeżenia co do czynności czy 
działania52. W przeciwieństwie do dysymulacji władza kościelna nie 
ukrywa tolerowanego faktu53. Gdy działanie jest złe, władza kościelna 
w akcie tolerancji dopuszcza je na sposób negatywny54. Podobnie 
jak w przypadku dysymulacji, przy stosowaniu tolerancji musi rów-
nież istnieć odpowiednio ważny powód: unikanie większego zła lub 
zapobieganie utracie większej wartości lub dobra. Ze względu na 
pozytywny czynnik subiektywnego usprawiedliwienia naruszeń ze 
strony władzy kościelnej, nie może być stosowana do obowiązków 
opartych na ius divinum55. W takim przypadku jedyną możliwością 

	 49	Tamże, s. 70.
	 50	Tamże.
	 51	S. Paździor, Powody skłaniające przełożonego kościelnego do tolerancji lub 
dysymulacji, w: Divina et humana. Księga jubileuszowa w 65 rocznicę urodzin 
Księdza Profesora Henryka Misztala, red. A. Dębiński, W. Bar, P. Stanisz, Lublin 
2001, s. 650.
	 52	W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, dz. cyt., s. 273.
	 53	A. Di Pauli, Dissimulare poteris, dz. cyt., s. 404.
	 54	F.M. Capello, Summa Iuris Publici Ecclesiastici ad normam codisis iuris canonici 
et recentiorum S. Sedis documentorum concinnata, Romae 1923, s. 345, nr 269. 
	 55	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 93.



36	 M. PRZYTULSKI

byłoby zastosowanie dysymulacji56. Można więc zauważyć, że in-
stytucja tolerancji zawiera w sposób pozytywny element ustępstwa, 
który przejawia się w nienakładaniu sankcji, a tym samym jest umoż-
liwieniem dalszego działania pomimo negatywnego stosunku władzy 
kościelnej wobec niego. Fornés określił to następująco: „Tolerancja 
polega na pozytywnej interwencji władzy kościelnej, która pomimo 
negatywnej oceny określonego zachowania, wyraża na nie zgodę, two-
rząc prawo do podążania za takim zachowaniem. Jednakże – i tu leży 
wyraźna różnica w stosunku do dyspensy – w przypadku tolerancji 
władza zazwyczaj działa za pomocą ogólnej i abstrakcyjnej normy, 
prawa tolerancyjnego (tolerari potest), które zezwala na określone 
zachowanie”57[tł. MP]. Należy przy tym zauważyć, że akt tolerancji 
nie wywiera wyłącznie wpływu na władzę kościelną i osoby, których 
dotyczy tolerancja, ale rozciąga swój zakres obowiązywania także 
na osoby postronne. Van Hove pisał o tym następująco: „Tolerancja 
przyznaje prawo, aby nikt nie mógł legalnie zakłócać korzystania 
z tolerowanego prawa i w ten sposób zobowiązuje innych, aby nie 
stawiali przeszkód w ramach ustalonej koncesji. Wręcz przeciwnie, 
formalnym dekretem uznaje się «możliwość tolerowania» czegoś, 
co sugeruje, że działanie w sposób stały, sprzeczny z prawem, jest 
nieuzasadnione”58 [tł. MP]. 

3.2. Podmiot tolerujący

Podobnie jak w przypadku dyspensy czy dysymulacji, podmiotem 
udzielającym tolerancji może być tylko organ władzy kościelnej, czyli 
przełożony kościelny. Musi on być świadomy sytuacji przekroczenia 
prawa i niemożności działania59. Chociaż negatywnie ocenia on sytu-

	 56	M. Przytulski, Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy 
kościelnej na naruszenia prawa, dz. cyt., s. 240.
	 57	J. Fornés, Legalidad y flexibilidad en el ejercicio de la potestad eclesiástica, 
dz. cyt., s. 143-144.
	 58	Cyt. za: G. Michiels, Normae generales Juris Canonici. Commentarius Libri 
I Codicis Juris Canonici, t. 2, De consuetudinis, de temporis supputatione, de rescrip-
tis, de privilegiis, de dispensationibus, wyd. 2, Parisiis-Tornaci-Romae 1949, s. 681.
	 59	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 93.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 37

ację, to przyzwala na nią60. Przełożony kościelny, widząc przekrocze-
nie prawa, decyduje się znosić to cierpliwie, a nawet zaaprobować61. 
W przeciwieństwie do dyspensy, w której całkowicie zgadza się z sy-
tuacją i nie tyle przyzwala na nią, co daje prawo specjalne do przekra-
czania ustawy ogólnej. Tolerancja podobna jest do dysymulacji, bo 
jest wyborem mniejszego zła, lecz w przeciwieństwie do niej nie jest 
udawaniem ignorancji, ale aktem władzy o charakterze pozytywnym.

3.3. Przedmiot tolerancji

Przedmiotem aktu tolerancji jest zazwyczaj niezgodna z dyscypliną 
kościelną sytuacja, w której znajdują się wierni. Akt ten dokonuje się 
przy pomocy lex tolerans, którą władza kościelna obejmuje taką sy-
tuację. Giuseppe Olivero określił to następująco: „Autorytet Kościoła 
konstruuje nowy opisowy przypadek postępowania, który jest już roz-
powszechniony wśród mniej lub bardziej rozległego kręgu wiernych 
i który nierzadko będzie miał swoje materialne korzenie w normach 
innych porządków, niezgodnych z dyscypliną Kościoła. Teraz reguła 
ustanawiająca tolerancję, poparta waloryzacją, która w ten sposób 
dyktuje wymóg mniejszego zła, sama w sobie będzie stanowić prawo 
lub prawo wiernych do zachowywania się zgodnie z sytuacją opisaną 
przez lex tolerans”62 [tł. MP].

Kolejną istotną sprawą jest określenie wpływu tolerancji na wier-
nych, którzy podejmują działanie nią objęte. Już wcześniej wspo-
mniano o braku sankcji ze strony przełożonego kościelnego i ochronie 
ze strony władzy kościelnej w przypadku, gdyby ktoś utrudniał do-
chodzenie uprawnień nabytych w drodze aktu tolerancji. Konieczne 
jest także poczynienie refleksji na temat odpowiedzialności moralnej 
wiernych przekraczających ogólną dyscyplinę kościelną. G. Olivero 
określił to następująco: „Na razie ograniczmy się do powtórzenia, 
że skutkiem lex tolerans jest przyznanie wiernym prawa do zacho-
wywania się zgodnie z nim; z czego natychmiast wynika pierwsza 

	 60	G. Michiels, Normae generales Juris Canonici, dz. cyt., s. 681.
	 61	Tamże.
	 62	G. Olivero, Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canonico, dz. cyt., s. 171.



38	 M. PRZYTULSKI

konsekwencja: w przeciwieństwie do dysymulacji, usprawiedliwia 
grzech (przynajmniej w takim zakresie, w jakim grzech byłby ukon-
stytuowany przez zwykłą sprzeczność z dyscypliną kościelną). Co 
więcej, nie tylko zapewnia bezkarność wiernym na obu forach, ale 
także, w hołdzie przyznanemu prawu, nadaje skuteczność postępo-
waniu tolerowanemu w ramach systemu, w którym sam w sobie jest 
w stanie wywołać takie nierepresyjne reperkusje”63 [tł. MP]. W tym 
świetle widać wyraźnie, że instytucja tolerancji przyczynia się do 
realizacji zasady salus animarum suprema lex, gdyż umożliwia ściąg-
nięcie z wiernych ciężaru prawa, które jest zbyt trudne do uniesienia. 
Wobec powyższego stało się jasne, że przedmiot aktu tolerancji, jako 
niezgodny z porządkiem kanonicznym, nie może być przyczyną ne-
gatywnych skutków od władzy kościelnej i osób trzecich.

W tym miejscu warto postawić hipotezę, że akt tolerancji nie musi 
zawsze obejmować sytuacji sprzecznej z kanonicznym porządkiem 
prawnym. Może przecież zdarzyć się, że władza kościelna z jakichś 
względów będzie musiała ukształtować swoje odniesienie do sytuacji 
nieregulowanej prawem Kościoła (praeter legem), której w całości lub 
części nie akceptuje, ale nie jest w stanie nic z tym zrobić lub próba 
interwencji wywołałaby gorszą w skutkach eskalację. W takiej to sy-
tuacji akt tolerancji mógłby znaleźć swoje zastosowanie, bo choć nie 
obejmowałby naruszenia dyscypliny kościelnej, to jednak dotyczyłby 
sytuacji, która nie znalazła akceptacji władzy kościelnej.

3.4. Instytucja tolerancji w aktualnym prawodawstwie

Powyżej przedstawiono ogólnokanonistyczne rozważania na temat 
instytucji tolerancji. Figura ta została wspomniana w kan. 5 § 1 KPK 
1983 w kontekście kanonicznego dziedzictwa prawnego (traditio 
canonica z kan. 6 § 2 KPK 1983)64. O instytucji tolerancji traktuje 
także magisterium papieskie. Tolerancja, choć formalnie uważana za 
uszczerbek dla prawa pisanego, które jednak samo w sobie pozostaje 
niezmienione, według magisterium papieskiego nie powinna być 

	 63	Tamże.
	 64	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 93.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 39

rozumiana jako umniejszenie mocy prawa, „ale jako jego uzupełnie-
nie”, ponieważ elementy takie jak tolerancja „faktycznie zapewniają 
osiągnięcie jego podstawowego celu”, co wskazał św. Jan Paweł II 
w przemówieniu do członków Roty Rzymskiej w 1998 r.65

4. Epikeia

W dyspensie, dysymulacji i tolerancji odpowiedzialność za zbada-
nie danej sytuacji i decyzja o odstąpieniu od rigor iuris spoczywa 
na władzy kościelnej. Inaczej jest w przypadku epikei. Tu akcent 
jest położony na wiernego, który sam podejmuje decyzję o tym, czy 
będzie przestrzegał określonego prawa, czy nie. Nie odbywa się przy 
tym konsultacja z przełożonym kościelnym66.

4.1. Epikeia w doktrynie kanonistycznej

Korzeni nauczania o epikei można upatrywać w wywodach Ary-
stotelesa zawartych w Etyce nikomachejskiej67. Sobański, omawiając 
arystotelesowskie ujęcie epikei, wskazał, że epikeia to „korektura 
prawa w duchu prawodawcy. Nie jest ona kompromisem etycznym, 
lecz uznaniem nadrzędności słuszności i prawa naturalnego nad pra-
wem pozytywnym”68. Epikeia jest ściśle powiązana z zagadnieniem 
sprawiedliwości, bo w swoich założeniach dąży do jej realizacji, a nie 
do rebelii. Stosując epikeię, należy kierować się przekonaniem, że 
w tej konkretnej sytuacji prawodawca postąpiłby tak samo i kiero-
wałby się zasadą nadrzędnej słuszności w przekroczeniu dyspozycji 
prawa pozytywnego69.

Ważne uzupełnienie nauki Arystotelesa dotyczącej epikei wniósł 
św. Tomasz z Akwinu. Wzbogacił ją osiągnięciami myśli rzymskiej 
i chrześcijańskiej. Święty Tomasz wskazał, że korzystanie z epikei 

	 65	H. Pree, Le tecniche, dz. cyt., s. 410-411.
	 66	G. Michiels, Normae generales Juris Canonici, dz. cyt., s. 680.
	 67	R. Sobański, Nauki podstawowe prawa kanonicznego, t. 1, Teoria prawa koś-
cielnego, Warszawa 2001, s. 130.
	 68	Tamże.
	 69	Tamże.



40	 M. PRZYTULSKI

wynika z faktu korzystania przez człowieka z rozumu praktycznego 
i wyswobadzającego działania łaski Ducha Świętego70. 

Francisco Javier Urrutia, komentując odniesienie współczesnych 
kanonistów do omawianego zagadnienia, zauważył, iż kontynuują 
oni tomistyczną linię rozumowania. Przyczyną zaprzestania obo-
wiązywania prawa jest słuszność. F.J. Urrutia zauważył także, że 
współcześni kanoniści poszli w kierunku kazuistyki, wprowadzając 
rozróżnienie między słusznością a epikeią. W tym ujęciu słuszność 
rozumiana była raczej jako zasada interpretacji ustawy zgodnie z ła-
godnym usposobieniem prawodawcy71. Velasio De Paolis i Andrea 
D’Auria uważają natomiast, że epikeia jest normą wyższego rzędu. 
Choć nie jest ona normą o charakterze prawnym, lecz moralnym, to 
znajduje swoje zastosowanie w interpretacji zasady prawnej z per-
spektywy celu prawa i sprawiedliwości w sensie absolutnym72. Do 
skorzystania z epikei konieczne jest postępowanie w dobrej wierze73.

Pawluk, konstruując pojęcie epikei, wskazał, że jest to „sposób 
roztropnego stosowania prawa pozytywnego w wyjątkowej sytuacji, 
oparty na założeniu, że ustawodawca w danym przypadku nie mógł 
i nie chciał zobowiązać z całą słusznością”74. Należy jednak w tym 
miejscu wykazać pewną nieścisłość tej definicji, bowiem epikeia nie 
jest związana ze stosowaniem prawa, lecz jego przestrzeganiem75. 
W. Aymans i K. Mörsdorf wskazują, że epikeia „to subiektywna decy-
zja sumienia, że prawo nie jest wiążące, ponieważ jego przestrzeganie 
byłoby złe lub szkodliwe w konkretnym przypadku”76.

	 70	Tamże, s. 131.
	 71	F.J. Urrutia, Les normes générales. Commentaire des canons 1-203, Paris 1994, 
s. 36.
	 72	V. De Paolis, A. D’Auria, Le Norme Generali, dz. cyt., s. 258.
	 73	G. Dzierżon, Dyspensa, dz. cyt., s. 68.
	 74	T. Pawluk, Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 1, Zagadnienia 
wstępne i normy ogólne, Olsztyn 1985, s. 237.
	 75	R. Sobański, Nauki podstawowe prawa kanonicznego, t. 1, dz. cyt., s. 130
	 76	W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, dz. cyt., s. 271-272.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 41

4.2. Podmiot epikei 

Epikeia nie jest formą zniesienia ustawy. Dotyczy jedynie osoby, która 
znalazła się w zasięgu jej obowiązywania i nie może sprostać jej wy-
mogom77. Helmuth Pree zauważył, że jeżeli osoba, której dotyczy 
norma, znajduje się w sytuacji poważnych wątpliwości co do istnienia 
obowiązku prawnego lub jego spełnienie wydaje jej się niewspółmier-
nie trudne albo wręcz niemożliwe, a nie ma możliwości autorytatyw-
nego wyjaśnienia (np. uzyskania dyspensy), z pomocą przychodzi jej 
epikeia, czyli osąd sumienia o treści: „gdyby prawodawca znał ten 
konkretny przypadek z jego nieproporcjonalną trudnością, zwolniłby 
go z obowiązku prawnego” [tł. MP]78. Chociaż ten osąd sumienia 
nie ma prawnego wpływu na istnienie lub nieistnienie obowiązku 
prawnego, uwalnia daną osobę od moralnego obowiązku przestrze-
gania (w sumieniu). Epikeia jest wyrazem szacunku dla przekonań 
sumienia, a tym samym podkreśla aspekt wolności sumienia jako 
centralny element godności osoby ludzkiej. Jeśli w konkretnej sytuacji 
przestrzeganie prawa jest niemożliwe, osoba, której norma dotyczy, 
jest zwolniona z obowiązku również na płaszczyźnie prawnej, w myśl 
zasady impossibilium nulla est obligatio. Dotyczy to również przy-
padku niemożliwości moralnej (tj. niemożliwej do przezwyciężenia 
lub nieproporcjonalnej trudności w stosunku do przedmiotu i wagi 
prawa). Zasada ta pozwala znaleźć rozwiązanie w sytuacji niemoż-
ności przestrzegania pozytywnych obowiązków79.

Epikeia nie jest więc instytucją kanoniczą sensu stricto. Ze względu 
jednak na ścisłe połączenie z rzeczywistością prawa, jest ona wymie-
niana przez kanonistów wśród innych instrumentów uelastyczniają-
cych prawo kościelne. Charakterystyczną cechą epikei jest to, że o jej 
zastosowaniu decyduje poszczególny wierny, który znalazł się w za-
sięgu obowiązywania ustawy kościelnej, nie mogąc jej sprostać. Choć 
normalną drogą do uzyskania zgody na niezachowanie dyspozycji 
tej ustawy byłoby zwrócenie się do kompetentnej władzy kościelnej 

	 77	R. Sobański, Nauki podstawowe prawa kanonicznego, t. 1, dz. cyt., s. 133.
	 78	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 94.
	 79	Tamże, s. 94-95.



42	 M. PRZYTULSKI

na przykład o dyspensę, to w sytuacji niemożności kontaktu, wierny 
we własnym sumieniu może określić, że dla jego sytuacji obowiązek 
ustawowy został wyłączony. Wiernemu powinno towarzyszyć prze-
konanie, że gdyby ustawodawca kościelny znał jego położenie, to 
również przychyliłby się do takiego samego rozwiązania80.

4.3. Przedmiot epikei

Jak już wynika z powyższego opisu, przedmiotem epikei jest sytuacja, 
w której obowiązujące prawo jest uznane za złe lub szkodliwe w kon-
kretnym przypadku81. Dokładne ujęcie przedmiotu epikei przedstawił 
Francisco Suaréz, wskazując konkretne sytuacje, w których można ją 
stosować. Są to przypadki: „(1) gdy ustawa utraciła swój cel, co rozu-
mieć należy w ten sposób, że jej przestrzeganie przyniosłoby w kon-
kretnym przypadku ciężką szkodę (ilustruje to przykładem otwarcia 
bram miasta wbrew zakazowi, ale ze względu na dobro ogólne), (2) gdy 
ma miejsce kolizja ustaw, (3) gdy przestrzeganie ustawy byłoby moż-
liwe jedynie z nadzwyczajnymi trudnościami, nieodpowiadającymi 
intencjom prawodawcy”82. Przedmiotem epikei jest więc sytuacja 
o charakterze prawnym zobowiązująca do określonego działania 
bądź zaniechania, której z racji słusznościowych nie można wypełnić, 
a o czym decyzję we własnym sumieniu podejmuje wierny, ufając, 
że jego postępowanie spotkałoby się z aprobatą władzy kościelnej83.

Zakończenie

W powyższym opracowaniu przedstawiono dyspensę, dysymulację, 
tolerancję i epikeię jako instrumenty pozwalające nie zastosować się 
pod rigor iuris w sytuacji niemożności wypełnienia dyspozycji ustawy 
kościelnej. Każda z figur ma swoją specyfikę i zakres oddziaływa-
nia. O ile dyspensa i tolerancja znajdują swoje miejsce w prawie 

	 80	Tamże, s. 94.
	 81	W. Aymans, K. Mörsdorf, Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 
Iuris Canonici, dz. cyt., s. 271-272.
	 82	R. Sobański, Nauki podstawowe prawa kanonicznego, t. 1, dz. cyt., s. 132.
	 83	H. Pree, Flexibilisierungsinstrumente, dz. cyt., s. 94.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 43

stanowionym, o tyle dysymulacja i epikeia nie są w żaden sposób 
skodyfikowane. Odstąpienie od zachowania ustawy kościelnej z po-
wodu faktycznej niemożności czy wielkiej trudności z jej wyegze-
kwowaniem znajduje swoje rozwiązanie poprzez omówione figury. 
Realizacja celu prawa kanonicznego, jakim jest salus animarum, nie 
w każdym przypadku oznacza dokładne zachowanie litery prawa. 
W ramach słuszności kanonicznej istnieją bowiem sposoby uelastycz-
niania prawa kościelnego, które służą Kościołowi i poszczególnym 
wiernym w rozwiązaniu sytuacji związanych z niemożnością prze-
strzegania dyspozycji poszczególnych ustaw kanonicznych.

Na podstawie przedstawionego opracowania można zauważyć, 
że elastyczne podejście do prawa kościelnego jest dopuszczalne. Ze 
względu na szczegółowe uregulowanie w Kodeksie najpopularniej-
szym instrumentem tego rodzaju jest dyspensa. Znajduje ona częste 
zastosowanie w praktyce życia wspólnoty Kościoła. Jednak możliwe 
jest także korzystanie z pozostałych narzędzi, tj. z tolerancji i dysy-
mulacji. Przełożeni kościelni chcący się nimi posługiwać powinni 
zachować należytą roztropność i uważność, gdyż niewłaściwe ich 
użycie może skutkować oskarżaniem ich o zaniedbanie, ignorancję 
zawinioną lub też sprzyjanie czynom przestępnym. Władza kościelna 
korzystająca z tych instrumentów powinna być świadoma hierarchii 
dóbr, którym należy się ochrona prawna, i społecznych skutków swo-
ich decyzji. W odniesieniu do epikei, która może być instrumentem 
używanym przez wszystkich, należy zwrócić uwagę na odpowiednią 
formację wewnętrzną wiernych, by intencją stosujących to narzędzie 
było zawsze większe dobro, a nie jedynie chęć uniknięcia ciężaru 
prawa.

Bibliografia
Źródła
Codex Iuris Canonici auctoritate Joannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75(1983), pars 

II, s. 1-317. Tekst łacińsko-polski: Kodeks Prawa Kanonicznego promulgowany 
przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 stycznia 1983 roku. Stan prawny na dzień 
18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski, Poznań 2022.

Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus, AAS 9/II(1917), s. 2-593. 



44	 M. PRZYTULSKI

Literatura
Aymans W., Mörsdorf K., Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex 

Iuris Canonici, t. 1, Einleitende Grundfragen, Allgemeine Normen, Paderborn-
-München-Wien-Zürich 1991.

Bar J. R., Poradnik kanonicznego prawa zakonnego, Warszawa 1986.
Baura de la Peña E., Le esigenze giuridiche nel rilascio di dispense, Ius Canonicum 

[Escritos en honor de Javier Hervada. Volumen especial] (1999), s. 379-394.
Baura de la Peña E., Misericordia e diritto nella Chiesa, w: Ius quia iustum. 

Festschrift fur Helmuth Pree zum 65. Geburtstag, red. E. Guthoff, S. Haering, 
Berlin 2015, s. 23-37.

Capello M., Summa Iuris Publici Ecclesiastici ad normam codisis iuris canonici et 
recentiorum S. Sedis documentorum concinnata, Romae 1923.

Caprara L, Sammassimo A., La dissimulatio tra esigenze di misericordia, legge 
canonica e centralita della personas, w: Jus-online. Rivista di scienze giuridi-
che a cura della Facolta di Giurisprudenza dell’Universita Cattolica di Milano 
3(2019), s. 279-317.

De Paolis V., D’Auria A., Le norme generali. Commento al Codice di Diritto Ca-
nonico, Roma 2014.

Di Pauli A., Dissimulare poteris, Archiv für katholisches Kirchenrecht 92(1912), 
s. 250-269 i 397-414.

Dzierżon G., Dyspensa w kanonicznym porządku prawnym, Warszawa 2020.
Dzierżon G., Dyspensowanie od obowiązków zachowania dnia świątecznego oraz 

dnia pokuty wynikających z przykazań kościelnych, Prawo Kanoniczne 48(2005) 
1-2, s. 121-134.

Fornés J., Legalidad y flexibilidad en el ejercicio de la potestad eclesiástica, Ius 
Canonicum 38(1998) 75, s. 119-145.

Gałkowski T., Dyspensa od prawa Bożego, Łódzkie Studia Teologiczne 22(2013), 
s. 67-79.

Gałkowski T., Prawo Boże w kanonistyce, Warszawa 2023.
Krajczyński J., Dyspensa, w: Leksykon Prawa Kanonicznego, red. M. Sitarz, Lublin 

2019, kol. 632-641.
Krajczyński J., Władza dyspensowania proboszcza i innego prezbitera lub diakona, 

w: Prawo Kanoniczne 55(2012) 4, s. 21-38.
Lefebvre C., La dissimulation et la dispense tacite, Ephemerides Iuris Canonici 

4(1947), s. 606-626. 
Michiels G., Normae generales Juris Canonici. Commentarius Libri I Codicis Juris 

Canonici, t. 2, De consuetudinis, de temporis supputatione, de rescriptis, de 
privilegiis, de dispensationibus, wyd. 2, Parisiis-Tornaci-Romae 1949.

Olivero G., Dissimulatio e tolerantia nell’ordinamento canonico, Milano 1953.
Pawluk T., Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 1, Zagadnienia 

wstępne i normy ogólne, Olsztyn 1985.



	 INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE…	 45

Paździor S., Powody skłaniające przełożonego kościelnego do tolerancji lub dysymu-
lacji, w: Divina et humana. Księga jubileuszowa w 65 rocznicę Urodzin Księdza 
Profesora Henryka Misztala, red. A. Dębiński, W. Bar, P. Stanisz, Lublin 2001, 
s. 649-660.

Pree H., Le tecniche canoniche di flessibilizzazione del diritto: Possibilitá e limiti 
ecclesiali di impiego, Ius Ecclesiae 12(2000), s. 375-418.

Pree H., Flexibilisierungsinstrumente im katholischen Kirchenrecht Flexibilization, 
Instruments in Catholic Canon Law, w: Ancilla Iuris. Special Issue: Flexibility 
in Religious Law, red. R. Reichman, B. Müller-Schauenburg, 2019, s. 86-95.

Przytulski M., Dysymulacja czy zaniedbanie – o zaniechaniu reakcji władzy koś-
cielnej na naruszenia prawa, Biuletyn Stowarzyszenia Kanonistów Polskich 
33(2023) 23, s. 229-246.

Skonieczny P., Dyspensa od celibatu kościelnego. Próba syntezy teoretycznej, Kra-
ków 2018.

Sobański R., Nauki podstawowe prawa kanonicznego, t. 1, Teoria prawa kanonicz-
nego, Warszawa 2001.

Suárez F., Tractatus de legibus, et legislatore Deo; https://archive.org/details/trac-
tatusdelegib00suar – [dostęp 24.02.2024].

Sztafrowski E., Podręcznik prawa kanoniczego, t. 1, Warszawa 1985.
Urrutia F. J., Les normes générales. Commentaire des canons 1-203, Paris 1994.
Zaborowski M., Dyspensa w prawodawstwie kościelnym, Prawo Kanoniczne 

56(2013) 1, s. 31-45.

INSTYTUCJE KANONICZNE WYŁĄCZAJĄCE OBOWIĄZYWALNOŚĆ 
PRAWA KOŚCIELNEGO W SYTUACJI NIEMOŻNOŚCI JEGO ZACHOWANIA

Streszczenie: W życiu Kościoła zdarzają się sytuacje, w których wierni nie mogą sprostać 
wymogom obowiązującej ustawy kościelnej. I choć zachowanie przepisów prawa 
kanonicznego stanowi naturalną drogę dla wierzących, to nawet niemożność ich 
zachowania nie umniejsza naczelnemu prawu, jakim jest zbawienie dusz. Realiza-
cja tego najwyższego prawa dokonuje się przez instytucje dyspensy, dysymulacji, 
tolerancji, a także epikei. W opracowaniu scharakteryzowano każdą z tych figur, 
wskazując na ich specyfikę i wzajemne różnice.

Słowa kluczowe: dyspensa, dysymulacja, tolerancja, epikeia.

CANONICAL INSTITUTIONS SUSPENDING THE BINDING FORCE OF 
ECCLESIASTICAL LAW IN SITUATIONS OF INABILITY TO OBSERVE IT

Summary: In the life of the Church, situations sometimes arise in which the faithful 
are unable to comply with the requirements of the applicable ecclesiastical law. And 
although the observance of canon law constitutes the ordinary path for believers, 
even the inability to observe its provisions does not diminish the supreme law, 
which is the salvation of souls. The implementation of this highest law is carried 
out through the canonical institutions of dispensation, dissimulation, tolerance 



46	 M. PRZYTULSKI

and epikeia. The paper characterises each of these institutions, highlighting their 
specific features and mutual distinctions.

Keywords: dispensation, dissimulation, tolerance, epikeia (tłum. M. Bugaj).


