
KS. ZBIGNIEW JANCZEWSKI*
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
e-mail: z.janczewski@uksw.edu.pl
ORCID 0000-0002-7395-2526

SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY

Treść: Wstęp. – 1. Zarys problemu. – 1.1. Pojęcie grzechu i jego rodzaje. – 1.2. Odpusz-
czenie grzechów przez sakramenty – rys historyczny doktryny. – 2. Szafarz od-
puszczający grzechy. – 2.1. Kapłani – pokuta i namaszczenie chorych. – 2.2. Osoby 
wyświęcone i inne – chrzest. – 3. Materia i forma sakramentów oraz podmiot je 
przyjmujący. – 3.1. Materia i forma sakramentu pokuty, chrztu i namaszczenia 
chorych. – 3.2. Przyjmujący sakramenty odpuszczające grzechy. – Zakończenie

Wstęp

Grzech, popełniony przez pierwszych rodziców, oraz ten, któremu 
ulegają ich potomkowie aż po dzień dzisiejszy, stanowi akt odwró-
cenia się od Boga. Stwórca poprzez śmierć krzyżową swojego Syna 
Jezusa Chrystusa postanowił usunąć przeszkodę oddzielającą od 
niego potomstwo pierwszych rodziców. Dzieje się to poprzez od-
puszczanie grzechów dokonywane w niektórych sakramentach – 
w chrzcie, sakramencie pokuty oraz namaszczenia chorych. Niniejsze 
opracowanie ma na celu zbadanie różnic i podobieństw dotyczących 
powyższych sakramentów, w odniesieniu do problemu odpuszczania 
grzechów ciężkich.

W pierwszej części artykułu zostanie przedstawiony zarys prob-
lemu, z uwzględnieniem pojęcia i rodzajów grzechu oraz doktryna 
Kościoła dotycząca odpuszczania grzechów w sakramentach. Kolejna 

	 *	Ks. Zbigniew Janczewski, prof. dr hab., Katedra Prawa o Posłudze Nauczania 
i Uświęcania, Wydział Prawa Kanonicznego, Uniwersytet Kardynała Stefana Wy-
szyńskiego w Warszawie.

Prawo Kanoniczne
68(2025) nr 4
strony 41–68

DOI 10.21697/pk.2025.68.4.02



42	 KS. Z. JANCZEWSKI

część dotyczy szafarzy odpuszczających grzechy, a ostatnia materii 
omawianych sakramentów i podmiotów pod kątem warunków, które 
powinni spełnić, aby uzyskać odpuszczenie grzechów przy przyjęciu 
chrztu, pokuty i namaszczenia chorych.

1. Zarys problemu

Omawiając problematykę sakramentów, które powodują odpuszcze-
nie grzechów, należy najpierw zająć się określeniem samego terminu 
grzech. Trzeba również przyjrzeć się podziałowi grzechów, a także 
przedstawić rys historyczny problemu doktryny Kościoła w odnie-
sieniu do możliwości odpuszczania grzechów przez interesujące nas 
sakramenty.

1.1 Pojęcie grzechu i jego rodzaje

Od stworzenia człowieka przez Boga łączy ich głęboka więź, znisz-
czona postępowaniem pierwszych ludzi, którzy odrzucili Boski zakaz 
spożywania owoców jednego z rajskich drzew. Katechizm Kościoła 
Katolickiego definiuje grzech jako wykroczenie przeciw rozumowi, 
prawdzie oraz prawemu sumieniu, będący brakiem miłości względem 
Boga i bliźniego. Powodem grzechu jest niewłaściwe przywiązanie do 
pewnych dóbr, raniące naturę człowieka i godzące w ludzką solidar-
ność1. Jest on określany jako słowo, czyn, albo pragnienie przeciwne 
prawu wiecznemu2. Grzech obraża Boga, przeciwstawia się Jego mi-
łości, jest nieposłuszeństwem i buntem przeciw Bogu3. Jak pisał 
św. Augustyn, to miłość siebie, która posuwa się aż do pogardy Boga4.

Tak jak to już zostało wspomniane, grzech został po raz pierw-
szy popełniony przez człowieka, kiedy ten cieszył się rajską szczęś-
liwością. Kuszony przez szatana, nadużył swojej wolności, okazując 

	 1	Katechizm Kościoła Katolickiego, n. 1849 (dalej: KKK).
	 2	Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, I-II, 71, 6.
	 3	KKK, n. 1850.
	 4	Augustyn, De civitate Dei, w: Patrologiae latinae cursus completus, t.  41, 
red. J.P. Migne, Parissis 1864, 14, 28.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 43

nieposłuszeństwo swojemu Stwórcy5. Grzech pierworodny, chociaż 
nie jest grzechem własnym konkretnej osoby i nie ma charakteru winy 
osobistej, pozbawia człowieka pierwotnej świętości i sprawiedliwości. 
Natura ludzka nie została jednak całkowicie zepsuta, a jedynie zra-
niona w swoich siłach naturalnych, poddana niewiedzy, cierpieniu, 
śmierci, a także skłonności do popełniania grzechów6.

Poza grzechem pierworodnym istnieją inne grzechy ciężkie, na-
zywane w Katechizmie Kościoła Katolickiego śmiertelnymi. Grzech 
śmiertelny jest poważnym wykroczeniem przeciwko prawu Bożemu, 
niszczącym miłość w sercu człowieka. Podsuwa człowiekowi do-
bra niższe odwracające go od Boga, czyli swojego ostatecznego celu 
i szczęścia. Naruszając zasadę życia, którą jest miłość, domaga się no-
wej inicjatywy Bożego miłosierdzia i nawrócenia serca7. Aby grzech 
mógł być uznany za śmiertelny, muszą być równocześnie spełnione 
trzy warunki: dotyczy poważnej materii i został popełniony z pełną 
świadomością oraz całkowitą zgodą8.

Inne grzechy, nie będące śmiertelnymi (ciężkimi) nazywane są 
powszednimi lub lekkimi. Powszedni jest popełniany, kiedy w ma-
terii lekkiej nie przestrzega się normy prawa moralnego albo nie 
przestrzega się jej także w materii ciężkiej, jednakże bez pełnego 
poznania czy całkowitej zgody. Ten rodzaj grzechu jako przejaw nie-
uporządkowanego przywiązania do dóbr stworzonych osłabia miłość, 
uniemożliwiając postęp duszy w zdobywaniu cnót i praktykowaniu 
dobra moralnego. Pozostawiony bez skruchy stopniowo usposabia 
do popełnienia grzechu śmiertelnego9.

1.2. Odpuszczenie grzechów przez sakramenty – rys historyczny doktryny

Pierwszym sakramentem przyjmowanym przez człowieka, który ma 
moc odpuszczania wszystkich grzechów, jest chrzest. Sobór Florencki 

	 5	Por. Rz 5,19.
	 6	KKK, n. 405.
	 7	Tamże, n. 1855-1856.
	 8	Jan Paweł II, Reconciliatio et paenitentia, n. 17.
	 9	KKK, n. 1862-1863.



44	 KS. Z. JANCZEWSKI

w Dekrecie dla Ormian z 1439 r. naucza, że skutkiem chrztu jest od-
puszczenie wszelkiego grzechu, zarówno pierworodnego, jak i oso-
bistego, oraz wszelkiej kary, jaka należy się za winę. Stąd osobom 
nowo ochrzczonym nie należy nakładać żadnej pokuty za popełnione 
grzechy, a jeżeli umrą, zanim popełnili po chrzcie grzech, od razu 
wchodzą do królestwa niebieskiego i oglądają Boga10. Natomiast Sobór 
Trydencki (1545-1563) potępia przeczących prawdzie, że łaska Jezusa 
Chrystusa udzielana człowiekowi w chrzcie odpuszcza winę grzechu 
pierworodnego oraz usuwa wszystko, co stanowi prawdziwą i właś-
ciwą istotę grzechu. Ponieważ nie ma już niczego godnego potępienia 
w tych, którzy przez chrzest są pogrzebani w śmierci z Chrystusem11.

Kodeks prawa kanonicznego w kanonie wprowadzającym do sa-
kramentu chrztu deklaruje, że uwalnia on ludzi od grzechów, odradza 
ich jako dzieci Boże i przez upodobnienie do Chrystusa nieznisz-
czalnym charakterem włącza ich do Kościoła12. Reasumując, można 
powiedzieć, że omawiany sakrament posiada najszersze możliwości 
odpuszczania grzechów, ponieważ niejako eliminuje nie tylko grzechy 
śmiertelne i powszednie, ale przede wszystkim grzech pierworodny, 
czego nie może uczynić np. sakrament pokuty i pojednania.

Drugim sakramentem odpuszczającym grzechy popełnione po 
chrzcie jest pokuta, nazywana też sakramentem pokuty i pojednania. 
Kościół od swojego początku praktykował odpuszczenie grzechów 
wiernym. Do VI wieku czynił to w formie kanonicznej pokuty pub-
licznej za grzechy ciężkie. Była ona możliwa tylko raz w życiu, dlatego 
grzesznik otrzymywał tylko jedno odpuszczenie grzechów po chrzcie. 
Dopiero od VII wieku sakrament staje się powtarzalnym, można już 
wielokrotnie stawać przed kapłanem celem otrzymania absolucji, 
udzielanej bez udziału innych wiernych, sekretnie13. Sobór Trydencki 
naucza, że apostołom i ich prawowitym następcom została udzielona 
władza odpuszczania i zatrzymywania grzechów, w celu pojednania 

	 10	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 510-511. 
	 11	Sobór Trydencki, Decretum super peccato originali, s. 238-239.
	 12	KPK, kan. 849.
	 13	B. Testa, Sakramenty Kościoła, tłum. i opr. L. Balter, Poznań 1998, s. 230-231.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 45

wiernych upadłych po chrzcie. Gdyby po chrzcie znowu splamili się 
jakimś grzechem, nie obmywa się ich ponownym chrztem, ale wyro-
kiem kapłanów, ilekroć żałują za popełnione grzechy, niejednokrotnie 
mogą być z nich uwolnieni14.

Kwintesencja nauczania Kościoła w odniesieniu do odpuszczenia 
grzechów w omawianym sakramencie znajduje się w obowiązują-
cym Kodeksie Prawa Kanonicznego. W sakramencie pokuty wierni 
wyznający uprawnionemu szafarzowi grzechy, otrzymują od Boga 
ich odpuszczenie, jednocześnie dostępując pojednania z Kościołem, 
któremu, grzesząc, zadali ranę15. Z eklezjalnym wymiarem pokuty 
wiąże się fakt sakramentalności pojednania z Bogiem, stąd odpusz-
czanie grzechów jest zawsze aktem liturgicznym, podniosłym i uro-
czystym, gestem koniecznym dla otrzymania pokoju z Bogiem16.

Trzeci sakrament, w którym może nastąpić odpuszczenie grze-
chów, także śmiertelnych, to namaszczenie chorych, nazywane 
dawniej ostatnim namaszczeniem. Kluczowym fragmentem Pisma 
św. z którego wynika ten fakt, jest List św. Jakuba apostoła. Zawiera 
on słowa: „Choruje ktoś wśród was? Niech wezwie kapłanów Kościoła, 
a oni niech się nad nim pomodlą, namaszczając go olejem w imię 
Pańskie. Modlitwa płynąca z wiary wybawi chorego i ulży mu Pan. 
A jeśli chory popełnił grzechy, Pan mu je odpuści”17. Skutkiem tego 
sakramentu jest nie tylko działanie Chrystusa w odniesieniu do cho-
roby i słabości podmiotu przyjmującego, ale, co należy podkreślić 
jako wyraźnie wspomniane w tekście natchnionym, odpuszczenie 
grzechów przez Pana Jezusa (wszelkich, bez względu czy były tylko 
lekkie, czy też ciężkie).

Od VII wielu pojawiają się rytuały namaszczenia, w których sakra-
ment chorych traktuje się w sposób ściśle uzależniony od pokuty, tak 
że staje się on poniekąd formą rozgrzeszenia pokutnego. W formułach 

	 14	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extrema eunctionis 
sacramentis, s. 482-487.
	 15	KPK 1983, kan. 959.
	 16	B. Testa, dz. cyt. s. 237.
	 17	Jk 5,14-15.



46	 KS. Z. JANCZEWSKI

liturgicznych znajdują się prośby do Boga o wybaczenie grzechów 
popełnionych różnymi częściami ciała, które się namaszcza poświę-
conym olejem. Teologowie scholastyczni stali na stanowisku, że sa-
kramentu należy udzielać u kresu życia ludzkiego, bo jego skutkiem 
jest odpuszczenie grzechów18. Według św. Tomasza z Akwinu (1225-
-1274), sakrament gładzi te grzechy, o których chory zapomniał, oraz 
słabości duchowe, braki i rany tkwiące w człowieku jako następstwo 
grzechu pierworodnego i późniejszych jego grzechów19.

Sobór Trydencki nauczał, że skutkiem tego sakramentu jest usu-
wanie winy, dodając w jednym z kanonów sankcje ekskomuniki dla 
osób nieuznających faktu odpuszczania grzechów przez namaszcze-
nie chorych20.

Opinie teologów w odniesieniu do skutku odpuszczania grzechów 
nie są jednak jednoznaczne. Istnieje przekonanie, że sakrament cho-
rych nie ma implicite tej samej władzy odpuszczania grzechów co 
sakrament pokuty21. Przykładowo, według J. Stefańskiego uwolnienie 
od grzechów nie jest specyficznym, podstawowym skutkiem sakra-
mentu chorych, stąd zasadniczo należy go przyjmować w stanie łaski. 
Uwalnia od grzechów lekkich, zaś od ciężkich w przypadku zupełnej 
niemożności przystąpienia chorego do sakramentu pokuty22.

Powyższy problem rozstrzyga niejako Katechizm Kościoła Kato-
lickiego, deklarując, że skutkiem namaszczenia chorych jest przeba-
czenie grzechów, o ile chory nie mógł go otrzymać przez sakrament 
pokuty. Namaszczenie to zatem niejako ostatnie „koło ratunkowe” 
w przypadku, gdyby spowiedź z popełnionych grzechów ciężkich 
była już niemożliwa na skutek utraty mowy albo przytomności. Na 
problem można spojrzeć jeszcze z innej perspektywy. Choroba jest 

	 18	B. Testa, dz. cyt., s. 266-267.
	 19	Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, Suppl. q. 30, a.1.
	 20	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extrema eunctionis 
sacramentis, s. 502-503; 506-507.
	 21	M. Blaza, D. Kowalczyk, Traktat o sakramentach. Dogmatyka, t. 5, Warszawa 
2007, s. 431.
	 22	J. Stefański, Sakrament chorych w reformie Soboru Watykańskiego II, Poznań 
1998, s.193.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 47

skutkiem grzechu pierworodnego, należy zatem najpierw oczyścić 
wiernego z grzechów, a następnie prosić o uzdrowienie fizyczne lub 
ulgę w cierpieniach. Przy braku takiej możliwości, św. Jakub apostoł 
oraz Kościół uznali, że grzechy mogą zostać odpuszczone w sakra-
mencie namaszczenia chorych, zanim otrzyma się podstawowe łaski 
z niego wypływające.

2. Szafarz odpuszczający grzechy

W przypadku sakramentów pokuty i namaszczenia chorych za ich 
szafarzy Kościół uznaje kapłanów, natomiast przy chrzcie wiele róż-
nych osób otrzymuje uprawnienie do jego udzielania. Czy jednak 
o tych wszystkich osobach można mówić, że są jednocześnie szafa-
rzami odpuszczenia grzechów?

2.1. Kapłani – pokuta i namaszczenie chorych

W Ewangelii według św. Jana znajdują się znamienne słowa skiero-
wane przez Jezusa do apostołów. „Którym odpuścicie grzechy, są im 
odpuszczone, a którym zatrzymacie, są im zatrzymane”23. Między 
innymi w taki sposób Chrystus ustanowił apostołów szafarzami sa-
kramentu pokuty i pojednania. Od czasów apostolskich aż po dzień 
dzisiejszy osoby posiadające święcenia kapłańskie, a więc prezbiterzy 
i biskupi, sprawują ten sakrament.

Uchwały Soboru w Konstancji (1414-1418), odnosząc się do błędów 
Wiklifa i Husa, nakazują ich zwolennikom uznanie prawd wiary, 
że kapłan w ramach swoich uprawnień może odpuszczać grzechy 
i nakładać pokutę grzesznikowi żałującemu za nie, który wcześniej 
wyznał przed tym kapłanem swoje grzechy24. Zatem odpuszcze-
nie grzechów należy do kapłana. Ma on jeszcze dwa inne zadania, 
specyficzne dla omawianego sakramentu: przyjęcie wyznania grze-
chów wraz z ich oceną oraz nałożenie pokuty. Sędziowska ocena, czy 
grzechy mogą zostać odpuszczone, wiąże się z nakazem Pana Jezusa 
przytoczonym powyżej.

	 23	J 20,23.
	 24	Marcin V, Inter cunctas, n.1261.



48	 KS. Z. JANCZEWSKI

W tym duchu nauczał również Sobór Trydencki (1545-1563). Roz-
grzeszenie dawane przez kapłana nie jest tylko udzielaniem dobro-
dziejstwa, nie ogranicza się wyłącznie do posługi głoszenia Ewangelii 
lub ogłaszania, że grzechy zostały odpuszczone. Jest bowiem czyn-
nością na wzór aktu sądowego, w którym kapłan jako sędzia ogłasza 
wyrok. Natomiast sama wiara bez pokuty nie daje żadnego odpusz-
czenia grzechów25. Dlatego kapłani, o ile duch roztropności podsu-
nie, powinni wymierzać zbawienne i odpowiednie zadośćuczynienia 
stosownie do jakości grzechów i możliwości penitentów26.

Jak zauważa M. Pastuszko, tylko kapłan sprawuje sakrament po-
kuty i numerycznie ten sam dokonuje całego sakramentu, czyli jedna 
i ta sama osoba przyjmuje wyznanie grzechów, udziela lub odmawia 
rozgrzeszenia i nakłada pokutę27. Kodeks prawa kanonicznego jasno 
i jednoznacznie stanowi: szafarzem sakramentu pokuty jest jedynie 
kapłan28. Trzeba zauważyć, że cytowana norma nie traktuje tylko 
o odpuszczeniu grzechów, ale o sakramencie pokuty całościowo, ze 
wszystkimi jego istotnymi częściami – poznaniem grzechów, ich 
oceną, decyzją o odpuszczeniu i w końcu nałożeniem na penitenta 
czynów pokutnych.

Zdatność do celebrowania sakramentu pokuty i pojednania ma 
swoje źródło w sakramencie święceń – biskupich i prezbiteratu. Stąd 
też kapłani, nawet jeżeli nie zostali upoważnieni do słuchania spo-
wiedzi, ważnie i godziwie rozgrzeszają penitentów znajdujących się 
w niebezpieczeństwie śmierci29. W tym miejscu należy przytoczyć 
inną dyspozycję kodeksową – do ważnego odpuszczania grzechów 
wymaga się, aby szafarz oprócz władzy święceń posiadał upoważnie-
nie do jej wykonywania w odniesieniu do wiernych, którym udziela 
rozgrzeszenia. Otrzymuje ją na mocy samego prawa lub też udzielenia 

	 25	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extremae unctionis 
sacramentis, s. 494-495.
	 26	Tamże, Cap. VIII.
	 27	M. Pastuszko, Sakrament pokuty i pojednania, Kielce 1999, s. 176.
	 28	KPK 1983, kan. 965.
	 29	E. Frank, I Sacramenti dell’Iniziazione, della Penitenza e dell’Unzione degli 
infermi, Roma 2012, s. 163.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 49

dokonanego przez właściwą władzę30. Upoważnienie do spowiada-
nia, a według poprzedniego kodeksu jurysdykcja do spowiadania, 
ma swoje uzasadnienie głównie we władzy, jaką kapłani posiadali 
i posiadają nad powierzonymi ich pieczy duszpasterskiej wiernymi31.

Reasumując, można stwierdzić, że w sakramencie pokuty kapłan 
ma za zadanie nie tylko odpuścić penitentowi grzechy, ale również, 
z czym nie spotykamy się w przypadku pozostałych omawianych tutaj 
sakramentów, poznać grzechy wyznawane przez penitenta, dokonać 
ich osądu oraz wyznaczyć pokutę, co całościowo stanowi specyfikę 
tego sakramentu. Wysłuchania grzechów, ich oceny oraz wyznaczenia 
zadośćuczynienia nie może dokonać osoba nieposiadająca święceń 
kapłańskich, bo grozi to karą kanoniczną interdyktu latae sententiae 
lub suspensą (w przypadku diakona)32.

W przytoczonym już wcześniej fragmencie listu św. Jakuba, apo-
stoł poucza, żeby do osób chorych wzywać kapłanów, aby ci udzielili 
namaszczenia. Szafarzami zatem drugiego z sakramentów uzdrowie-
nia są osoby wyświęcone w stopniu biskupa i prezbitera. Dekretały 
papieża Grzegorza IX (1227-1241) podają dwunastowieczną normę 
autorstwa Aleksandra III (1159-1181), która stanowi, że ostatniego na-
maszczenia (tak wtedy nazywano omawiany sakrament) może udzie-
lać jedynie kapłan33. Uzasadnienie takiego rozwiązania znajduje się 
Sumie teologicznej św. Tomasza z Akwinu (1225-1274), który stwier-
dza, iż zadaniem kapłana jest oświecanie dokonywane poprzez łaskę 
wlewaną do duszy. Taką właśnie łaskę przekazuje sakrament ostat-
niego namaszczenia, zatem mogą go sprawować wszyscy kapłani34.

Uznawanie kapłana za szafarza sakramentu namaszczenia chorych 
potwierdzają również uchwały Soborów: Florenckiego (1439-1445) 
oraz Trydenckiego (1545-1563). Florencki popiera takie stwierdzenie 

	 30	KPK 1983, kan. 966.
	 31	Szerzej na ten temat w: Z. Janczewski, Facultas ad confessiones jako akt po-
wierzenia kapłanowi misji sprawowania sakramentu pokuty i pojednania w Kościele 
katolickim, Annales Canonici 3(2007) s.101-120.
	 32	Por. KPK 1983, kan. 1379,§ 1, n. 2.
	 33	X. 5, 40, 27.
	 34	Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna, Suppl., q. 31, a. 2-3.



50	 KS. Z. JANCZEWSKI

przytoczeniem fragmentu cytowanego już wcześniej w tej publikacji 
Listu św. Jakuba35. Natomiast Trydencki odnosi się do greckiego ter-
minu presbyteroi użytego przez autora Listu, który nie oznacza osób 
świeckich starszych wiekiem we wspólnocie, tylko kapłanów. Stąd 
jedynie kapłani są szafarzami sakramentu36. Także Kodeks prawa 
kanonicznego papieża Jana Pawła II uznaje kapłanów za szafarzy 
namaszczenia chorych37.

W kontekście przygotowywania tego kodeksu po Soborze Waty-
kańskim II (1962-1965) pojawiły się dyskusje o możliwości ustana-
wiania osób świeckich lub diakonów szafarzami sakramentalnego 
namaszczenia. Jednym z argumentów było porównanie do udzielania 
Komunii św. przez szafarzy świeckich. Kapłani sprawują Eucharystię, 
zaś szafarze ją rozdzielają. Zatem biskupi przez poświęcenie oleju mo-
gliby być uznani za szafarzy, a osoby namaszczające za udzielających. 
Za takim rozwiązaniem optowały Konferencje Biskupów Stanów 
Zjednoczonych i Republiki Federalnej Niemiec38. Stolica Apostolska, 
publikując normy kodeksu z 1983 roku, nie przyjęła tych postulatów, 
uznając, że szafarzem sakramentu namaszczenia chorych nie jest 
poświęcający oleje, lecz wykonujący gest sakramentalny podczas 
namaszczania39.

Odnosząc się jeszcze raz do treści zawartych w Liście św. Jakuba, 
należy podkreślić, że przy sprawowaniu omawianego sakramentu 
przez szafarzy, którymi są prezbiterzy lub biskupi, następuje, o ile 
jest taka potrzeba, odpuszczenie grzechów. Ponieważ w okresie staro-
żytności chrześcijańskiej, pisząc o grzechach, miano na myśli przede 

	 35	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 520-521.
	 36	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extremae unctionis 
sacramentis, s. 512-513.
	 37	KPK 1983, kan. 1003 § 1.
	 38	O. Stoffel, Die Krankensalbung, w: Handbuch des katholischen Kirchenrechts, 
red. L. Listl, H. Muller, H. Schmitz, Regensburg 1983, s. 714; B.W. Zubert, Ministro de 
la uncion de los enfermos, w: Comentario exegetico al Código de Derecho Canonico, 
t. 3, Pamplona 1996, s. 876-878.
	 39	Z. Janczewski, Ustanawianie szafarzy sakramentów świętych w Kościele łaciń-
skim i Kościołach wschodnich, Warszawa 2004, s. 186.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 51

wszystkim grzechy ciężkie, bo z takimi zwracano się do szafarzy 
o rozgrzeszenie, w przypadku tekstu Jakubowego również z odpusz-
czeniem tego rodzaju grzechów mamy do czynienia. Jednakże, o ile 
przed sprawowaniem namaszczenia kapłan nie udzieli sakramentu 
pokuty, to podczas jego sprawowania nie przyjmuje już wyznania 
grzechów od chorego, a także nie wyznacza mu pokuty, chociaż na-
stępuje odpuszczenie wszystkich jego grzechów.

2.2. Osoby wyświęcone i inne – chrzest

Zwyczajnymi szafarzami są w przypadku tego sakramentu biskup, 
prezbiter i diakon. Posoborowy Rytuał Rzymski papieża Pawła VI 
na pierwszym miejscu wymienia biskupów jako głównych szafarzy 
Bożych tajemnic oraz rządców życia liturgicznego w Kościele40. Ko-
deks prawa kanonicznego z 1983 roku również uznaje biskupa jako 
pierwszego ze zwyczajnych szafarzy chrztu, udzielającego sakramentu 
szczególnie w przypadku osób dorosłych41.

Drugim szafarzem zwyczajnym omawianego sakramentu jest 
prezbiter. Kodeks prawa kanoniczego z 1917 roku deklarował, że osobą 
sprawującą chrzest jako szafarz zwyczajny jest kapłan, czyli zarówno 
prezbiter, jak i biskup42. Oddzielnie osobę prezbitera wyróżnia aktu-
alnie obowiązujący kodeks43.

Zarówno prezbiter, jak i biskup posiadają władzę odpuszczania 
grzechów, zatem nie ma wątpliwości, że grzechy zostają odpuszczone 
podczas sprawowania chrztu. Jednak poza nimi, jak się wydaje, inne 
osoby takiej władzy już nie mają. Jednakże mogą udzielać pierw-
szego sakramentu. Mowa najpierw o diakonach, którzy już w czasach 
apostolskich chrzcili osoby dorosłe44. Dochodziło do tego również 
w okresie późniejszym, chociaż uznawano ich jedynie za szafarzy 

	 40	Rituale Romanum ex decreto Oecumenici Concilii Vaticani II instaurato auc-
toritate Pauli PP. VI promulgatum. Ordo Baptismi Parvulorum, Typis Polyglottis 
Vaticanis 1973, n. 10-11.
	 41	KPK 1983, kan. 861 § 1; KPK 1983, kan. 863.
	 42	KPK 1983, kan. 737 § 2.
	 43	KPK 1983, kan. 861 § 1. 
	 44	Por. Dz 8,12-13; Dz 8,38.



52	 KS. Z. JANCZEWSKI

nadzwyczajnych sakramentu45. Sobór Watykański II (1963-1965), 
dowartościowując urząd diakona, który z biegiem lat stracił na zna-
czeniu, stając się w Kościele łacińskim jedynie przejściowym stop-
niem przed przyjęciem prezbiteratu, ustanowił diakona szafarzem 
zwyczajnym chrztu46. Postanowienia soborowe stanowiły podstawę 
do nowego ujęcia władzy diakona podczas uroczystego udzielania 
chrztu47. Dzisiaj obowiązujący Kodeks prawa kanonicznego zawiera 
normę, zgodnie z którą diakon jest obok biskupa i prezbitera zwy-
czajnym szafarzem omawianego sakramentu48. Zatem konsekwencją 
udzielonego przez niego chrztu jest odpuszczenie wszystkich grze-
chów, popełnionych wcześniej przez osobę przyjmującą sakrament.

Oprócz powyżej opisanych szafarzy posiadających sakrament 
święceń, chrzcić mogą jeszcze inni. Dzieje Apostolskie wspominają 
niejakiego Ananiasza, który ochrzcił Szawła z Tarsu (późniejszy 
św. Paweł), a według powszechnej opinii był osobą świecką49. Synod 
w Elwirze (ok. 300 r.) usprawiedliwiał udzielanie chrztu przez osobę 
świecką w przypadku rzeczywistej konieczności, np. podróży mor-
skiej czy też znacznej odległości od kościoła50. Stanowisko związane 
z możliwością chrzczenia przez świeckich w przypadku konieczności 
potwierdził między innymi w 1439 roku Sobór Florencki. I, co warte 
podkreślenia, mogą to czynić zarówno wierni ochrzczeni (kobiety 
i mężczyźni), jak również osoby nieochrzczone i heretycy51. Zresztą 
nieochrzczonych i heretyków uznał już za szafarzy chrztu papież 
Stefan I (254-257)52. Trzeba jednak podkreślić, że takie rozwiązanie 
przyjmuje Kościół łaciński, bowiem Kościoły wschodnie uważają, 

	 45	Z. Janczewski, Ustanawianie szafarzy…, dz. cyt., s. 36-43.
	 46	Sobór Watykański II, Lumen gentium, n. 29.
	 47	M. Pastuszko, Prawo o sakramentach. Normy ogólne i sakrament chrztu, War-
szawa 1983, s. 109.
	 48	KPK 1983, kan. 861 § 1.
	 49	Dz 9, 17-18; W. Schenk, Liturgia sakramentów, t. 1, Lublin 1962, s. 17.
	 50	Kan. 38, Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, 
opr. S. Głowa, I. Bieda, Poznań 1988, n. 232.
	 51	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 510-511.
	 52	Z. Janczewski, Ustanawianie szafarzy…, dz. cyt., s. 57-58.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 53

iż sakrament ten jako włączający do wspólnoty może być sprawo-
wany jedynie przez jej członków. Chociaż z drugiej strony wybitny 
wschodni kanonista D. Salachas potwierdza ważność takiego chrztu 
w przypadku konieczności, ze względu na zasadę salus animarum 
suprema lex53.

Kodeks prawa kanonicznego z 1983 roku stanowi, że w przypadku 
nieobecności lub przeszkody szafarza zwyczajnego, chrztu udziela 
godziwie katechista albo inna osoba wyznaczona przez ordynariusza 
miejsca, a w przypadku konieczności każdy człowiek posiadający 
właściwą intencję54. Zatem chrzest uroczysty podczas liturgii mogą 
sprawować osoby wyznaczone przez ordynariusza miejsca, a poza 
liturgią, kiedy zachodzi konieczność, każdy człowiek, nawet nie-
ochrzczony. Taka możliwość istnieje ze względu na fakt, iż Kościół 
widzi jej uzasadnienie w powszechnej woli zbawczej Boga oraz ko-
nieczności chrztu do zbawienia55.

Chrzest jest konieczny do zbawienia ze względu na fakt odpusz-
czania grzechów człowieka go przyjmującego. Nie ma problemu ze 
stwierdzeniem, że podczas jego celebracji grzechy te są odpuszczane 
przez kapłanów, biskupa lub prezbitera, posiadających takową wła-
dzę. Natomiast diakon, osoba świecka ochrzczona, a tym bardziej 
nieochrzczona, sakramentalnej władzy odpuszczania grzechów nie 
posiadają, a przynamniej podczas sakramentu pokuty i pojednania. 
Jednak chrzest i pokuta zasadniczo się od siebie różnią. Pierwszy 
jest udzielany właściwie bezwarunkowo, jakby „na kredyt”, przyj-
mując, że podmiot chrztu będzie próbował odrzucać postępowanie 
niezgodne z wiarą chrześcijańską i unikać grzechów. W przypadku 
jednak, kiedy to mu się nie uda po chrzcie, jego postępowanie zostanie 
poddane osądowi Kościoła (funkcji sędziego szafarza pokuty), a za 
popełnione grzechy otrzyma karę (zadośćuczynienie). Odpuszcze-
nie grzechów połączone z osądem i wyznaczeniem pokuty łączy się 

	 53	Tamże, s. 63; D. Salachas, Teologia e disciplina dei sacramenti nei Codici latino 
e orientale. Studio teologico-giuridico comparativo, Bologna 1999, s. 72-73.
	 54	KPK 1983, kan. 861 § 2.
	 55	KKK, n. 1256.



54	 KS. Z. JANCZEWSKI

z władzą sprawowania sakramentu pokuty i pojednania oraz z ka-
płaństwem. Samo przebaczenie wszystkich wcześniejszych grzechów, 
wraz z pierworodnym, należy do samego Boga, a w Jego imieniu 
jest niejako proklamowane przez szafarza chrztu. Poza tym grzechy 
popełnione przed przyjęciem do wspólnoty Kościoła, przynajmniej 
wprost, tej wspólnoty nie ranią od środka, zatem szafarz w jej imieniu 
nie musi ich przebaczać.

3. Materia i forma sakramentów oraz podmiot je przyjmujący

Czym różnią się materia i forma chrztu, pokuty oraz namaszczenia 
chorych oraz jakie warunki powinna spełnić osoba przystępująca 
do sakramentów odpuszczających grzechy, to treść kolejnej części 
niniejszej publikacji.

3.1. Materia i forma sakramentu pokuty, chrztu i namaszczenia chorych

W epoce średniowiecza teologowie zaczęli wyróżniać w znakach sa-
kramentalnych dwa współzależne od siebie elementy: materię i formę. 
Określano to mianem hylemorfizmu sakramentalnego. Współczesna 
teologia stara się unikać tych dwóch pojęć, chociaż trudno jest zna-
leźć bardziej odpowiednie określenia dla wniknięcia w istotę znaku 
sakramentalnego. Zatem sakrament będący znakiem materialnym 
i widzialnym zawiera w sobie konkretny materialny element, zwany 
materią. Jego formą są zaś słowa formuły liturgicznej, wypowiadane 
przez szafarza wykonującego obrzęd sakramentalny56.

Trudno jest jednak wyróżnić taki element materialny w sakramen-
cie pokuty i pojednania. Według św. Tomasza z Akwinu (1225-1274), 
materią jest tutaj żal za grzechy, ich wyznanie i zadośćuczynienie, 
które nie mogą występować oddzielnie. Są one konstytutywne dla 
sakramentu57. Sobór Trydencki (1545-1563) nauczał zaś, że akty pe-
nitenta, czyli skrucha, spowiedź i zadośćuczynienie są jakby mate-
rią (quasi materia) tego sakramentu, będąc wymaganymi dla jego 

	 56	M. Blaza, D. Kowalczyk, dz. cyt. s. 248.
	 57	Tamże, s. 406-407.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 55

integralności58. Kodeks prawa kanonicznego nie zawiera przepisu 
dotyczącego omawianej kwestii, natomiast jego poprzednik z 1917 
roku stanowił, że grzechy, zarówno ciężkie, jak i lekkie, są materią 
sakramentu pokuty59. W przypadku pokuty i pojednania lepszym 
określeniem jest jednak termin „elementy konstytutywne”, ponieważ 
akty penitenta nie stanowią namacalnego, materialnego elementu 
sakramentu, a jedynie jego akt woli żalu za popełnione zło, ujawnie-
nie grzechów przed spowiednikiem i w końcu, naprawienia szkód 
dokonanych przez grzech.

Łatwiejszą do wychwycenia jest materia chrztu. Wspominały już 
o niej Sobory: Florencki (1439-1445) oraz Trydencki. Jest nią praw-
dziwa, naturalna woda60. Woda jako podstawowy środek myjący, 
jest używana podczas chrztu jako symbol oczyszczania człowieka 
skażonego brudem grzechów.

Materią namaszczenia chorych jest, zgodnie z nauczaniem za-
wartym w Bulli Exultate Deo Soboru Florenckiego z 1439 roku, olej 
z oliwek poświęcony przez biskupa61. W czasach starożytnych, mię-
dzy innymi w Grecji i Rzymie, olej z oliwek służył jako lekarstwo na 
rany zadane w bitwach, do namaszczania mięśni zmęczonych podczas 
zawodów sportowych, a nawet do zmywania z ciała mocnych zabru-
dzeń. Zatem jego użycie podczas sakramentu namaszczenia chorych 
może być łączone z oczyszczeniem wiernego z grzechów i bólu jako 
następstwo grzechu. Stąd też postanowienie soborowe nakazuje na-
maszczać fragmenty ciała niejako odpowiedzialne za różnego rodzaju 
grzechy: oczy, uszy, usta, ręce, nogi, a nawet nerki „z powodu na 
mieszczącą się tam przyjemność”62. Rytuał Rzymski z 1616 roku uza-

	 58	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extremae unctionis 
sacramentis, s. 486-487.
	 59	KPK 1917, kan. 902.
	 60	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 508-509; Sobór 
Trydencki, Canones de sacramento baptismi, kan. 2. 
	 61	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 520-521.
	 62	Tamże.



56	 KS. Z. JANCZEWSKI

sadnia namaszczanie olejem właśnie tych miejsc na ciele, ponieważ 
symbolizują zmysły, narzędziową przyczynę grzechu63.

Podsumowując, można stwierdzić, iż materia dwóch sakramentów 
– chrztu i namaszczenia chorych – wprost nawiązuje do skutku ich 
udzielenia, czyli odpuszczenia grzechów. Woda i oliwa kojarzą się 
bowiem między innymi z oczyszczeniem człowieka. Materia sakra-
mentu pokuty ma zupełnie inną naturę, niematerialną. To akty woli 
penitenta, chcącego pozbyć się skutków popełnionych przez siebie 
grzechów poprzez żal za nie, wyznanie kapłanowi i przyjęcie pokuty, 
aby naprawić zło grzechowe.

Formę sakramentów stanowią, jak to już zostało wspomniane, 
formuły sakramentalne wypowiadane przez szafarzy. I tak formułą 
sakramentu pokuty są słowa: „Ja odpuszczam tobie grzechy w imię 
Ojca i Syna i Ducha Świętego”64. Odnosi się ona wprost do skutku 
sakramentu – odpuszczenia grzechów.

Tego odniesienia wprost nie znajduje się w formule chrztu: „Ja 
ciebie chrzczę w imię Ojca i Syna i Ducha Świętego”65. Natomiast 
przed namaszczeniem krzyżmem nowo ochrzczonych szafarz od-
mawia modlitwę: „Bóg wszechmogący, Ojciec naszego Pana, Jezusa 
Chrystusa, który was odrodził przez wodę i Ducha św. i udzielił wam 
odpuszczenia wszystkich grzechów…”66. Zatem, chociaż w samej 
formule sakramentalnej nie wspomina się odpuszczenia grzechów, 
fakt ten uwidoczniony jest w kolejnym etapie udzielania chrztu.

Inna sytuacja występuje przy sakramencie namaszczenia chorych. 
Formuła sakramentu brzmi następująco: „Przez to święte namasz-
czenie niech Pan w swoim nieskończonym miłosierdziu wspomoże 
ciebie łaską Ducha Świętego, Pan który odpuszcza ci grzechy, niech 

	 63	Rituale Romanum Pauli V Pontificis Maximi iussu editum, Coloniae 1640, s. 109.
	 64	Wprowadzenie teologiczne i pastoralne, nr 19, w: Obrzędy pokuty dostosowane 
do zwyczajów diecezji polskich, Katowice 1981, s. 24.
	 65	Wtajemniczenie chrześcijańskie. Wprowadzenie ogólne, n. 23, w: Obrzędy chrześ-
cijańskiego wtajemniczenia dorosłych dostosowane do zwyczajów diecezji polskich, 
Katowice 1988, s. 15.
	 66	Tamże, n. 224, s. 106.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 57

cię wybawi i łaskawie podźwignie”67. Zatem z formuły sakramen-
talnej można wnioskować, że odpuszczenie grzechów następuje nie 
tylko wtedy, kiedy wcześniej wierny nie dostąpił go w sakramencie 
pokuty i raczej nie zależy to od faktu, czy miał już możliwość przy-
stąpienia do spowiedzi, czy też nie. Słowa formuły są wyraźne – Pan 
odpuszcza ci grzechy przez to namaszczenie! Zgodnie zresztą z bi-
blijną deklaracją zawartą w Liście św. Jakuba, wszystkie obciążające 
sumienie grzesznika, bo nie ma w tym miejscu żadnego zastrzeżenia 
do jednego z ich rodzajów.

Po dokonaniu analizy formy trzech omawianych sakramentów nie 
można mieć wątpliwości, że następuje w nich odpuszczenie grzechów, 
w tym również ciężkich – śmiertelnych.

3.2. Przyjmujący sakramenty odpuszczające grzechy

W tym miejscu zostaną sprecyzowane warunki wymagane do speł-
nienia przez osoby przyjmujące omawiane sakramenty. Jako pierwszy 
zostanie omówiony sakrament pokuty, jako ten, który w głównej 
mierze został ustanowiony w celu gładzenia grzechów. Następnie 
w odniesieniu do niego nastąpi porównanie warunków związanych 
z pozostałymi. 

Obowiązujący Kodeks prawa kanonicznego stanowi, że wierny 
dla otrzymania sakramentu pokuty powinien być tak usposobiony, 
aby odrzucając swoje grzechy i posiadając postanowienie poprawy, 
nawracał się do Boga. Ponadto jest on zobowiązany wyznać wszystkie 
grzechy ciężkie popełnione po chrzcie, które nie zostały dotąd od-
puszczone. Zaleca się też wyznawanie grzechów lekkich68. Warunki 
te zostały doprecyzowane w katechizmie papieża Jana Pawła II, który 
poucza, iż pierwsze miejsce wśród aktów penitenta zajmuje żal za 
grzechy, natomiast istotną część sakramentu stanowi wyznanie grze-
chów wobec kapłana, szczególnie wszystkich grzechów śmiertelnych69. 

	 67	Wprowadzenie teologiczne i pastoralne, n. 25, w: Sakramenty chorych. Obrzędy 
i duszpasterstwo, Katowice 1978, s. 21.
	 68	KPK 1983, kan. 897-988.
	 69	KKK, n. 1451; 1456.



58	 KS. Z. JANCZEWSKI

Wiele grzechów przynosi szkodę bliźniemu, należy więc uczynić 
wszystko, aby ją naprawić, a przede wszystkim zadośćuczynić lub 
odpokutować za swoje grzechy, poprzez wypełnienie nałożonej przez 
spowiednika „pokuty”70. Omawiany sakrament wiąże się zawsze 
z procesem pokuty wewnętrznej. Omawiany dokument nazywa ją 
radykalną przemianą całego życia, powrotem do Boga całym sercem, 
zerwaniem z grzechem i odwróceniem się od zła71. Stąd, chociaż nie 
zostało to powiedziane tutaj wprost, istotnym aktem penitenta jest 
również postanowienie poprawy, wola zerwania z grzechem, szcze-
gólnie ciężkim, połączona istotowo z żalem za swoje grzechy.

Innym sposobem pojednania z Bogiem i Kościołem, obok spowie-
dzi indywidualnej, jest równoczesne rozgrzeszenie wielu penitentów, 
bez indywidualnego wyznania grzechów (nazywane także absolucją 
generalną). Do takiej formy sakramentu pokuty możliwe jest przystą-
pienie w przypadku bezpośredniego zagrożenia niebezpieczeństwem 
śmierci, a także kiedy pojawi się poważna konieczność72. Wierny, 
podobnie jak przy spowiedzi indywidualnej, ma być odpowiednio 
usposobiony, a zatem żałować za grzechy i postanowić poprawę. Nie 
wyznaje jednak swoich grzechów spowiednikowi, chociaż otrzymuje 
rozgrzeszenie. Norma kodeksowa posiada tu jednak zastrzeżenie: 
penitent musi powziąć postanowienie, że we właściwym czasie, indy-
widualnie wyspowiada się z grzechów ciężkich, których w tej chwili 
nie ma możliwości wyznania73. Bo chociaż zostały już odpuszczone 
podczas absolucji generalnej, podlegają osądowi kapłana spowied-
nika, aby ten nałożył za nie odpowiednią pokutę. Pomimo że penitent 
przystąpił do sakramentu pokuty i pojednania i został już pojednany 
z Bogiem i Kościołem, ma jeszcze do zrealizowania drugi istotny ele-
ment sakramentu: wykonanie nałożonej pokuty. Pokuta taka musi być 
adekwatna do popełnionych grzechów, stąd konieczność ich poznania 

	 70	Tamże, n. 1459.
	 71	Tamże, n. 1431.
	 72	KPK 1983, kan. 961; Szerzej na ten temat w: M. Pastuszko, Sakrament pokuty 
i pojednania…, s. 108-140.
	 73	KPK 1983, kan. 962 § 1.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 59

przez spowiednika. W przypadku śmierci zaraz po absolucji general-
nej, pokuta będzie realizowana w czyśćcu. Niedopełnienie warunku 
posiadania postanowienia wyznania grzechów ciężkich oraz brak 
odpowiedniego usposobienia, co należy koniecznie podkreślić, zo-
stało obwarowane w kodeksie nieważnością przyjęcia rozgrzeszenia 
zbiorowego74. A zatem dla integralności ważności przyjęcia sakra-
mentu pokuty, penitent również podczas rozgrzeszenia zbiorowego 
musi spełnić wszystkie warunki wymagane przy sakramencie ze 
spowiedzią indywidualną.

Grzechy człowieka zostają również odpuszczone podczas chrztu, 
jakie zatem warunki powinna spełniać osoba do niego przystępu-
jąca? W kontekście odpuszczania grzechów osobistych człowieka 
nasze rozważania dotyczą osób dorosłych, zdatnych do popełnienia 
grzechu ciężkiego.

Kodeks prawa kanonicznego stanowi, że dorosły dla przyjęcia 
chrztu musi wyrazić wolę zostania ochrzczonym, dalej zostać pouczo-
nym o prawdach wiary i obowiązkach chrześcijańskich, oraz przejść 
próbę katechumenatu. Należy go także pouczyć o konieczności żalu 
za popełnione grzechy. Intencja bycia ochrzczonym jest konieczna 
także w przypadku, kiedy znajduje się w niebezpieczeństwie śmierci. 
Wtedy należy od niego przyjąć przyrzeczenie, że będzie zachowywał 
nakazy religii chrześcijańskiej75. Zatem podstawowymi wymogami 
do udzielenia chrztu osobie dorosłej są: wiara, żal za grzechy i intencja 
przyjęcia sakramentu. Zgodnie z instrukcją Kongregacji św. Oficjum 
z 1 sierpnia 1860 roku pierwsze dwa z tych warunków należy spełnić 
dla owocności sakramentu (godziwości), natomiast trzeci dla waż-
ności, czyli aby ogóle chrzest został udzielony76.

Potrzeba żalu za grzechy wiąże się ze skutkiem omawianego sa-
kramentu – odpuszczeniem wszystkich grzechów. Żal jest bowiem 

	 74	Tamże.
	 75	KPK 1983, kan. 865.
	 76	S. Officii ad Vic. Ap. Tche-Kiang, Instructio (1.08.1860), w: H. Denzinger, Enchi-
ridion Symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Bologna 
1996, n.2836.



60	 KS. Z. JANCZEWSKI

warunkiem takiego odpuszczenia77. W okresie starożytności chrześ-
cijańskiej, w przypadku niektórych osób pracujących w zawodach 
uważanych za niegodne chrześcijanina, za wyraz takiego żalu uzna-
wano rzeczywiste zerwanie z kapłaństwem pogańskim, produkcją 
przedmiotów kultu pogańskiego, astrologią, wróżbiarstwem, pro-
stytucją itd.78 Aktualnie podczas okresu przygotowawczego, czyli 
katechumenatu, na jego drugim stopniu rozpoczyna się okres oczysz-
czenia i oświecenia ducha i serca, podczas którego od katechumenów 
wymaga się między innymi zmiany obyczajów na chrześcijańskie79.

W przypadku odpuszczenia grzechów podczas sprawowania sa-
kramentu chrztu, nowo ochrzczonemu nie wyznacza się pokuty. Nie 
musi on zatem zadośćuczynić za popełnione grzechy. Podstawę takiej 
praktyki stanowi między innymi deklaracja Soboru Florenckiego 
(1439-1445), zgodnie z którą ochrzczonym nie trzeba nakładać żad-
nej pokuty zadośćuczyniającej za wcześniejsze grzechy, albowiem 
w przypadku rychłej śmierci zaraz idą do królestwa Bożego i oglądają 
Boga80. Co ciekawe, kary doczesne nie są w tym przypadku usuwane 
ani na mocy dobrych uczynków pokutującego, ani też na podstawie 
uzyskania od Kościoła odpustu zupełnego. Teksty liturgiczne i inne 
dokumenty nie wspominają o takowym odpuście przy chrzcie. Zatem 
Bóg odpuszcza kary w swoim nieskończonym miłosierdziu, bezpo-
średnio podczas sprawowania chrztu, czerpiąc zapewne z owoców 
męki krzyżowej swojego Syna. Sakrament chrztu jako jedyny, wraz 
z odpuszczeniem wszystkich grzechów, dokonuje niejako automa-
tycznie odpuszczenia kar doczesnych związanych z tymi grzechami.

W przypadku namaszczenia chorych problem ten przedstawia się 
inaczej. Obowiązujący kodeks przed osobą przyjmującą sakrament 
stawia kilka warunków. Powinna posiadać używanie rozumu, będąc 

	 77	E. Frank, dz. cyt., s. 63.
	 78	B. Nadolski, Liturgika, t. III, Poznań 1992, s. 23.
	 79	Rituale Romanum ex decreto Oecumenici Concilii Vaticani II instaurato auc-
toritate Pauli PP. VI promulgatum. Ordo Baptismi Parvulorum, Typis Polyglottis 
Vaticanis 1973, n. 22-23.
	 80	Sobór Florencki, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo, s. 510-511; Szerzej 
na ten temat: B. Testa, dz. cyt. s. 136.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 61

w stanie świadomości prosić o namaszczenie przynajmniej pośrednio 
i w końcu nie znajdować się w stanie uporczywego trwania w jawnym 
grzechu ciężkim. Zasadniczym powodem udzielenia sakramentu 
chorych jest niebezpieczeństwo pojawiające się z powodu choroby 
lub starości81. Przesłanka używania rozumu łączy się wprost z od-
puszczaniem grzechów. Jak bowiem zauważa E. Frank, ponieważ 
ten sakrament odpuszcza grzechy, nie jest udzielany osobom bez 
używania rozumu, nie posiadającym możliwości popełnienia grzechu 
ciężkiego82. Przyjmujący w przypadku utraty przytomności, powinni 
przynajmniej implicite prosić o sakrament, bo zawsze wymagana jest 
intencja przyjęcia, przynajmniej habitualna, czyli wcześniej powzięta 
i nie odwołana. Musi ona dotyczyć zarówno przyjęcia namaszczenia, 
jak i odpuszczenia grzechów, bo taki jest jeden z celów omawianego 
sakramentu – doprowadzenie wiernego do zbawienia.

Natomiast zakaz udzielania go osobie trwającej w jawnym grzechu 
ciężkim wiąże się z faktem braku autentycznego żalu za taki grzech, 
co uniemożliwia jego odpuszczenie podczas sakramentu namaszcze-
nia chorych, a także pokuty i pojednania.

Czy odpuszczenie grzechów ciężkich następuje przy każdym udzie-
leniu sakramentu namaszczenia chorych? Według J. Stefańskiego, 
odpuszczenie nie jest specyficznym skutkiem tego sakramentu. Zatem 
powinien być zasadniczo przyjmowany w stanie łaski, czyli poprze-
dzony spowiedzią. Tak jak wszystkie sakramenty, uwalnia z grzechów 
lekkich, powszednich, nie zastępując sakramentu pokuty83. Jednak 
nie do końca można się z tą opinią zgodzić. Wybitny polski liturgi-
sta B. Nadolski podaje, że niektóre księgi liturgiczne z pierwszych 
wieków chrześcijaństwa mocno podkreślają odpuszczenie grzechów 
jak istotny skutek namaszczenia. Zarówno Konstytucje Apostolskie 
z przełomu IV i V wieku, jak i egipski Euchologion Strapiona z Thumis 
z połowy IV wieku deklarują, iż oliwa, którą namaszcza się chorych, 
wskazuje nie tyle na cel terapeutyczny jej użycia, ale sytuuje ten cel 

	 81	KPK 1983, kan. 1004 § 1; 1006-1007.
	 82	E. Frank, dz. cyt. s. 198.
	 83	J. Stefański, dz. cyt. s. 193.



62	 KS. Z. JANCZEWSKI

w szerokim horyzoncie zbawienia, stąd namaszczenie przynosi od-
puszczenie grzechów, stając się lekarstwem na życie wieczne84. W tym 
kontekście trzeba jeszcze raz przypomnieć, że w tamtych czasach, 
podczas sakramentu pokuty odpuszczano głównie grzechy ciężkie, 
bo takie uznawano za przeszkodę do zbawienia. Stąd tego sakramentu 
udzielano zasadniczo raz w życiu. Przed śmiercią tą samą łaskę ot-
wierającą bramy do życia wiecznego przyjmowano przy sakramencie 
namaszczenia.

Sobór Trydencki jako pierwszy, istotny skutek sakramentu wymie-
nia opuszczenie grzechów. Istotą sakramentu jest łaska Ducha św., 
którego namaszczenie gładzi winy85. Rytuał opracowany po Soborze 
Trydenckim z 1614 roku posiada formułę sakramentu podkreślającą 
jedynie odpuszczenie grzechów, bez odniesienia do skutków wobec 
ciała przyjmującego86. Skutkiem tak mocnego skupiania się na ko-
nieczności odpuszczania grzechów było namaszczanie wielu części 
ciała łączonych z grzechami87 (co zostało wyjaśnione we wcześniejszej 
części opracowania). A zatem, skoro oficjalne teksty władzy kościel-
nej, rytuały ukazujące sens udzielania sakramentu namaszczenia 
chorych tak mocno akcentowały aspekt odpuszczenia wszystkich 
grzechów oraz odnosząc się do kluczowego fragmentu z Listu św. Ja-
kuba, źródła natchnionego, w którym apostoł twierdzi, iż bez warun-
ków sakrament odpuszcza nieodpuszczone dotąd grzechy, można 
uznać, że takowe odpuszczenie ma miejsce nawet wtedy, gdyby chory 
nie przystąpił do sakramentu pokuty z jakiegoś powodu.

Namaszczony otrzymuje ponadto odpust zupełny kar doczesnych 
za popełnione grzechy. Aktualnie stosowany rytuał zawiera nawet 
dwie formy udzielenia takiego odpustu: odwołującą się do władzy 
kapłana otrzymanej od Stolicy Apostolskiej oraz w formie prośby, aby 

	 84	B. Nadolski, dz. cyt., s. 138.
	 85	Sobór Trydencki, Doctrina de sanctissimispoenitentiae et extrema eunctionis 
sacramentis, s. 502-503.
	 86	P.M. Gy, Le nouveau rituel des malades, La Maison-Dieu. Revue de pastorale 
liturgique 113(1973), s. 29.
	 87	R. Gosiewski, Oleje święte przy sprawowaniu sakramentów w prawie Kościoła 
łacińskiego, Warszawa 2025, s. 330.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 63

Bóg przebaczył umierającemu wszystkie kary za grzechy88. Odpustem 
objęte są zatem osoby umierające.

Reasumując, należy stwierdzić, że po odpuszczeniu grzechów 
w omawianym sakramencie choremu nie nakłada się pokuty, której 
niejednokrotnie nie może wypełnić z powodu stanu zdrowia. Otrzy-
muje odpust zupełny kar doczesnych, za które po śmierci musiałby 
pokutować w czyśćcu. Zatem w sytuacji, kiedy nie doszło wcześniej 
do spowiedzi chorego, dostępuje on odpuszczenia niewyznanych 
grzechów i odpuszczenia kar, za które nie pokutował.

Zakończenie

Chrzest posiada najszersze możliwości odpuszczania grzechów, po-
nieważ niejako eliminuje nie tylko grzechy śmiertelne i powszednie, 
ale przede wszystkim grzech pierworodny, czego nie może uczynić 
np. sakrament pokuty i pojednania. 

Podczas sprawowania sakramentu pokuty wierni wyznający 
uprawnionemu szafarzowi grzechy, otrzymują od Boga ich odpusz-
czenie, jednocześnie dostępując pojednania z Kościołem, któremu, 
grzesząc, zadali ranę. Św. Jakub apostoł, a później Kościół uznali, 
że grzechy mogą zostać odpuszczone także w sakramencie namasz-
czenia chorych, zanim otrzyma się inne, podstawowe łaski z niego 
wypływające.

W sakramencie pokuty kapłan ma za zadanie nie tylko odpuścić 
penitentowi grzechy, ale również, z czym nie spotyka się w przypadku 
pozostałych, poznać grzechy wyznawane przez penitenta, dokonać 
ich osądu oraz wyznaczyć zadośćuczynienie, co całościowo stanowi 
specyfikę tego sakramentu. Wysłuchania grzechów, ich oceny o raz 
wyznaczenia pokuty nie może dokonać osoba nieposiadająca święceń 
kapłańskich. O ile przed sprawowaniem namaszczenia kapłan nie 
udzieli sakramentu pokuty, to podczas sprawowania namaszczenia 
chorych nie przyjmuje wyznania grzechów od chorego, a także nie 
wyznacza mu pokuty, chociaż następuje wtedy rzeczywiste odpusz-
czenie wszystkich jego grzechów.

	 88	Sakramenty chorych. Obrzędy i duszpasterstwo, Katowice 2010, n. 167 a-b.



64	 KS. Z. JANCZEWSKI

Chrzest jest konieczny do zbawienia ze względu na fakt odpusz-
czania grzechów człowieka go przyjmującego, w tym także grzechu 
pierworodnego. Diakon, osoba świecka ochrzczona, a tym bardziej 
nieochrzczona, chociaż są szafarzami chrztu, nie posiadają sakra-
mentalnej władzy odpuszczania grzechów. Sakrament chrztu i pokuty 
zasadniczo się od siebie różnią. Pierwszy jest udzielany właściwie bez-
warunkowo, przyjmując że podmiot chrztu będzie próbował odrzucać 
postępowanie niezgodne z wiarą chrześcijańską i unikać grzechów. 
W przypadku jednak, kiedy to mu się nie uda po chrzcie, jego postę-
powanie zostanie poddane osądowi Kościoła dokonanemu podczas 
spowiedzi przez szafarza, a za popełnione grzechy otrzyma wymóg 
zadośćuczynienia. Dlatego że odpuszczenie grzechów połączone 
z osądem i wyznaczeniem pokuty łączy się z władzą sprawowania 
sakramentu pokuty i pojednania oraz z kapłaństwem. Samo przeba-
czenie wszystkich wcześniejszych grzechów, wraz z pierworodnym, 
należy do samego Boga, a w Jego imieniu jest niejako proklamowane 
przez szafarza chrztu. Ponadto grzechy popełnione przed przyjęciem 
do Kościoła, tej wspólnoty nie ranią od środka, zatem szafarz – kapłan 
w jej imieniu nie musi ich odpuszczać.

Materia chrztu i namaszczenia chorych wprost nawiązuje do 
skutku ich udzielenia, czyli odpuszczenia grzechów. Woda i oliwa 
kojarzą się bowiem z oczyszczeniem człowieka. Materia sakramentu 
pokuty ma zupełnie inną naturę, niematerialną. Są nią akty woli 
penitenta, chcącego pozbyć się skutków popełnionych przez siebie 
grzechów poprzez żal za nie, wyznanie kapłanowi i przyjęcie pokuty, 
aby naprawić zło.

Analizując omawiane trzy sakramenty od strony działań pod-
miotu je przyjmującego, trzeba podkreślić, iż pierwsze miejsce wśród 
wspomnianych powyżej aktów penitenta zajmuje żal za grzechy, na-
tomiast istotną część sakramentu stanowi wyznanie grzechów wobec 
kapłana, szczególnie wszystkich grzechów śmiertelnych. 

Istotnym aktem jest również postanowienie poprawy, wola zerwa-
nia z grzechem, szczególnie ciężkim, połączona istotowo z żalem za 
swoje grzechy. Stąd dla integralności ważności przyjęcia sakramentu 
pokuty, penitent również podczas rozgrzeszenia zbiorowego musi 



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 65

spełnić wszystkie warunki wymagane przy sakramencie ze spowie-
dzią indywidualną oraz mieć postanowienie, że podczas najbliższej 
spowiedzi indywidualnej przedstawi spowiednikowi odpuszczone 
przy absolucji generalnej grzechy ciężkie, aby ten nałożył za nie od-
powiednią pokutę, którą penitent będzie musiał wykonać.

Podstawowymi wymogami do udzielenia chrztu osobie dorosłej 
są: wiara, żal za grzechy i intencja przyjęcia sakramentu, pierwsze 
dwa z tych warunków należy spełnić dla godziwości sakramentu, 
natomiast trzeci dla ważności, czyli aby ogóle chrzest został udzielony. 
Od katechumenów wymaga się też zmiany obyczajów na akceptowane 
przez chrześcijan. Sakrament chrztu jako jedyny, wraz z odpuszcze-
niem wszystkich grzechów, dokonuje niejako automatycznie odpusz-
czenia kar doczesnych związanych z tymi grzechami.

W przypadku namaszczenia chorych osoba je przyjmująca po-
winna posiadać używanie rozumu, będąc w stanie świadomości, 
prosić o namaszczenie przynajmniej pośrednio i w końcu nie znaj-
dować się w stanie uporczywego trwania w jawnym grzechu ciężkim. 
Po przeprowadzeniu analizy przytoczonych w niniejszym opracowa-
niu dokumentów można uznać, że odpuszczenie grzechów podczas 
sprawowania sakramentu namaszczenia chorych ma miejsce nawet 
wtedy, gdyby chory nie przystąpił do sakramentu pokuty z jakiegoś 
powodu. Po odpuszczeniu grzechów nie nakłada mu się również 
pokuty, zamiast tego otrzymuje odpust zupełny kar doczesnych, za 
które po śmierci musiałby pokutować w czyśćcu.

Bibliografia
Źródła
Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 

auctoritate promulgatus, AAS 9/II (1917), s. 2–593. 
Codex Iuris Canonici auctoritate Joannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75 (1983), 

pars II, s. 1-317. Tekst łacińsko-polski: Kodeks prawa kanonicznego promulgo-
wany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 stycznia 1983 roku. Stan prawny na 
dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski, Poznań 2022.

Concilium Florentinum, Bulla unionis Armenorum Exultate Deo (22.11.1439), 
w: Dokumenty Soborów Powszechnych, t. 3, red. A. Baron, H. Pietras H, Kra-
ków 2004, s. 492-543.



66	 KS. Z. JANCZEWSKI

Concilium Tridentinum, Canones de sacramento baptismi (3.03.1547), w: Doku-
menty Soborów Powszechnych, t. 4, red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2004, 
s. 360-363.

Concilium Tridentinum, Decretum super peccato originali (17.06.1546), w: Do-
kumenty Soborów Powszechnych, t. 4, red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2004, 
s. 234-241.

Concilium Tridentinum, Doctrina de sanctissimis poenitentiae et extremae un-
ctionis sacramentis (25.11.1551), w: Dokumenty Soborów Powszechnych, t. 4, 
red. A. Baron A, H. Pietras, Kraków 2004, s. 482-513.

Concilum Vaticanum II, Constitutio dogmatica de Ecclesia Lumen gentium 
(21.11.1964), AAS 57 (1965), s. 5-71. Tekst polski: Sobór Watykański II, Konsty-
tucje – Dekrety – Deklaracje. Poznań 2012, s. 105-166.

Gregorius IX, Liber extra, w: Corpus Iuris Canonici, t. 2, ed. E. Friedberg, Graz 
1959, kol. 1-928.

Jan Paweł II, Reconciliatio et paenitentia (2.12.1984). Adhortacja apostolska, AAS 
77 (1985), s. 185-275. Tekst polski: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
pl/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-
-paenitentia.html.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2012.
Marcin V, Inter cunctas (22.02.1418). Bulla, w: H. Denzinger. Enchiridion Symbo-

lorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Bologna 1996, 
s. 572-577.

Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych dostosowane do zwyczajów 
diecezji polskich, Katowice 1988.

Obrzędy pokuty dostosowane do zwyczajów diecezji polskich, Katowice 1981.
Rituale Romanum ex decreto Oecumenici Concilii Vaticani II instaurato auctori-

tate Pauli PP. VI promulgatum. Ordo Baptismi Parvulorum, Typis Polyglottis 
Vaticanis 1973.

Rituale Romanum Pauli V PontificisMaximi iussue ditum, Coloniae 1640.
Sakramenty chorych. Obrzędy i duszpasterstwo, Katowice 1978.
Sakramenty chorych. Obrzędy i duszpasterstwo, Katowice 2010.
S. Officii ad Vic. Ap. Tche-Kiang, Instructio (1.08.1860), w: H. Denzinger, Enchiridion 

Symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Bologna 
1996, s. 1008-1009.



	 SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY	 67

Literatura
Augustyn, De civitate Dei, w: Patrologiae latinae cursus completus, t. 41, red. J.P. 

Migne, Parissis 1864.
Blaza M., Kowalczyk D., Traktat o sakramentach. Dogmatyka, t. 5, Warszawa 

2007.
Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, opr. S. Głowa, I. Bieda, 

Poznań 1988.
Denzinger H., Enchiridion Symbolorum definitionum et declarationum de rebus 

fidei et morum, Bologna 1996.
Frank E., I Sacramenti dell’Iniziazione, della Penitenza e dell’Unzione degli infermi, 

Roma 2012.
Gosiewski R., Oleje święte przy sprawowaniu sakramentów w prawie Kościoła 

łacińskiego, Warszawa 2025.
Gy P.M., Le nouveau rituel des malades, La Maison-Dieu. Revue de pastorale litur-

gique 113(1973), s.29-49.
Janczewski Z., Facultas ad confessiones jako akt powierzenia kapłanowi misji 

sprawowania sakramentu pokuty i pojednania w Kościele katolickim, Annales 
Canonici 3(2007), s.101-120.

Janczewski Z., Ustanawianie szafarzy sakramentów świętych w Kościele łacińskim 
i Kościołach wschodnich, Warszawa 2004.

Nadolski B., Liturgika, t. 3, Poznań 1992.
Pastuszko M., Prawo o sakramentach. Normy ogólne i sakrament chrztu, War-

szawa 1983.
Pastuszko M., Sakrament pokuty i pojednania, Kielce 1999.
Salachas D., Teologia e disciplina dei sacramenti nei Codici latino e orientale. 

Studio teologico-giuridico comparativo, Bologna 1999.
Schenk W., Liturgia sakramentów, t. 1, Lublin 1962.
Stefański J., Sakrament chorych w reformie Soboru Watykańskiego II, Poznań 1998.
Stoffel O., Die Krankensalbung, w: Handbuch des katholischen Kirchenrechts, 

red. L. Listl, H. Muller, H. Schmitz, Regensburg 1983, s. 701-724. 
Testa B., SakramentyKościoła, tłum. i opr. L. Balter, Poznań 1998.
Tomasz z Akwinu, Supplementum, w: Sancti Thomae Aequinatis Summa theo-

logiae, t. 12, Supplementum, cura et studio P. Caramello, Romae-Torino 1948.
Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, Taurini 1939.
Zubert B.W., Ministro de la uncion de los enfermos, w: Comentario exegetico al 

Código de Derecho Canonico, t. 3, Pamplona 1996, s. 876-878.

SAKRAMENTY ODPUSZCZAJĄCE GRZECHY

Streszczenie: Odpuszczenie grzechów dokonuje się nie tylko w sakramencie pokuty i po-
jednania, ale także przy chrzcie i przyjmowaniu namaszczenia chorych. W niniejszej 
publikacji został przedstawiony zarys problemu sakramentalnego odpuszczania 



68	 KS. Z. JANCZEWSKI

grzechów, z uwzględnieniem pojęcia grzechu i jego rodzajów, oraz doktryna Koś-
cioła dotycząca tych kwestii. Przeprowadzono także analizę dokumentów pod 
kątem szafarzy odpuszczających grzechy w tych sakramentach, ich materii i formy, 
a także warunków stawianych podmiotom przyjmującym chrzest, sakrament pokuty 
i namaszczenia chorych.

Słowa kluczowe: sakramenty, chrzest, pokuta, namaszczenie chorych, prawo kano-
niczne, odpuszczenie grzechów, szafarz sakramentów, przyjmujący sakramenty

SACRAMENTS THAT FORGIVE SINS

Summary: The forgiveness of sins takes place not only in the sacrament of penance and 
reconciliation but also in baptism and the anointing of the sick. This article outlines 
the issue of sacramental forgiveness of sins, taking into account the concept and 
types of sin, as well as the Church’s doctrine on these matters. It also examines 
Church documents concerning the ministers empowered to forgive sins in these 
sacraments, the matter and form of the sacraments, and the conditions required of 
those receiving baptism, penance, and the anointing of the sick.

Keywords: sacraments, baptism, penance, anointing of the sick, canon law, forgiveness 
of 	 sins, minister of sacraments, recipient of sacraments (tłum. M. Bugaj).


