
MACIEJ KILISZEK*
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
m.kiliszek@doktorant.uksw.edu.pl
ORCID 0000-0002-3208-3870

INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ W PRZEBIEG 
SOBORÓW POWSZECHNYCH W PERSPEKTYWIE 

HISTORYCZNO-PRAWNEJ

Treść: Wstęp. – 1. Sobory wczesnego chrześcijaństwa. – 2. Ugruntowanie prymatu pa-
pieskiego: od Gracjana do Lateranu. – 3. Kryzys papiestwa i geneza koncyliaryzmu 
w późnym średniowieczu. – 4. Kryzysy autorytetu i zwycięstwo prymatu. – 5. Sobór 
Florencki: manewry polityczne i debaty teologiczne. – 6. Kodyfikacja prawa sobo-
rowego. – Zakończenie

Wstęp

W Kodeksie prawa kanonicznego z 1983 r. najwyższy ustawodawca 
określił, że „Jedynie Biskup Rzymski może zwołać sobór powszechny, 
przewodniczyć mu, osobiście lub przez innych, a także przenieść 
sobór, zawiesić lub rozwiązać, jak również zatwierdzać jego dekrety”. 
Co więcej, to on „określa sprawy, które mają być przedmiotem obrad 
soboru, oraz ustala porządek obowiązujący w czasie soboru”. Usta-
wodawca kościelny zarządził też, że „do tematów zaproponowanych 
przez Biskupa Rzymskiego ojcowie soboru mogą dołączyć także inne, 
wymagają one jednak zatwierdzenia papieskiego”1.

Niniejszy artykuł analizuje, w jaki sposób historyczne zmagania 
Kościoła o zachowanie autonomii w obliczu ingerencji władzy świe-
ckiej doprowadziły do ukształtowania się tej współczesnej normy 

	 *	Maciej Kiliszek, mgr lic. prawa kanonicznego, Szkoła Doktorska UKSW – dy-
scyplina: prawo kanoniczne.
	 1	KPK 1983, kan. 338.

Prawo Kanoniczne
68(2025) nr 4
strony 69–86

DOI 10.21697/pk.2025.68.4.03



70	 M. KILISZEK

prawnej. Ten historyczny proces, który doprowadził do ukształtowa-
nia się obecnych regulacji, jest również punktem wyjścia do trwającej 
debaty nad kolegialnym sprawowaniem władzy w Kościele. Problem 
ten wpisuje się w szerszą dyskusję na temat pochodzenia jurysdykcji 
soborowej – czy jest ona w swej naturze wyłączną prerogatywą Bi-
skupa Rzymu, czy też ma inne źródła, co było przedmiotem analizy 
historycznej i teologiczno-prawnej od wczesnych wieków Kościoła2. 
Celem niniejszych badań jest ukazanie, że kanon ten nie jest arbi-
tralnym przepisem, lecz stanowi prawną kulminację wielowiekowego 
procesu, w którym Kościół wypracowywał jasne zasady jurysdykcji 
soborowej w odpowiedzi na zewnętrzne naciski. Poprzez analizę 
historyczno-prawnej ewolucji soborów, od ich początków zdomi-
nowanych przez władzę cesarską, aż po pełną kodyfikację prymatu 
papieskiego, praca dowodzi, że prawomocność i niezależność soborów 
są ostatecznie gwarantowane przez autorytet następcy św. Piotra. 
W ten sposób artykuł wnosi istotny wkład w dyskusję na temat hi-
storycznych źródeł współczesnego prawa kanonicznego, stanowiąc 
fundament dla dalszych badań nad kolegialnym sprawowaniem wła-
dzy w Kościele.

1. Sobory wczesnego chrześcijaństwa

Powszechnie uważa się, że Pierwszy Sobór Nicejski (325) został zwo-
łany i zorganizowany przez cesarza Konstantyna, bez konsultacji 
z biskupem Rzymu. Aby jednak ująć pełny obraz tej złożonej relacji, 
postać Konstantyna należy przedstawić nie jako autokratycznego dyk-
tatora teologii, lecz jako „silnego pomocnika” i „katalizator” dyskusji 
teologicznych, którego głównym motywem była stabilność polityczna 
imperium3. Euzebiusz z Cezarei w „Życiu Konstantyna” relacjonuje 

	 2	Zob. E. Olivares D’Angelo, Origen de la jurisdicción conciliar, Archivo teo-
lógico granadino 26(1963), s. 97-130.
	 3	B. Sesboüé, J. Wolinski, Historia dogmatów, t. 1 Bóg zbawienia, tłum. z franc. 
P. Rak, Kraków 1999, s. 218; D. Ramos-Lissón, Concilios de la antigüedad, w: Dic-
cionario general de derecho canónico, t. 2, red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur 
Menor 2012, s. 410.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 71

skierowane do ojców soborowych słowa cesarza, w których wyrażał 
on pragnienie przywrócenia jedności w Kościele, a nawet przekazuje, 
że cesarz uczestniczył w dyskusjach doktrynalnych. Chociaż biografia 
Konstantyna ma charakter panegiryczny, to faktem jest znaczący 
wpływu cesarza na przebieg obrad (np. wielu badaczy zgadza się, że 
Konstantyn miał istotny wpływ na włączenie do nicejskiego wyzna-
nia wiary słowa „współistotny” – homoousios, które było kluczowe 
dla potępienia arianizmu4), aczkolwiek jego rola była bardziej zo-
rientowana na cel polityczny niż na osobistą agendę doktrynalną. 
Cesarz Konstantyn, podobnie jak jego następcy, publikował kanony 
soborowe jako własne ustawy, co ilustruje głęboką symbiozę między 
władzą świecką a kościelną w tym okresie5.

Podobnie, kolejne sobory wczesnego Kościoła (I Konstantyno-
politański, Efeski, Chalcedoński) były zwoływane z inicjatywy ce-
sarzy, a ich przebieg był nierzadko uwarunkowany politycznie. Na 
Soborze Chalcedońskim (451) legat papieski Lucencjusz stwierdził, 
że Dioskor na „synodzie zbójeckim” (449) ośmielił się „zwołać synod 
bez autorytetu Stolicy Apostolskiej, co nigdy nie było dozwolone 
ani nie miało miejsca” [tłum. MK]6. To ostre stwierdzenie ilustruje 

	 4	Sobór Nicejski I, List Euzebiusza z Cezarei do swego Kościoła Ta peri tes ek-
klesiastikes, w: Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski 
(325-787) Nicea I, Konstantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstantynopol II, Kon-
stantynopol III, Nicea II, red. A. Baron, H. Pietras, tłum. ze stgr. i z łac. A. Baron, 
Kraków 2007, s. 54-61; Sokrates Scholastyk, Historia Kościoła, red. B. Brzostow-
ska, Cz. Mazur, Warszawa 1986, s. 81-92; H. Pietras, Sobór Nicejski (325). Kontekst 
religijny i polityczny. Dokumenty. Komentarze, Kraków 2013, s. 166-190; B. Sesboüé, 
J. Wolinski, dz. cyt. s. 221; L. Padovese, Wprowadzenie do teologii patrystycznej, 
red. H. Pietras, tłum. z wł. A. Baron, Kraków 1994, s. 69.
	 5	G. Alberigo, Concilium Niceanum I – 325, w: Conciliorum oecumenicorum 
generaliumque decreta, t. 1, The oecumenical councils: From Nicaea I to Nicaea II 
(325-787), red. G. Alberigo, A.M. Rieter, L. Abramowski, E. Mühlenberg, P. Conte, 
H.-G. Thümmel, G. Nedungatt, S. Agrestini, E. Lamberz, J.B. Uphus, Turnhout 2006, 
s. 7-8, 12; H. Pietras, dz. cyt., s. 137-138; Euzebiusz z Cezarei, Życie Konstantyna, 
red. A. Caba, tłum. ze stgr. T. Wnętrzak, Kraków 2007, s. 175.
	 6	K. Schatz, Prymat papieski: od początków do współczesności, tłum. z niem. 
E. Marszał, J. Zakrzewski, Kraków 2004, s. 75; E. Faventinus, De romani pontificis 



72	 M. KILISZEK

narastającą świadomość, że status soboru powszechnego zależy od 
zgody Rzymu. Tę rosnącą autonomię papieską widać również w tym, 
że kontrowersyjny kanon 28 z Chalcedonu, podnoszący rangę Kon-
stantynopola w hierarchii patriarchatów do rangi drugiej metropolii 
chrześcijaństwa, nawet zagrażając pozycji Rzymu, nigdy nie został 
uznany przez Stolicę Apostolską7. Analiza historyczno-prawna poka-
zuje, że odrzucenie tego kanonu przez papieża Leona Wielkiego było 
fundamentalnym precedensem prawnym, który wzmocnił autorytet 
papieski. Pomimo że kanon został przyjęty przez ojców soborowych 
i w obecności legatów papieskich, to stanowcze odrzucenie go przez 
Rzym było otwartym sygnałem, że autorytet soboru nie jest absolutny, 
jeśli nie jest w harmonii z prymatem Biskupa Rzymu, a także z ka-
nonami nicejskimi. Było to kluczowe wydarzenie, które kształtowało 
prawne podstawy jurysdykcji papieskiej już we wczesnym Kościele8.

Kolejne sobory również to potwierdzają. II Sobór Konstantynopo-
litański (553) został zwołany przez cesarza Justyniana, a opór papieża 
Wigiliusza (który nie wziął w nim udziału) doprowadził do tego, że 
został on zmuszony do podpisania dokumentów soborowych pod 
wpływem nacisków. Pokazuje to, że papieskie zatwierdzenie nie za-
wsze było dobrowolne. Z kolei Sobory Konstantynopolitański III 
(680-681) i Nicejski II (787), choć zwołane przez cesarzy, odbyły się 
przy silnym zaangażowaniu papieży, co świadczyło o rosnącej roli 
Rzymu. Z drugiej strony należy wspomnieć, że zwołany przez cesa-
rza Justyniana II synod trullański (691-692) miał na celu kodyfika-
cję prawa kanonicznego, co pokazuje, że cesarze bizantyjscy wciąż 

primatu adversus Justinum Febronium Theologico-Historico-Critica dissertatio, 
Faventia 1771, s. 102-103: „et synodum ausus est facere sine auctoritate Sedis Aposto-
licae, quod nunquam licuit, nes factum est”.
	 7	J. Alberigo, J.A. Dossetti, P.-P. Joannou, C. Leonardi, P. Prodi, dz. cyt., 
s. 76; A. Baron, H. Pietras, Sobór Chalcedoński (451) wprowadzenie w: Dokumenty 
Soborów Powszechnych, dz. cyt., s. 193; zob.G. H. Ruyssen, Per una revisione del 28° 
canone del Concilio di Calcedonia (451), Iura Orientalia 9(2013), s. 146-179; A. Wuyts, 
Le 28ecanon de Chalcédoine et le Fondement du Primat romain, Orientalia Christiana 
Periodica 17(1951), s. 265-282.
	 8	G.H. Ruyssen, dz. cyt., s. 157-162; A. Wuyts, dz. cyt., s. 281-282.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 73

aktywnie angażowali się w życie Kościoła. Jednakże jego dekrety nie 
zostały przyjęte na Zachodzie9.

IV Sobór Konstantynopolitański (869-870), którego powszechność 
nie jest uznawana przez większość Kościołów prawosławnych, jest 
kolejnym dowodem na to, że nawet w okresie bizantyjskim to legaci 
papiescy przewodniczyli obradom, a ich celem było m.in. wymuszenie 
podpisania dokumentu uznającego prymat biskupa Rzymu10.

2. Ugruntowanie prymatu papieskiego: od Gracjana do Lateranu

W celu zrozumienia historycznej ewolucji soborów w kontekście inge-
rencji władzy świeckiej, kluczowe jest odwołanie się do ugruntowanej 
doktryny kanonicznej, której wyrazem jest Dekret Gracjana z połowy 
XII wieku. To w tym przełomowym dziele prawnym, w Dystynk-
cji XVII, zasada wyłącznej prerogatywy papieskiej została prawnie 
ugruntowana i „skodyfikowana”. Gracjan jednoznacznie stwier-
dza, że „sobór nie powinien być zwoływany bez autorytetu Biskupa 
Rzymskiego” oraz że „nie jest ważny sobór, który nie był oparty na 
autorytecie Kościoła Rzymskiego” [tłum. MK]11. Wprowadzenie tej 
perspektywy zmienia postrzeganie późniejszych soborów. Nie są one 
już tylko historycznymi przykładami, ale konsekwentną realizacją 
zasady prawnej, która miała swoje korzenie setki lat wcześniej. Podob-
nie, papież Leon IX w liście Cum ex venerabilium z 1053 r. podkreśla, 
że „bez wyroku Biskupa Rzymskiego nie należy celebrować soboru 

	 9	H. Ohme, Concilio Trullano (Quinisexto), w: Diccionario general de derecho 
canónico, dz. cyt., s. 390.
	 10	A. Baron, H. Pietras, Sobór Konstantynopolitański IV (869-870) wprowadzenie 
w: Dokumenty Soborów Powszechnych, dz. cyt., s. 26.
	 11	C. l, D. XVII: „Absque Romani Pontificis auctoritate congregari sinodus non 
debet. Sinodum episcoporum absque huius sanctae sedis auctoritate (quamquam 
quosdam episcopos possitis congregare) non potestis regulariter facere”; C.2, D.XVII: 
„Non est ratum concilium, quod auctoritate Romanae ecclesiae fultum non fuerit. 
Regula vestra, nullas habet vires, nec habere poterit, quoniam nec ab orthodoxis 
episcopis hoc concilium actum est, nec Romanae ecclesiae legatio interfuit; cononibus 
precipientibus, sine eius auctoritate concilia fieri non debere. Nec ullum ratum est, 
aut erit unquam concilium, quod fultum fuerit auctoritate eius”.



74	 M. KILISZEK

powszechnego ani potępiać, ani składać z urzędu biskupów” [tłum. 
MK]12. Przykłady te wskazują, że zasada zawarta w kanonie 338 KPK 
1983 ma swoje prawne korzenie już w okresie średniowiecza.

Władza papieża nad soborem w okresie czterech pierwszych sobo-
rów laterańskich i dwóch soborów lyońskich wydaje się niekwestio-
nowana. Synody te stanowią wyraźny przykład działania zgodnego 
z zasadami zawartymi w kanonie 338 KPK 1983. Zwołane każdora-
zowo przez Biskupa Rzymu i prowadzone pod jego przewodnictwem, 
stanowiły idealne odzwierciedlenie papieskiej kontroli nad agendą 
i zatwierdzaniem dekretów. Na przykład, na IV Soborze Laterańskim 
papież Innocenty III po raz pierwszy poprosił o propozycje tematów, 
co podkreślało jego kontrolę nad obradami13. List Innocentego III, 
Vineam Domini Sabaoth, zwołujący IV Sobór Laterański, jasno poka-
zuje, że to papież miał pełną kontrolę nad agendą i organizacją soboru. 
W liście tym papież zaprasza duchowieństwo do wniesienia wkładu, 
ale jednocześnie zastrzega, że to on, a nie ojcowie soborowi, będzie 
ustalał tematy obrad. Dodatkowo, jednym z ważnych zagadnień, 
którymi zajmowano się podczas tego soboru, były ingerencje wła-
dzy świeckiej w wybory kościelne i kwestie patronatu, co stanowiło 
istotną odpowiedź na historyczne zmagania Kościoła o autonomię14.

	 12	Leon IX, Cum ex venerabilium (7.12.1053), w: Codicis Iuris Canonici fontes, t .1, 
Concilia generalia – Romani Pontifices. Usque ad annum 1745. N. 1-364, red. P. Ga-
sparri, Roma 1947, § 4: „non debere praeter sententiam Romani Pontificis universale 
Concilium celebrari, aut Episcopos damnari, vel deponi”.
	 13	Innocenty III, List Vineam Domini Sabaoth zwołujący IV Sobór Laterański 
(19.04.1213), w: Dokumenty Soborów Powszechnych, dz. cyt., s. 214-219; A. Baron, 
H. Pietras, Sobór Laterański IV (1215) wprowadzenie w: Dokumenty Soborów Po-
wszechnych, dz. cyt, s. 211; M. Cholewa, M. Gilski, Dziedzictwo soborów, Kraków 
2019, s. 107.
	 14	Innocenty III, dz. cyt., s. 214-219; B. Studt, Concilio Lateranense IV, w: Dic-
cionario general de derecho canónico, dz. cyt., s. 384-385.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 75

3. Kryzys papiestwa i geneza koncyliaryzmu  
w późnym średniowieczu

Okres papiestwa awiniońskiego (1309-1377), choć często postrzegany 
jako epoka upadku, w rzeczywistości był czasem głębokiej transfor-
macji administracyjnej, która położyła fundamenty pod współczesną, 
scentralizowaną strukturę Kościoła. Jak zauważa Yves Renouard, 
był to czas, w którym papieże, mieszkając w Prowansji, przeprojek-
towali rząd Kościoła, aby sprostać nowym wyzwaniom XIV wieku. 
Papież Jan XXII, postrzegany jako „geniusz administracyjny” tego 
okresu, odegrał kluczową rolę w tym procesie, zwielokrotniając liczbę 
personelu we wszystkich głównych urzędach kurialnych, takich jak 
Kamera Apostolska, Kancelaria Papieska, Penitencjaria i Rota. Ten 
wzrost biurokracji był kluczowy dla rozszerzenia kontroli papieskiej 
nad administracją15.

Nowa, scentralizowana struktura była jednak źródłem po-
wszechnej niechęci. Procedura rozpatrywania petycji, którą Joëlle 
Rollo-Koster opisuje jako „żmudny proces”, wymagała od petentów 
pokonywania skomplikowanej biurokracji: wnioski były referowane 
papieżowi, a odpowiedź była szkicowana przez abbreviatores, a na-
stępnie rozwijana przez skrybów i sprawdzana przez korektorów. 
Rosnąca liczba prawników i urzędników w Awinionie ilustruje, w jaki 
sposób papiestwo musiało „negocjować swoje prawa z państwami 
świeckimi”16.

Ta sytuacja doprowadziła do krytyki, która wykraczała poza ramy 
polityczne. Jak argumentuje Unn Falkeid, papiestwo awiniońskie 
stało się przedmiotem „zaciekłej opozycji intelektualnej”, w której 
wzięli udział William z Ockham i Marsyliusz z Padwy. W 1328 roku 
Ockham, czołowy teolog i logik, uciekł z Awinionu, dołączając do 
dworu cesarza Ludwika Bawarskiego, z którym papież Jan XXII 
był w konflikcie, co było symbolicznym aktem sprzeciwu wobec 

	 15	Y. Renouard, The Avignon Papacy: 1305-1403, tłum. z franc. Denis Bethell, 
Hamden CT 1970, s. 27-37.
	 16	J. Rollo-Koster, Avignon and Its Papacy, 1309-1417: Popes, Institutions, and 
Society, Lanham–Boulder–New York–London 2015, s. 149-155, 165-167, 184-185.



76	 M. KILISZEK

papiestwa awiniońskiego. Ockham, podobnie jak Marsyliusz, kry-
tykował papieską plenitudo potestatis. Te intelektualne ataki stanowiły 
istotne tło dla kryzysu, który nastąpił w Kościele17.

Teoria koncyliaryzmu, która wyłoniła się podczas wielkiej schizmy 
zachodniej, nie była rewolucyjną nowością, ale, jak twierdzi Brian 
Tierney, „logiczną kulminacją idei, które były osadzone w prawie 
i doktrynie samego Kościoła”18. Ten fundamentalny wniosek, po-
twierdzony przez Francisa Oakley’a, był oparty na dogłębnej analizie 
średniowiecznej kanonistyki. Tierney wykazał, że w tradycji prawni-
czej istniały dwie równoległe, choć pozornie sprzeczne, linie myślenia: 
pierwsza, podkreślająca „monarchię papieską”, i druga, kładąca nacisk 
na „korporacyjne stowarzyszenie członków Kościoła”. To właśnie 
Wielka Schizma, zmuszając do rozwiązania problemu „wielopapie-
stwa”, umożliwiła połączenie tych dwóch koncepcji w spójną teorię 
soborową19.

4. Kryzysy autorytetu i zwycięstwo prymatu

Model ten, choć wydawał się ugruntowany, został poddany próbie 
podczas Soboru w Vienne, a przede wszystkim w okresie wielkiej 
schizmy zachodniej. Sobór w Vienne (1311-1312) formalnie spełniał 
wymogi sformułowane obecnie w kanonie 338 KPK 1983, ale był 
zwołany w cieniu silnej presji króla Francji Filipa IV Pięknego. Król 
nalegał na rozwiązanie Zakonu Templariuszy, a papież Klemens V, 
będąc w „niewoli awiniońskiej”, musiał ulec tej presji.

Prawdziwym wyzwaniem okazała się jednak schizma zachodnia, 
której rozwiązanie, jak dowiedziono w poprzednim rozdziale, stało się 
koniecznością w obliczu narastającego kryzysu. Sobór w Konstancji 

	 17	U. Falkeid, The Avignon Papacy Contested: An Intellectual History from Dante 
to Catherine of Siena, Cambridge MA–London 2017, s. 52-54, 77-80.
	 18	B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory: The Contribution of the Me-
dieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Leiden–New York–Köln 1998, 
s. IX-X.
	 19	F. Oakley, Politics and Eternity: Studies in the History of Medieval and Early-
-Modern Political Thought, Leiden–Boston–Köln 1999, s. 76-78; B. Tierney, dz. cyt., 
s. 33, 217, 221-222.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 77

(1414-1418), zwołany z inicjatywy cesarza Zygmunta Luksembur-
skiego, stanowił wyjątkowy przypadek. W swojej początkowej fazie, 
wobec istnienia trzech antypapieży, obradom nie przewodniczyli 
przedstawiciele papiescy. Sobór, kierując się popularną wówczas ideą 
koncyliaryzmu, ogłosił nawet dekrety głoszące wyższość soboru nad 
papieżem. Dekret Haec sancta, uchwalony podczas piątej sesji Soboru, 
był bezprecedensową próbą przejęcia przez sobór najwyższej władzy 
w obliczu kryzysu papieskiej władzy w Kościele20. Analiza historyczna 
wskazuje, że dekrety te nie były wyrazem trwałej doktryny, lecz miały 
na celu doraźne rozwiązanie problemu wielkiej schizmy21. Niemniej 
jednak, dopiero zatwierdzenie dekretów przez nowo wybranego pa-
pieża Marcina V umożliwiło uznanie soboru za ekumeniczny, co 
paradoksalnie potwierdziło kluczową rolę papieża.

Idea koncyliaryzmu miała dalszy swój ciąg na Soborze w Bazylei 
(1431-1449), gdzie ojcowie soborowi, w opozycji do papieża Eugeniu-
sza IV, powołali antypapieża Feliksa V. Konflikt między papieżem 
Eugeniuszem IV a ojcami soborowymi w Bazylei, którzy obawiali się, 
że przeniesienie soboru jest próbą unieważnienia jego autorytetu, 
pokazał, że bez jedności z papieżem sobór nie jest w stanie funk-
cjonować22. Ostatecznie jednak to papież Eugeniusz IV przeniósł 
sobór do Ferrary i Florencji, gdzie osobiście przewodniczył obra-
dom i zatwierdził jego dekrety. To właśnie na Soborze we Florencji, 
w obliczu kryzysu z Bazylei oraz w dążeniu do unii z Kościołami 
Wschodu, ostatecznie i definitywnie zdefiniowano jurysdykcyjny 
prymat Biskupa Rzymu nad całym Kościołem. Dyskusje z delegatami 
Kościołów wschodnich doprowadziły do stworzenia dokumentu, 

	 20	J. Gill, The Fifth Session of the Council of Constance, The Heythrop Journal 
5(1964) 2, s. 131-132.
	 21	A.  Franzen, Sobór Konstancjeński, tłum. z  niem. L.  Bieńkowski, Conci-
lium: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Wybór artykułów 1-10, 1965-1966, 
s. 529-530.
	 22	A. Frenken, Concilio de Basilea-Ferrara-Florencia, w: Diccionario general 
de derecho canónico, dz. cyt., s. 361-362.



78	 M. KILISZEK

który stanowił prawną i teologiczną klęskę idei koncyliaryzmu23. 
Papież Leon X na V Soborze Laterańskim (1512-1517) jednoznacznie 
potępił koncyliarystyczne tendencje z Bazylei, stwierdzając, że „sam 
Biskup Rzymski, każdorazowo urzędujący, jako mający władzę nad 
wszystkimi soborami, posiada pełne prawo i moc zwoływania, prze-
noszenia i rozwiązywania soborów” [tłum. MK]24.

5. Sobór Florencki: manewry polityczne i debaty teologiczne

Sobór we Florencji (1438-1445) stanowi kluczowy punkt w histo-
rii Kościoła, demonstrując zarówno skuteczność manewrów poli-
tycznych papieża, jak i intensywność debat teologicznych. Papież 
Eugeniusz IV przeniósł sobór z Bazylei, aby odzyskać kontrolę nad 
obradami, a okazją stały się negocjacje z Kościołem bizantyjskim 
w sprawie unii.

Głównym motywem cesarza bizantyjskiego, Jana VIII Paleologa, 
nie była teologia, lecz desperacka potrzeba pomocy militarnej z Za-
chodu w obliczu zagrożenia ze strony Turków osmańskich. Cesarz 
aktywnie „zarządzał” swoją delegacją, a jego celem było osiągnięcie 
unii za wszelką cenę.

Joseph Gill w swojej szczegółowej pracy ujawnia kulisy sobo-
rowych obrad. Zauważa, że Grecy, zmęczeni długotrwałymi, a ich 
zdaniem bezcelowymi dyskusjami, zaczęli „narzekać” i wzywać do 
powrotu do domu, mówiąc: „Co my tu w ogóle robimy, rozmawiając 

	 23	Sobór Florencki, Bulla unii z Grekami Letentur caeli (06.07.1439), w: Doku-
menty Soborów Powszechnych, dz. cyt., s. 474-475; J. Gill, The Definition of the 
Primacy of the Pope in the Council of Florence, The Heythrop Journal 2(1961) 1, 
s. 14-15; A. Echeverri Guzmán, Un concilio, dos papas, tres patriarcas: el último 
tardío intento ecuménico entre Oriente y Occidente, Revista Guillermo de Ockham 
19(2021) 2, s. 345.
	 24	Leon X, Constitutio Pastor aeternus (19.12.1516), w: Codicis Iuris Canonici fon-
tes, t .1, Concilia generalia – Romani Pontifices. Usque ad annum 1745. N. 1-364, 
red. P. Gasparri, Roma 1947, § 6: „cum etiam solum Rom. Pont. pro tempore existen. 
tamquam auctoritatem super omnia Concilia habentem, Conciliorum indicendorum, 
transferendorum, ac dissolvendorum, plenum ius et potestatem habere”.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 79

i słuchając pustych słów?”[tłum. MK]25. Opisuje on również różnice 
w metodach argumentacji: Grecy, w tym Marek Eugenik, polegali na 
cytowaniu Pisma Świętego i ojców Kościoła, podczas gdy łacinnicy, 
jak Jan z Montenero, używali rozumowania, aby wyciągać logiczne 
wnioski z cytatów26. Te debaty, choć zniechęcały wielu, doprowadziły 
jednak do uchwalenia kluczowego dokumentu unijnego, który osta-
tecznie zdefiniował jurysdykcyjny prymat papieża.

6. Kodyfikacja prawa soborowego

Po burzliwym okresie Sobór Trydencki (1545-1563) stanowił wyraźny 
przykład soboru, w którym prymat papieski był już niekwestiono-
wany. Pomimo nacisków cesarza Karola V Habsburga, inicjatywa, 
przewodnictwo i zatwierdzenie dekretów leżały w gestii Biskupa 
Rzymu. W trakcie Soboru Trydenckiego papież nie tylko zwołał so-
bór i przewodniczył mu przez legatów, ale także zatwierdził wszystkie 
jego dekrety. Papież Pius IV skodyfikował główne nauki doktrynalne 
soboru w Professio fidei tridentina, co pokazuje jego pełną kontrolę 
nad końcowymi decyzjami soboru27.

Choć historycy wskazują na niekwestionowaną dominację papieży 
podczas tego soboru, nowsze badania sugerują, że Sobór Trydencki 
był także „kolegialnym aktem” Kościoła, a jego dekrety były wyni-
kiem współpracy, a nie jedynie narzuconej woli papieża28.

Soborowi przewodniczyli legaci papiescy, z których najważniejsi to 
Giovanni Maria Del Monte i Marcello Cervini w pierwszym okresie, 

	 25	J. Gill, The Council of Florence, Cambridge 1959, s. 169: So we Greeks began to 
chafe, not only the prelates, but all the clerics as well and the higher/ranking cour-
tiers and the whole gathering, and to say: “What on earth are we doing talking and 
listening to empty words; they are not likely to persuade us nor we them, so we ought 
to go back home”.
	 26	Tamże, s. 202-218, 272-274.
	 27	N.H. Minnich, Concilio de Trento, w: Diccionario general de derecho canónico, 
dz. cyt., s. 367-375.
	 28	G. Alberigo, Nowe poglądy na Sobór Trydencki, tłum. z niem. L. Bieńkowski, 
Concilium: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Wybór artykułów 1-10, 1965-
1966, s. 541.



80	 M. KILISZEK

oraz Ercole Gonzaga, Girolamo Seripando, Ludovico Simonetta i Gio-
vanni Morone w trzecim okresie. Ten ostatni odegrał kluczową rolę 
w doprowadzeniu soboru do końca29.

Sobór Trydencki nie zakończył się wraz z uchwaleniem ostatnich 
dekretów. Papieże, umocnieni w swojej władzy, podjęli szereg reform, 
które miały na celu wdrożenie postanowień soboru i ujednolicenie 
życia religijnego. Papież Pius IV ustanowił specjalną kongregację 
kardynałów, której zadaniem było autentyczne interpretowanie de-
kretów soborowych30. Warto zaznaczyć, że kanoniści odpowiedzialni 
za opracowanie nowego prawa kanonicznego w XX wieku korzystali 
z projektów i wyników debat toczonych na soborze, co pokazuje trwa-
łość jego wpływu na późniejsze prawodawstwo Kościoła. Działania 
te miały na celu nie tylko odpowiedź na reformację, ale także umoc-
nienie nowożytnej, scentralizowanej struktury Kościoła.

Zmagania te znalazły swoje odzwierciedlenie w kodyfikacji prawa 
kanonicznego, najpierw w Kodeksie z 1917 r., a następnie w Kodeksie 
z 1983 r. Kanon 222 Kodeksu z 1917 r. jasno stwierdza: „Nie może być 
uznany Sobór Powszechny, który nie został zwołany przez Biskupa 
Rzymskiego” [tłum. MK]31. Te normy, bazujące na historycznych 
źródłach, takich jak list Cum ex venerabilium Leona IX, konstytucja 
Pastor aeternus Leona X czy encyklika Satis cognitum Leona XIII, 
stanowią prawny wyraz ewolucji soborów.

I Sobór Watykański (1869-1870) został zwołany przez papieża 
Piusa IX, który zatwierdził program obrad i osobiście uczestniczył 
w ich przebiegu32. Listy apostolskie Piusa IX, takie jak Multiplices 
i Postquam Dei munere z lat 1869-1870, stanowią dowód, że to papież 
miał wyłączne prawo do ustalania agendy, a nawet zawieszania obrad. 
Po niespodziewanym wstrzymaniu obrad, spowodowanym zajęciem 

	 29	J.W. O’Malley, Trent: What Happened at the Council, Cambridge MA 2013, 
s. 5.
	 30	Tamże, s. 267-268.
	 31	KPK 1917, kan. 222 § 1: „Dari nequit Oecumenicum Concilium quod a Romano 
Pontifice non fuerit convocatum”.
	 32	J.R. Villar, Concilio Vaticano I, w: Diccionario general de derecho canónico, 
dz. cyt., s. 396.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 81

Rzymu przez wojska włoskie, to sam papież bullą Postquam Dei 
munere zawiesił go na czas nieokreślony. Jego ostateczne zamknięcie 
nastąpiło dopiero za pontyfikatu papieża Jana XXIII podczas II So-
boru Watykańskiego33. Nauczanie II Soboru Watykańskiego (1962- 
-1965) będącego źródłem dla normy kodeksowej, w pełni oddaje treść 
kanonu 338 KPK 1983. 

Kanoniści: Józef Krukowski, Oskar Stoffel i Eduardo Molano 
w swoich komentarzach do kanonu 338 KPK 1983 podkreślają, że 
uprawnienia papieskie są prawną konsekwencją historycznych zawi-
rowań. Kanon 338 KPK 1983 jest prawnym wyrazem dogmatu o pry-
macie papieskim. Potwierdza, że uprawnienia papieża (zwoływanie, 
przewodniczenie, przenoszenie, zawieszanie i rozwiązywanie soboru) 
są wyłączną prerogatywą Biskupa Rzymu. Komentarze zwracają także 
uwagę na fakt, że ojcowie soborowi mogą wnosić propozycje, ale ich 
przyjęcie zależy od zatwierdzenia papieża34. Ostatecznie, kodyfika-
cja z 1983 r. stanowi triumf zasady, że to Biskup Rzymu jako Głowa 
Kolegium Biskupów jest niejako „panem soboru”.

Jednak w świetle najnowszych publikacji, w tym wydanego 
w czerwcu 2024 roku dokumentu studyjnego Dykasterii ds. Popie-
rania Jedności Chrześcijan pt. Biskup Rzymu: Prymat i synodalność 
w dialogach ekumenicznych i w odpowiedziach na encyklikę Ut unum 
sint, należy zrewidować teleologiczny wniosek o triumfie papieskiego 
„panowania nad soborem”. Dokument ten, będący pierwszym od 
czasów II Soboru Watykańskiego opracowaniem systematyzującym 
ekumeniczny dialog na temat prymatu papieskiego, sugeruje, że 

	 33	Tamże, s. 395.
	 34	J. Krukowski, Komentarz do kan. 232-341, w: Komentarz do Kodeksu prawa 
kanonicznego, t. 2/1, Księga II, część 1-2. Lud Boży, Wierni chrześcijanie, Ustrój 
hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2005, s. 170-171; O. Stoffel, 
Komentarz do kan. 330-367, w: Münsterischer Kommentar zum Codex Iuris Cano-
nici unter besonderer Berücksichtigung der Rechtslage in Deutschland, Österreich 
und der Schweiz, t. 2, red. K. Lüdicke, Essen 1991, s. 338/1-2; E. Molano, Komen-
tarz do kan. 330-341, w: Comentario exegético al código de derecho canónico, t. 2/1, 
red. Á. Marzoa Rodríguez, J. Miras, R. Rodríguez-Ocaña, Pamplona 2002, s. 595-597.



82	 M. KILISZEK

proces ten nie jest „zakończonym triumfem”, lecz punktem wyjścia 
do trwającej debaty.

W dokumencie tym proponuje się m. in. „zróżnicowane spra-
wowanie prymatu”, co oznacza wyraźniejsze rozróżnienie między 
rolą papieża jako Biskupa Rzymu, Patriarchy Kościoła Łacińskiego 
i uniwersalnego sługi jedności [tłum. MK]35. Wzywa się do „ponownej 
recepcji” i „przeformułowania” nauczania I Soboru Watykańskiego, 
zauważając, że jego sformułowania były „ściśle związane z konkret-
nym kontekstem [historycznym – MK]”36. Podejmuje się kwestię sub-
sydiarności, sugerując, że władza papieża nie powinna wykraczać 
poza to, co jest niezbędne dla jego uniwersalnej posługi jedności37.

Zakończenie

Historyczna analiza soborów powszechnych prowadzi do wniosku, że 
ingerencja władzy świeckiej, choć początkowo dominująca, w sposób 
paradoksalny przyczyniła się do ukształtowania się precyzyjnych 
norm w prawie kanonicznym. Zmagania o autonomię, widoczne 
w reakcjach na cesarskie wpływy, kryzys koncyliaryzmu i naciski 
polityczne, zmusiły Kościół do wypracowania jasnych reguł. Osta-
tecznie, kodyfikacja w Kodeksie z 1917 r. i 1983 r. stanowi prawną 
kulminację tego procesu, opartego na fundamentalnym założeniu, 
że to Biskup Rzymu, jako Głowa Kolegium Biskupów, jest gwaran-
tem prawomocności i niezależności soboru. Ta historyczna ewolucja 
pokazuje, że kanon 338 KPK 1983 jest prawnym zwieńczeniem wie-
lowiekowej historii, która dowiodła, że autorytet i prymat następcy 
św. Piotra są niezbędne dla prawidłowego funkcjonowania soborów 
powszechnych. Jednakże, jak wskazuje dokument Biskup Rzymu: Pry-
mat i synodalność w dialogach ekumenicznych i w odpowiedziach na 
encyklikę Ut unum sint, proces ten nie jest „zakończonym triumfem”, 

	 35	Dykasteria ds. Popierania Jedności Chrześcijan, The Bishop of Rome: 
Primacy and Synodality in the Ecumenical Dialogues and in the Responses to the 
Encyclical Ut unum sint: A Study Document, Città del Vaticano 2024, nr. 149–152.
	 36	Tamże, nr. 145-148.
	 37	Tamże, nr. 136-139, 176.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 83

lecz punktem wyjścia do trwającej debaty, która poszukuje nowych 
dróg urzeczywistnienia prymatu w kontekście synodalności i dialogu 
ekumenicznego w XXI wieku.

Bibliografia
Źródła
Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75 (1983), 

pars II, s. 1-317. Tekst łacińsko-polski: Kodeks Prawa Kanonicznego promulgo-
wany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 stycznia 1983 roku. Stan prawny na 
dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład na język polski, Poznań 2022.

Codex Iuris Canonici Pii X Pontificis Maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus, AAS 9/II (1917), s. 2-593.

Gratianus, Decretum w: Corpus Iuris Canonici. Pars 1: Decretum Magistri Gra-
tiani, red. Æ.L. Richter, E. Friedberg, Graz 1959.

Dykasteria ds. Popierania Jedności Chrześcijan, The Bishop of Rome: Primacy 
and Synodality in the Ecumenical Dialogues and in the Responses to the Encyclical 
Ut unum sint: A Study Document, Città del Vaticano 2024.

Euzebiusz z Cezarei, Życie Konstantyna, red. A. Caba, tłum z gr. T. Wnętrzak, 
Kraków 2007.

Innocenty III, List Vineam Domini Sabaoth zwołujący IV Sobór Laterański 
(19.04.1213), w: Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, 
polski (869-1312) Konstantynopol IV, Lateran I, Lateran II, Lateran III, Lateran 
IV, Lyon I, Lyon II, Vienne, red. A. Baron, H. Pietras, tłum. z łac. A. Baron, 
Kraków 2003, s. 214-219.

Leon IX, Epistula Cum ex venerabilium (7.12.1053), w: Codicis Iuris Canonici fontes, 
t .1, Concilia generalia – Romani Pontifices. Usque ad annum 1745. N. 1-364, 
red. P. Gasparri, Roma 1947, s. 26-27.

Leon X, Constitutio Pastor aeternus (19.12.1516), w: Codicis Iuris Canonici fontes, 
t .1, Concilia generalia – Romani Pontifices. Usque ad annum 1745. N. 1-364, 
red. P. Gasparri, Roma 1947, s. 120-122.

Sobór Florencki, Bulla unii z Grekami Letentur caeli (06.07.1439), w: Dokumenty 
Soborów Powszechnych. Tekst łaciński, grecki, arabski, ormiański, polski (1414-
-1445) Konstancja, Bazylea-Ferrara-Florencja-Rzym, red. A. Baron, H. Pietras, 
tłum. ze stgr. G. Pętkowski, tłum. z łac. A. Baron, Kraków 2007, s. 458-477.

Sobór Nicejski I, List Euzebiusza z Cezarei do swego Kościoła Ta perites ekkle-
siastikes, w: Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, pol-
ski (325-787) Nicea I, Konstantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstantynopol II, 
Konstantynopol III, Nicea II, red. A. Baron, H. Pietras, tłum. ze stgr. i z łac. 
A. Baron, Kraków 2007, s. 54-61.

Sokrates Scholastyk, Historia Kościoła, red. B. Brzostowska, Cz. Mazur, War-
szawa 1986.



84	 M. KILISZEK

Literatura
Alberigo G., Concilium Niceanum I – 325, w: Conciliorum oecumenicorum ge-

neraliumque decreta, t. 1, The oecumenical councils: From Nicaea I to Nicaea 
II (325-787), red. G. Alberigo, A.M. Rieter, L. Abramowski, E. Mühlenberg, 
P. Conte, H.-G. Thümmel, G. Nedungatt, S. Agrestini, E. Lamberz, J.B. Uphus, 
Turnhout 2006, s. 1-15.

Alberigo G., Nowe poglądy na Sobór Trydencki, tłum. z niem.L. Bieńkowski, 
Concilium: Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Wybór artykułów 1-10, 
1965-1966, s. 531-542.

Alberigo J., Dossetti J.A., Joannou P.-P., Leonardi C., Prodi P., Conciliorum 
oecumenicorum decreta, Bologna 1973.

Cholewa M., Gilski M., Dziedzictwo soborów, Kraków 2019.
Baron A., Pietras H., Sobór Chalcedoński (451) wprowadzenie w: Dokumenty 

Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski (325-787) Nicea I, Kon-
stantynopol I, Efez, Chalcedon, Konstantynopol II, Konstantynopol III, Nicea II, 
red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2007, s. 193-194.

Baron A., Pietras H., Sobór Konstantynopolitański IV (869-870) wprowadzenie 
w: Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski (869-1312) 
Konstantynopol IV, Lateran I, Lateran II, Lateran III, Lateran IV, Lyon I, Lyon II, 
Vienne, red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2003, s. 25-27.

Baron A., Pietras H., Sobór Laterański IV (1215) wprowadzenie w: Dokumenty 
Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski (869-1312) Konstantyno-
pol IV, Lateran I, Lateran II, Lateran III, Lateran IV, Lyon I, Lyon II, Vienne, 
red. A. Baron, H. Pietras, Kraków 2003, s. 211-213.

Echeverri Guzmán A., Un concilio, dos papas, tres patriarcas: el último tardío 
intento ecuménico entre Oriente y Occidente, Revista Guillermo de Ockham 
19(2021) 2, s. 339-354.

Falkeid U., The Avignon Papacy Contested: An Intellectual History from Dante to 
Catherine of Siena, Cambridge MA – London 2017.

Faventinus E., De romani pontificis primatu adversus Justinum Febronium Theo-
logico-Historico-Critica dissertatio, Faventia 1771.

Franzen A., Sobór Konstancjeński, tłum. z niem. L. Bieńkowski, Concilium: 
Międzynarodowy Przegląd Teologiczny. Wybór artykułów 1-10, 1965-1966, 
s. 506-531.

Frenken A., Concilio de Basilea-Ferrara-Florencia, w: Diccionario general de de-
recho canónico, t. 2, red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, 
s. 360-363.

Gill J., The Council of Florence, Cambridge 1959.
Gill J., The Definition of the Primacy of the Pope in the Council of Florence, The 

Heythrop Journal 2(1961) 1, s. 14-29.
Gill J., The Fifth Session of the Council of Constance, The Heythrop Journal 5(1964) 

2, s. 131-143.



	 INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ…	 85

Krukowski J., Komentarz do kan. 232-341, w: Komentarz do Kodeksu Prawa Ka-
nonicznego, t. 2/1, Księga II, część 1-2. Lud Boży, Wierni chrześcijanie, Ustrój 
hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2005, s. 54-174.

Minnich N.H., Concilio de Trento, w: Diccionario general de derecho canónico, 
t. 2, red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, s. 367-375.

Molano E., Komentarz do kan. 330-341, w: Comentario exegético al Código de de-
recho canónico, t. 2/1, red. Á. Marzoa Rodríguez, J. Miras, R. Rodríguez-Ocaña, 
Pamplona 2002, s. 570-604.

Oakley F., Politics and Eternity: Studies in the History of Medieval and Early-Modern 
Political Thought, Leiden – Boston – Köln 1999.

Ohme H., Concilio Trullano (Quinisexto), w: Diccionario general de derecho ca-
nónico, t. 2, red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, s. 390-395.

O’Malley J.W., Trent: What Happened at the Council, Cambridge MA 2013.
Olivares D’Angelo E., Origen de la jurisdicción conciliar, Archivo teológico gra-

nadino 26(1963), s. 97-130.
Padovese L., Wprowadzenie do teologii patrystycznej, red. H. Pietras, tłum. 

z wł. A. Baron, Kraków 1994.
Pietras H., Sobór Nicejski (325). Kontekst religijny i polityczny. Dokumenty. Ko-

mentarze, Kraków 2013.
Ramos-Lissón D., Concilios de la antigüedad, w: Diccionario general de derecho 

canónico, t. 2, red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, s. 406-415.
Renouard Y., The Avignon Papacy: 1305-1403, tłum. z franc. Denis Bethell, Ham-

den CT 1970.
Rollo-Koster J., Avignon and Its Papacy, 1309-1417: Popes, Institutions, and Society, 

Lanham – Boulder – New York – London 2015.
Ruyssen, G. H, Per una revisione del 28° canone del Concilio di Calcedonia (451), 

Iura Orientalia 9(2013), s. 146-179.
Schatz K., Prymat papieski: od początków do współczesności, tłum. z niem. E. Mar-

szał, J. Zakrzewski, Kraków 2004.
Sesboüé B., Wolinski J., Historia dogmatów, t. 1, Bóg zbawienia, tłum. z franc. 

P. Rak, Kraków 1999.
Stoffel O., Komentarz do kan. 330-367, w: Münsterischer Kommentar zum Codex 

Iuris Canonici unter besonderer Berücksichtigung der Rechtslage in Deu-
tschland, Österreich und der Schweiz, t. 2, red. K. Lüdicke, Essen 1991, s. 330-367.

Studt B., Concilio Lateranense IV, w: Diccionario general de derecho canónico, t. 2, 
red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, s. 383-387.

Tierney B., Foundations of the Conciliar Theory: The Contribution of the Medieval 
Canonists from Gratian to the Great Schism, Leiden – New York – Köln 1998.

Villar J.R., Concilio Vaticano I, w: Diccionario general de derecho canónico, t. 2, 
red. J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Cizur Menor 2012, s. 395-400.

Wuyts A., Le 28e canon de Chalcédoine et le Fondement du Primat romain, Orien-
talia Christiana Periodica 17(1951) s. 265-282.



86	 M. KILISZEK

INGERENCJA WŁADZY ŚWIECKIEJ W PRZEBIEG SOBORÓW 
POWSZECHNYCH W PERSPEKTYWIE HISTORYCZNO-PRAWNEJ

Streszczenie: Artykuł analizuje, w jaki sposób historyczne ingerencje władzy świeckiej 
w przebieg soborów powszechnych doprowadziły do ukształtowania się współ-
czesnych norm prawa kanonicznego, w szczególności kanonu 338 Kodeksu prawa 
kanonicznego z 1983 roku. Problem badawczy koncentruje się na ewolucji autono-
mii soborów. Celem badań jest przedstawienie, jak zmagania Kościoła o niezależ-
ność wpłynęły na ostateczną kodyfikację prerogatyw papieskich. Przeprowadzona 
analiza historyczno-prawna, uwzględniająca zarówno aspekt proceduralny, jak 
i dogmatyczny, wykazuje, że początkowa dominacja władzy świeckiej wymusiła 
na Kościele stopniowe wypracowanie jasnych reguł. Kanon 338 KPK 1983 stanowi 
prawną kulminację wielowiekowych zmagań o autonomię soborów, a jednocześnie 
– w świetle najnowszych dokumentów watykańskich – praca podkreśla, że zasady 
te nie stanowią ostatecznej konkluzji, lecz punkt wyjścia dla współczesnych debat 
nad prymatem w kontekście synodalności i dialogu ekumenicznego.

Słowa kluczowe: sobór powszechny, władza świecka, prymat papieski, Kodeks 
prawa kanonicznego, historia Kościoła, prawo kanoniczne, koncyliaryzm.

THE INTERFERENCE OF SECULAR AUTHORITY IN THE PROCEEDINGS 
OF ECUMENICAL COUNCILS: A HISTORICAL AND LEGAL PERSPECTIVE

Summary: The article examines how historical interferences by secular authority in the 
proceedings of ecumenical councils contributed to the formation of contemporary 
norms of canon law, particularly Canon 338 of the 1983 Code of Canon Law. The 
research problem focuses on the evolution of the councils’ autonomy. The aim of the 
study is to demonstrate how the Church’s struggle for independence influenced the 
ultimate codification of papal prerogatives. The historical and legal analysis, which 
takes into account both procedural and dogmatic aspects, demonstrates that the 
initial dominance of secular power compelled the Church to gradually establish 
clear legal principles. Canon 338 of the 1983 Code of Canon Law constitutes the legal 
culmination of centuries-long efforts to secure the autonomy of councils. At the same 
time, in light of recent Vatican documents, the study emphasizes that these norms 
do not represent a definitive conclusion but rather a starting point for contemporary 
debates on papal primacy in the context of synodality and ecumenical dialogue. 

Keywords: ecumenical council, secular authority, papal primacy, Code of Canon 
Law, Church history, canon law, conciliarism (tłum. M. Bugaj).

Publikacja dofinansowana ze środków budżetu państwa w ramach programu 
Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego pod nazwą Perły Nauki; nr projektu 
PN/01/0114/2022; kwota dofinansowania 199.980,00 zł; całkowita wartość projektu 
199.980,00 zł


