JAKUB J. WOZNIAK

Pontificia Facolta Teologica Teresianum, Instituto Teologico Leoniano, Anagni-Roma

d' Lamistagogia nellariflessione teologica
e letteraria alla luce di “ll Piccolo Principe”
di Antoine de Saint- Exupéry

Mistagogia w refleksji teologicznej
oraz literackiej w swietle ,Matego Ksiecia”
Antoine de Saint-Exupéry

Streszczenie: Artykut stanowi probe teologiczno-symbolicznej interpretacji dzieta Antoine’ade
Saint-Exupéry’ego ,Maty Ksigze” w perspektywie mistagogii chrzescijanskiej. Autor ukazuje, ze
utwor ten, cho¢ nie ma charakteru teologicznego, moze by¢ odczytany jako wspétczesna forma
wtajemniczenia duchowego, prowadzac cztowieka ku odkryciu sensu zycia, relacji, mitosci i
nadziei. Analiza, opartanametodzie hermeneutykisymbolicznej oraz dialogu z Pismem Swietym,
patrystyka i dokumentami Kosciota, pozwala ukazaé cztery etapy mistagogicznej drogi obecnej
w tekscie, jak: prostota dziecinstwa, przyjazn jako droga do prawdy, doswiadczenie Smierci jako
paschalne przejscie oraz czyste spojrzenie serca jako forma kontemplacji. W Swietle tego dzieta
,Maty Ksigze” jawi sie jako przewodnik duchowy wspétczesnego cztowieka, ktéry w swiecie
zdominowanym przez technike i powierzchownos¢, przypomina o koniecznosci powrotu do
wewnetrznej prostoty, wrazliwosci i duchowej gtebi. Odczytanie dzieta francuskiego pisarza
w kluczu mistagogicznym ukazuje, ze literatura moze staé sie przestrzeniag teologicznego
poznania i dialogu miedzy wiarg a kultura, otwierajac cztowieka na misterium Boga obecnego
w codziennosci.

Stowa kluczowe: mistagogia, Maty Ksigze, symbol, duchowos¢, teologia literatury

Mystagogy in theological and literary reflection
in the light of The Little Prince by Antoine de
Saint-Exupéry

Abstract: This article attempts a theological and symbolic interpretation of Antoine de

Saint-Exupéry’s The Little Prince from the perspective of Christian mystagogy. The author
demonstrates that this work, although not theological in nature, can be read as a contemporary


https://doi.org/10.26142/stgd-2025-003
https://orcid.org/0000-0002-3994-619X
mailto:jakub88w%40gmail.com?subject=Studia%20Gda%C5%84skie%202025

JAKUB J. WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di , I Piccolo Principe”..

form of spiritual initiation, leading one to discover the meaning of life, relationships, love,
and hope. The analysis, based on symbolic hermeneutics and dialogue with Sacred Scripture,
patristics, and Church documents, reveals four stages of the mystagogical journey present in
the text: the simplicity of childhood, friendship as a path to truth, the experience of death as a
paschal passage, and the pure gaze of the heart as a form of contemplation. In light of this work,
The Little Prince appears as a spiritual guide for modern man, who, in a world dominated by
technology and superficiality, reminds us of the need to return to inner simplicity, sensitivity,and
spiritual depth. Reading the work of the French writer in amystagogical key shows that literature
can become a space for theological knowledge and dialogue between faith and culture, opening
man to the mystery of God present in everyday life.

Keywords: mystagogy, The Little Prince, symbol, spirituality, literary theology

Introduzione

La mistagogia, nella tradizione cristiana, ¢ intesa come il processo di introduzione
graduale dei credenti al mistero della fede. Le sue origini risalgono alla Chiesa antica, dove
questa esperienza aveva un carattere vibrante e comunitario. I Padri della Chiesa come
Cirillo di Gerusalemme, Ambrogio di Milano e Agostino d’Ippona hanno sottolineato che
I’iniziazione cristiana non puo limitarsi alla preparazione pre-battesimale, ma deve proseguire
nella cosiddetta “catechesi mistagogica™', cioé nella formazione che segue la ricezione dei
sacramenti dell’iniziazione cristiana: Battesimo, Cresima e Comunione (vedi: Cyrillus
Hierosolymitanus 1886, 1059-1128).

La mistagogia, in questo approccio, non ¢ meramente un insegnamento didattico,
ma un’esperienza viva di fede (una partecipazione viva al mistero di Cristo) che conduce
a una comprensione sempre pitl profonda della Sua presenza nella liturgia e nei sacramenti.
La teologia contemporanea, soprattutto dopo il Concilio Vaticano II, ha ripreso questa
categoria, interpretandola come un processo dinamico di maturazione della fede,
che abbraccia I’intera vita del cristiano e non solo la sua fase catechetica (Sacrosanctum
Concilium (Ecumenicum Vaticanum 11, Constitutio de Sacra Liturgia, 1964, n. 6; Pontificio
Consiglio per la Promozione della Nuova Evangelizzazione, n. 66-68).

1l termine “mistagogia” deriva dal greco pvarayoyio (da uborng, cioé iniziato, e dyw — “condurre”), che significa
“introduzione al mistero”.

Nella Chiesa antica, questo termine si riferiva alla catechesi mistagogica, ovvero agli insegnamenti impartiti
ai neofiti dopo aver ricevuto il Battesimo, la Cresima e 1’Eucaristia. Lo scopo di queste catechesi era quello
di spiegare i simboli liturgici e i sacramenti, approfondirne la comprensione e quindi introdurli a un’esperienza
piu profonda del mistero di Gesu Cristo.

Nel tempo, il concetto di mistagogia si ¢ ampliato fino a comprendere il processo generale di introduzione
spirituale all’esperienza del mistero di Dio (simboli, liturgia, Sacra Scrittura ed esperienza comunitaria).
La teologia catechetica contemporanea parla di “mistagogia” come di una pedagogia della fede che non si
ferma alla conoscenza, ma conduce oltre, all’esperienza e alla trasformazione della vita. A proposito del termine
mistagogia Vedi: (Buchta, 2017).



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

In questo contesto, “Il Piccolo Principe” di Antoine de Saint-Exupéry? emerge come
un testo non propriamente religioso, ma dotato di una capacita unica di immergere il lettore
in un’esperienza spirituale. L’autore presenta la storia di un giovane Viaggiatore, proveniente
dall’ Asteroide B-612, che ha deciso di lasciare per conoscere nuove realta (dall’ Asteroide
325 all’Asteroide 330). Il momento centrale del viaggio ¢ 1’amicizia con il Pilota-narratore
e la decisione di tornare dalla sua amata Rosa.

Dietro questa trama apparentemente semplice, quasi fiabesca, si cela una profonda
riflessione, antropologica e spirituale, sul significato della vita, delle relazioni, dell’amore
e della morte. La purezza e la semplicita del protagonista, i suoi interrogativi, le sue scelte
esistenziali diventano per il lettore un riflesso della propria condizione interiore ¢ necessaria,
rivelando cio che ¢ essenziale e nascosto all’umanita.

L’obiettivo di questo studio ¢ dimostrare che “Il Piccolo Principe” puo essere letto
come una mistagogia contemporanea che ci conduce, attraverso simboli e immagini,
a sperimentare il mistero della vita, dell’amore e della speranza. Tale interpretazione
ci permette di leggere ’opera di Saint-Exupéry non solo come una parabola universale
sulla condizione umana, ma anche come un testo che puo ispirare i credenti a riscoprire
la profondita della propria fede e la dimensione esistenziale del Vangelo.

La base metodologica dell’analisi sara una lettura simbolico-teologica, intesa come
I’interpretazione dei simboli letterari alla luce dell’ermeneutica simbolica, della tradizione
patristica e della teologia narrativa contemporanea. Questo approccio ci permette di trattare
il testo come uno spazio in cui i significati nascosti sotto la superficie della trama aprono
il lettore al significato spirituale. Una prospettiva mistagogica, radicata nella teologia
liturgica classica e nella tradizione patristica dell’iniziazione, significa leggere 1’opera
come un percorso di introduzione graduale al mistero, ovvero un processo che plasma la
percezione spirituale attraverso i simboli, gli incontri e le esperienze dei personaggi. In questa
luce, la letteratura appare come uno spazio di “iniziazione”, perché insegna la sensibilita
al mistero, apre all’esperienza di Dio e tocca il cuore umano, dove avviene un’introduzione
interiore al cristianesimo. Vale la pena ricordare qui le parole di Leone XIV dalla Lettera
apostolica “Disegnare nuove mappe di speranza”, pubblicata nel sessantesimo anniversario
della Gravissimum educationis. 11 Papa sottolinea che 1’educazione “forma la trama stessa
dell’evangelizzazione” e “davanti a mutamenti rapidi e ad incertezze che disorientano”
il patrimonio spirituale e culturale dell’'umanita “mostra una tenuta sorprendente”. Laddove

o

Antoine Marie Jean-Baptiste Roger de Saint-Exupéry nacque il 29 giugno 1900 a Lione e mori il 31 luglio
1944, durante una missione di ricognizione sul Mar Mediterraneo. Proveniente da una famiglia di profonde
tradizioni cattoliche, ricevette un’accurata formazione nelle scuole cattoliche: prima al Collége Notre-Dame
de Sainte-Croix a Le Mans, poi a Villefranche-sur-Sadne e infine al collegio Villa Saint-Jean a Friburgo,
in Svizzera. L’atmosfera religiosa di queste istituzioni, fondata sulla spiritualita cattolica e sull’educazione
morale, ebbe un impatto significativo sulla sua formazione e sulla sua idea di antropologia. Ed “Il Piccolo
Principe” ne ¢ ’esempio, dove il simbolismo delle relazioni, il senso della responsabilita e la percezione della
trascendenza riflettono i temi spirituali presenti nel pensiero dell’autore. Una biografia dettagliata dello scrittore
e aviatore francese (vedi: Schiff 1998; Cate 1990).



JAKUB J. WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di , |l Piccolo Principe”..

le comunita restano fedeli alla parola di Gesu Cristo, “non si ritirano, ma si rilanciano”,
“aprendo possibilitd nuove alla trasmissione della conoscenza e del senso”, “poiché
il Vangelo non invecchia, ma fa «nuove tutte le cose» (Ap 21,5)»” (Leone XIV 2025, n. 1.1;
Francesco 2024, n. 21). Queste parole sono in armonia con il messaggio senza tempo di
“Il Piccolo Principe”, che, come parte di un patrimonio spirituale, educa costantemente
il cuore umano alla semplicita, alla spontaneita e alla verita.

1. La mistagogia dell'infanzia, o il segreto per entrare nella
semplicita

Nella tradizione cristiana, la mistagogia presuppone che il cammino verso una
comprensione piu profonda del mistero di Dio richieda non tanto uno sforzo intellettuale
quanto, soprattutto, una trasformazione del cuore. L’appello di Gesu, contenuto nel Vangelo
di Matteo: “se non vi convertirete e non diventerete come i bambini, non entrerete nel regno
dei cieli” (18,3), non ¢ solo un monito morale, ma il fondamento del cammino iniziatico
cristiano. In senso biblico, il bambino non ¢ simbolo di immaturita, ma di naturalezza, purezza
di cuore e apertura al dono di Dio (Francesco 2015). L’infanzia spirituale, cosi intesa, apre
la strada alla mistagogia, conducendo alla scoperta della semplicitd come porta d’accesso
al mistero di Dio.

L’opera di Antoine de Saint-Exupéry “Il Piccolo Principe” puo essere letta come una
moderna parabola mistagogica. L’eroe titolare non ¢ un mero espediente della narrazione
letteraria, ma una figura teologica (immagine di una persona in una relazione primordiale
con Dio). Le sue parole, “L’essenziale ¢ invisibile agli occhi” (de Saint-Exupéry 2015,
100), richiamano la beatitudine evangelica: “Beati i puri di cuore, // perché vedranno Dio”
(Mt 5,8). In questo approccio, I’infanzia diventa una categoria ermeneutica, grazie alla
quale “Il Piccolo Principe” appare come una guida spirituale. Non impartisce conoscenze,
ma ci introduce all’esperienza del mistero attraverso la sua semplicitd e la sua sincera
sensibilita.

I primi incontri del Piccolo Principe con gli adulti sono una critica sottile, ma chiara,
della mentalita che esclude 'umanita dal mistero. Il Re, che vuole governare tutto, il Vanitoso,
che brama adorazione e ammirazione costanti, I’Ubriacone caduto nella dipendenza, I’'Uomo
d’affari, che conta costantemente le stelle, incarnano una mentalita di autosufficienza, dominio
e calcolo; il Lampionaio, che aderisce a una routine lavorativa imposta, e il Geografo, che
impara a conoscere il mondo non attraverso la propria esperienza, ma attraverso le esperienze
degli altri. Questi stessi personaggi contrastano con I’atteggiamento del bambino, che vive
nella contemplazione e nello stupore della realtd. Antoine de Saint-Exupéry, attraverso
una sottile ironia e un minimalismo poetico, rivela una caricatura antropologica dell’'uomo
moderno, che ha perso quel candore interiore dell’infanzia. I suoi dipinti allegorici rivelano



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

il dramma di un uomo che ha abbandonato la relazione in favore del dominio, I’ammirazione
in favore della vanita, la contemplazione in favore del possesso, la verita in favore
dell’apparenza, la liberta in favore dell’abitudine e la conoscenza in favore dell’informa-
zione.

Ognuno di questi poli opposti rivela un processo di degrado spirituale, in cui non si
vive piu in presenza del Mistero, ma in uno spazio di calcolo e controllo. Antoine de Saint-
Exupéry mostra al lettore che la perdita dell’infanzia spirituale non riguarda I’innocenza,
ma la sostituzione del dono con I’autosufficienza, della semplicita con 1’ambizione
e dell’apertura con il bisogno di possedere. In questo modo, “Il Piccolo Principe” non ¢ una
favola su un bambino, ma uno specchio mistagogico in cui I’adulto prende coscienza del
proprio impoverimento spirituale: dall’essere al possedere, dall’adorazione all’utilitarismo,
dal mistero alla manipolazione.

Nella tradizione patristica, la semplicita non era associata all’ingenuita, ma alla
pienezza della vita. Sant’Ireneo di Lione scrisse: Gloria enim Dei vivens homo. vita autem
hominis visio Dei (“La gloria di Dio ¢ I’uomo vivente, e la vita dell’'uomo ¢ vedere Dio”)
(Irenzeus 1856, 1037). Nel contesto di Adversus heereses, cio si riferisce a una persona
che partecipa all’economia salvifica di Dio, aperta all’azione dello Spirito. La semplicita,
intesa come integrita e trasparenza della vita, diventa la condizione per entrare nel mistero.
In questo senso, il Piccolo Principe, che non perde la capacita di meraviglia e di fiducia,
realizza cid che i Padri della Chiesa chiamavano eilikpiveio xapdiog (sincerita del cuore
verso Dio) (Gregorius Nyssenus 1857, 1270).

Nel suo libro “Gesu di Nazareth”, Joseph Ratzinger-Benedetto X VI sottolinea che
I’infanzia spirituale non € una forma di infantilismo, ma un riconoscimento radicale della
propria dipendenza da Dio (Joseph Ratzinger-Benedetto XVI 2007, 392-393; Benedetto
XVI 2012, n. 68; Giovanni Paolo II 1994). Per il cristiano, ¢ un atteggiamento che permette
di vivere la quotidianita come spazio di incontro con il Mistero. In questa prospettiva,
“I1 Piccolo Principe” dimostra che la semplicita di cuore e la capacita di meraviglia sono la
via verso la mistagogia della vita quotidiana, in cui relazioni, amicizia e fedelta diventano
segni sacramentali della presenza di Dio.

In questo modo, I’opera di Saint-Exupéry funge da guida mistagogica contemporanea.
Non offre risposte preconfezionate, ma introduce il lettore all’esperienza del mistero
attraverso il simbolo, il paradosso e I’immagine. Come gli antichi mistagoghi, 1’autore
di “Il Piccolo Principe” non spiega il mistero, ma lo svela, invitando a una trasformazione
di prospettiva e a un ritorno all’incanto del cuore. In altre parole, ¢ un ritorno a quello spazio
in cui Dio diventa visibile.



JAKUB J. WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di , || Piccolo Principe”..

2. Lamicizia come via verso la verita. La mistagogia delle
relazioni

Se il primo passo della mistagogia ¢ entrare nella semplicita di un bambino, il passo
successivo ¢ imparare a relazionarsi. La tradizione cristiana presenta il cammino verso
Dio non come un cammino solitario, ma come un cammino attraverso legami d’amore e di
amicizia. Nel Vangelo di Giovanni, Gesu dice ai suoi discepoli: “Non vi chiamo piu servi,
perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto cio
che ho udito dal Padre mio I’ho fatto conoscere a voi” (15,15). L’amicizia, quindi, appare
come una forma speciale di rivelazione, un luogo in cui la verita diventa comunicabile,
perché nasce in uno spazio di fiducia, reciprocita e dono.

L’incontro del Piccolo Principe con la Volpe ¢ il centro della mistagogia delle relazioni.
La Volpe introduce il protagonista alla logica del legame, pronunciando una delle parole
piu importanti del libro, e forse anche della letteratura: addomesticare, “significa «creare
dei legami»...” (de Saint-Exupéry, 93). Questa semplice definizione nasconde un profondo
significato teologico. “Addomesticare” pud essere inteso come un gesto sacramentale
(un segno visibile di una realta invisibile). Nel processo di “addomesticamento”, il Piccolo
Principe impara che una vera relazione richiede ritualita, pazienza e fedelta (de Saint-Exupéry,
96-97). Si tratta di gesti concreti di presenza che creano un legame invisibile. Proprio come
il sacramento rende presente la grazia, cosi la relazione, attraverso i gesti quotidiani, rende
presente 1’amore. La mistagogia delle relazioni, in questa accezione, ¢ un percorso per
scoprire che I’amore non ¢ un’idea astratta, ma un evento incarnato nella vita quotidiana.

La tradizione patristica conferma questa intuizione. Nelle sue “Confessioni”, Agostino
d’Ippona definisce 1’amico alter ego (“secondo sé”) (Aurelius Augustinus 1877a, 698).
Altrove, sottolinea che la vera amicizia ¢ possibile solo in Dio, poiché Egli stesso ¢ il vincolo
che unisce le anime nella verita (Aurelius Augustinus 1877a, 696; Aurelius Augustinus
1877b, 163). L’amico, quindi, non ¢ semplicemente un compagno di vita, ma un’icona della
presenza di Dio, in cui si apprende la verita su se stessi e sul Creatore. In questa prospettiva,
la Volpe diventa figura del mistagogo, che, esigendo pazienza e fedelta, introduce il Piccolo
Principe al mistero della relazione. Gli rivela la verita che “si vede bene solo col cuore”
(de Saint-Exupéry, 99-100), e che quindi solo I’amore ¢ capace di conoscere la verita.

Nella sua prima enciclica, Deus caritas est, Benedetto XVI ci ricorda che 1’amore
non ¢ accessorio della verita, ma la sua via. Scrive il Papa: “A partire da questo sguardo
il cristiano trova la strada del suo vivere e del suo amare” (Benedetto XVI 2006, n. 12).
Questo sguardo nasce dall’incontro con 1’amore di Dio, che trasforma il cuore ¢ plasma
il modo in cui percepiamo la realta. Il Papa prosegue: “L’incontro con le manifestazioni
visibili dell’amore di Dio puo suscitare in noi il sentimento della gioia, che nasce
dall’esperienza dell’essere amati. Ma tale incontro chiama in causa anche la nostra volonta
e il nostro intelletto. Il riconoscimento del Dio vivente ¢ una via verso 1’amore, e il «si»
della nostra volonta alla sua unisce intelletto, volonta e sentimento nell’atto totalizzante



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

dell’amore. Questo pero ¢ un processo che rimane continuamente in cammino: 1’amore non
¢ mai «concluso» e completato; si trasforma nel corso della vita, matura e proprio per questo
rimane fedele a se stesso” (Benedetto XVI 2006, n. 17). L’amicizia, in questa prospettiva,
ha un carattere mistagogico, perché attraverso gesti e sacrifici quotidiani, rivela una realta piu
grande che sensi non percepiscono. La relazione tra il Piccolo Principe e la Volpe, costruita
sulla pazienza, il rito e la fedelta, pud essere letta come una parabola della sacramentalita
quotidiana. Essa mostra come ogni vera relazione sia luogo di rivelazione di Dio, che ¢ amore
(cfr. 1 Gv 4,8.16).

Lamistagogiadellerelazioni, tuttavia, nonsiesaurisce conilmero “addomesticamento”,
ma conduce alla verita della responsabilita. La volpe dice: “Diventi responsabile per sempre
di cio che hai addomesticato” (de Saint-Exupéry, 100). Queste parole, diventate un canone
della letteratura mondiale, esprimono 1’essenza dell’etica cristiana, dove I’amore non ¢ un
sentimento passeggero, ma un impegno. L’amicizia ¢ un “sacramento” non solo perché
rivela la verita, ma anche perché dura e richiede fedelta. La fedelta pud essere intesa qui
come la sua forma liturgica, e la responsabilita come una comunione quotidiana. In questo
modo, “Il Piccolo Principe” insegna che la verita si rivela nell’amore e I’amore matura nella
responsabilita.

Letto in questa prospettiva, I’incontro con la Volpe diventa il cuore della mistagogia
che pervade I’intero libro. Rivela che 1’accesso al mistero non avviene nella contemplazione
solitaria, ma in una relazione che, seppur fragile e impegnativa, conduce a Dio, fonte di ogni
amicizia.

3. La mistagogia della morte. Transizione e speranza
escatologica

1l viaggio del Piccolo Principe culmina nel suo incontro volontario con il serpente,
che, fin dalla prima lettura, evoca associazioni con il mistero della morte. Il serpente,
presentato in modo discreto e simbolico, non ¢ semplicemente una creatura velenosa, ma
una figura di transizione: “Colui che tocco, lo restituisco alla terra da cui € uscito” (de Saint-
Exupéry, 86). L’eroe accetta consapevolmente questo incontro per tornare a casa sul suo
asteroide B-612 (de Saint-Exupéry, 122), lasciandosi alle spalle il suo corpo terreno come
un guscio abbandonato (de Saint-Exupéry, 121-122). Questo motivo evoca chiaramente
il concetto cristiano della morte come Pasqua, cio¢ un passaggio verso la pienezza della vita.

La scena del morso del serpente, come la croce, combina elementi di apparente
sconfitta ¢ gloria nascosta. Il narratore vede solo un corpo disteso sulla sabbia, ma in realta
avviene una transizione: il Piccolo Principe torna al suo pianeta (de Saint-Exupéry, 123-124),
al mondo che ¢ la sua casa. In questo modo, 1’opera di Antoine de Saint-Exupéry introduce
il lettore alla logica del mistero pasquale: la vita nasce dall’abbandono e la morte non ¢ la
fine, ma la porta verso la pienezza (Daniélou 1994, 23).



JAKUB J.WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di Il Piccolo Principe”..

Nel Vangelo secondo Giovanni, Gesu afferma: “Nella casa del Padre mio vi sono
molte dimore. Se no, vi avrei mai detto. «Vado a prepararvi un posto»?” (14,2). La certezza
di Gesu Cristo ¢ illuminata dal simbolo del “ritorno a casa” del Piccolo Principe, che puo
essere letto come un’immagine letteraria della speranza escatologica, come ’anelito del cuore
umano verso la patria d’origine. Evitando la terminologia religiosa, Saint-Exupéry trasmette
in linguaggio poetico la stessa intuizione che il cristianesimo esprime nel simbolismo della
“patria celeste” (cfr. Fil 3,20; Rm 8,25; Col 3,1-4; Eb 11,13-16; Ap 21,2). La morte, quindi,
non diventa negazione della vita, ma momento di ritorno alla Fonte.

La tradizione dei Padri della Chiesa ha interpretato la morte proprio in questa luce.
Non come fine dell’esistenza, ma come passaggio verso la pienezza della vita. San Cipriano
di Cartagine scrisse nella sua opera De mortalitate: “Nessuno di noi pianga la morte, poiché
sappiamo che essa ¢ un passaggio alla vita” (Cyprianus Carthaginensis 1891, 618.623).
Altrove, lo stesso autore sottolinea che la morte ¢ una nascita all’immortalita, perché conduce
I’'uomo dalla mortalita alla partecipazione della vita di Dio (Cyprianus Carthaginensis 1891,
620). Per i primi cristiani, questa era una verita profondamente radicata nella fede pasquale,
dove il giorno della morte era chiamato dies natalis, ovvero “giorno della nascita al cielo”.
In questa comprensione, la morte non ¢ la fine, ma I’inizio dell’'unione con Gesu Cristo
Risorto, che attraverso la morte ¢ passato alla vita, aprendo ai credenti la via della speranza.

La teologia contemporanea prosegue questa tradizione, approfondendo la
comprensione del mistero della morte e della vita alla luce dell’insegnamento della Chiesa.
Nella sua lettera Placuit Deo, il Dicastero per la Dottrina della Fede ci ricorda che la salvezza
portata da Gesu Cristo non consiste solo nel rinnovamento morale dell’'uvomo, ma in una
reale unione con Lui, che vince il peccato e la morte (Congregazione per la Dottrina della
Fede 2018). La salvezza portata da Gesu consiste nello stringersi a Lui e nel farsi partecipi
della sua vita, che ¢ vittoria sul peccato e sulla morte. Emerge che la salvezza non consiste in
un’evasione dal mondo né in un’esperienza meramente interiore, ma nella condivisione della
realta pasquale, ossia il passaggio dalla morte alla vita compiuta in Gesu Cristo.

In modo analogo, il Dicastero per la Dottrina della Fede, nel suo successivo documento
Samaritanus bonus, sottolinea che la morte non ¢ la fine, ma un passaggio verso 1’eternita,
in cui Dio accoglie I’'uvomo nella sua casa (Congregazione per la Dottrina della Fede2020).
La Chiesaricorda che I’esperienza della morte, spesso percepita come drammatica e definitiva,
diventa, alla luce della fede, un atto di affidamento. Si tratta di una sorta di “si” definitivo
rivolto a Dio, che conduce I’uomo verso la pienezza della vita. In questa prospettiva, la morte
del Piccolo Principe puo essere letta come un’introduzione mistagogica al mistero della
speranza. Questo passaggio simbolico, che svela il senso della vita, mostra che ’amore non
si esaurisce con la morte, ma apre I’uomo all’eternita. In questo modo, il racconto letterario
di Antoine de Saint-Exupéry risuona con la comprensione cristiana della Pasqua: “Chi ama
la propria vita, la perde e chi odia la propria vita in questo mondo, la conservera per la vita
eterna” (Gv 12,25).



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

La scena letteraria del morso del serpente ¢ quindi un simbolo pasquale di
trasformazione. Il lettore, accompagnando il giovane Eroe, viene introdotto a un’esperienza
che la teologia descrive come fransitus, cio¢ un passaggio dal tempo all’eternita, dalla terra
al cielo. Qui, Saint-Exupéry non fa del moralismo, ma lascia che la conoscenza della morte
diventi un viaggio mistagogico. Cio¢, attraverso la partecipazione emotiva al mistero del
passaggio, il lettore entra in uno spazio di fede. La morte del Piccolo Principe rivela cio che
il cristianesimo interpreta alla luce della Resurrezione: che I’amore ¢ piu forte della morte
(cfr. Ct 8,6-7; 1 Cor 15,26).

In questo modo, “Il Piccolo Principe” diventa non solo una storia sull’infanzia
e I’amicizia, ma anche sul passaggio definitivo: la Pasqua della vita. La morte (intesa come
ritorno a casa) ci insegna che ogni autentico atto d’amore contiene il seme della speranza,
e la speranza escatologica non ¢ altro che la fede nell’incontro finale con il Dio dell’amore.

4. La mistagogia del cuore che ha capacita di discernere,
ovvero l'ermeneutica dello sguardo puro

Le parole della Volpe, “si vede bene solo col cuore. L’essenziale ¢ invisibile agli
occhi” (de Saint-Exupéry 2015, 99-100), costituiscono il culmine dell’intero viaggio del
Piccolo Principe. Questa frase, spesso citata come aforisma morale, possiede in realta una
dimensione piu profonda, mistagogica. Indica la necessita di passare dalla visione superficiale
alla contemplazione, dallo sguardo esteriore al vedere “con gli occhi del cuore”. Cio dimostra
che le persone, indipendentemente dall’eta, “chiedono profondita” (Leone XIV 2025,
n. 10.3).

Uno sguardo simile non ¢ meramente un atto cognitivo, ma una partecipazione alla
verita. Nella spiritualita cristiana, corrisponde alla beatitudine evangelica: “Beati i puri di
cuore, // perché vedranno Dio” (Mt 5,8). La purezza del cuore non ¢ qui una categoria morale,
ma epistemologica. Significa una purificazione interiore che apre la persona alla conoscenza
di Dio, del mondo e di sé stessi alla luce dell’amore.

Nella Lettera agli Efesini, san Paolo prega: “illumini [Dio] gli occhi del vostro cuore
per farvi comprendere a quale speranza vi ha chiamati” (Ef 1,18). Qui, I’Apostolo usa
I’espressione “occhi del vostro cuore” (zovg dpBaiuods tijc kapdiag), tipica della tradizione
biblica, per esprimere 1’idea di visione spirituale, di conoscenza che scaturisce dall’amore
e dalla fede. Questa idea ¢ ulteriormente sviluppata da san Gregorio di Nissa, che nelle sue
“Omelie sul Cantico dei Cantici” insegna che un cuore purificato dalla passione diventa
uno specchio che riflette I’immagine della bellezza divina (Gregorius Nyssenus 1858, 823).
Per il Padre della Cappadocia, vedere Dio non significa una visione statica dopo la morte,
ma un processo dinamico di cambiamento dello sguardo, ora nel presente, in cui il cuore si
inclina gradualmente a vedere il bene.



JAKUB J. WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di , || Piccolo Principe”..

In questo contesto, “Il Piccolo Principe” assume la dimensione mistagogica di una
guida. Viaggiando attraverso i pianeti, il protagonista incontra persone la cui prospettiva
¢ stata ridotta all’interesse personale, alla vanita o al potere. Solo I’incontro con la Volpe
e I’esperienza dell’“addomesticamento” gli aprono il cuore a un nuovo modo di percepire.
Da quel momento in poi, il piccolo Viandante inizia a vedere “sacramentalmente”, percependo
nell’esterno un segno di una realta invisibile. Come nella liturgia, un segno non ¢ un simbolo
vuoto, ma la partecipazione a un mistero. Il Piccolo Principe, quindi, insegna una prospettiva
che non si ferma alla superficie, ma penetra nelle profondita dell’essenza.

Questa visione “sacramentale” ha una doppia dimensione: esistenziale ed epistemo-
logica. Esistenziale, perché trasforma il modo di stare al mondo, insegnando un atteggiamento
di gratitudine e di attenzione, che si scopre nelle relazioni quotidiane di dono. Epistemologica,
perché fa dell’amore una via di conoscenza. Benedetto XVI ci ricorda che 1’amore apre gli
occhi (Benedetto XVI 2006, n. 31), ¢ grazie ad esso la conoscenza diventa partecipazione alla
verita, non possesso di essa. In questo spirito, Papa Prevost integra e sviluppa 1’intuizione
che fu di Papa Ratzinger e nota che “non bastano aggiornamenti tecnici: occorre custodire un
cuore che ascolta, uno sguardo che incoraggia, una intelligenza che discerne” (Leone XIV
2025, n. 5.2). Questo modo di conoscere presuppone il coinvolgimento integrale della persona
e conduce a un “cuore che vede”, che non ¢ solo una metafora spirituale, ma un’ermeneutica
radicata nella luce del bene.

La mistagogia del “cuore che vede” in “Il Piccolo Principe” ¢ quindi di natura
iniziatica, ovvero conduce il lettore da uno sguardo esteriore a uno sguardo contemplativo.
Antoine de Saint-Exupéry, come i grandi maestri spirituali, non fornisce risposte
preconfezionate, ma invita all’esperienza. Attraverso la semplicita della relazione, il rituale
dell’*“addomesticamento” e la tenerezza dello sguardo, il suo racconto diventa una mistagogia
di un cuore puro che ci insegna a vedere il mondo alla luce dell’amore.

“Si vede bene solo col cuore” (de Saint-Exupéry, 99-100) non ¢ solo sapienza
sull’amore, ma il culmine del cammino mistagogico: un cuore purificato vede Dio, e in Lui
il mondo, gli altri e se stesso. A questo punto, la narrazione letteraria si interseca con la
teologia: un cuore trasformato dall’amore diventa luogo di conoscenza e contemplazione,
uno sguardo puro che partecipa della verita. Da qui, Leone XIV indica I’urgenza di “disegnare
nuove mappe di speranza” (Leone XIV 2025, 11.1) e di senso, capaci di guidare 1’'uomo
attraverso la complessita della modernita verso la vera profondita.

Riassunto

L’analisi ci permette di interpretare “Il Piccolo Principe” come un testo dal carattere
spiccatamente mistagogico. Non si tratta semplicemente di una favola letteraria sul viaggio
del piccolo Eroe, ma di un racconto che, come 1’antica catechesi mistagogica, guida il lettore



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

attraverso successive tappe di iniziazione al mistero della vita e della fede. Nella prima tappa,
si scopre la semplicita del bambino: entrare in un atteggiamento di fiducia e purezza di cuore,
che ¢ la condizione principale per conoscere Dio (cfr. Mt 18,3). Nella seconda, attraverso
I’esperienza dell’amicizia e dell’“addomesticamento”, la verita della relazione si rivela come
segno sacramentale della grazia che plasma la conoscenza della verita. Nella terza tappa,
il lettore si confronta con il mistero della morte, leggendo la scena del morso del serpente
e del ritorno del Piccolo Principe come figura della Pasqua e della speranza escatologica
(cfr. Gv 14,2). Infine, il culmine di questo cammino ¢ un “cuore che vede”, uno sguardo
purificato, capace di contemplare e riconoscere 1’“invisibile” nella Iuce della presenza di Dio
(cfr. Mt 5,8; Ef 1,18).

Intesa in questo modo, la mistagogia di “Il Piccolo Principe” ¢ particolarmente
rilevante nel contesto contemporaneo. In un’epoca in cui gli adulti stanno perdendo sempre
piu la capacita di contemplazione, semplicita e fiducia, la storia di Antoine de Saint-
Exupéry puo fungere da “nuova iniziazione” al mistero della fede. Non attraverso la morale,
ma attraverso simboli, immagini ed esperienze, 1’autore introduce il lettore in uno spazio
di trasformazione spirituale. Come nell’antica catechesi mistagogica, questa ¢ un’esperienza
che non solo istruisce, ma conduce all’incontro con il mistero. In questo senso, “Il Piccolo
Principe” puod diventare una risorsa per i cristiani del XXI secolo (e non solo), soprattutto per
coloro che cercano, nella complessa realta della vita adulta, una riscoperta della semplicita
evangelica; del valore delle relazioni, del significato cristiano della morte e di uno sguardo
puro del cuore.

La storia di Antoine Saint-Exupéry, letta attraverso una lente mistagogica, emerge
come una pedagogia spirituale (vedi: Cichosz2012,243-253; Cichosz2016, 123-140; Cichosz
2021, 243-260): ci conduce dal bambino interiore al discepolo di Gesu Cristo, insegnandoci
come navigare le successive fasi della vita alla luce del mistero. Una tale lettura, radicata
nella tradizione biblica e patristica, apre all’'uomo moderno il cammino di iniziazione alla
fede, rendendo “Il Piccolo Principe” non una fiaba per bambini, ma una guida al mistero
dell’esistenza e alla presenza di Dio.

Leggere “Il Piccolo Principe” attraverso una lente mistagogica dimostra che la
letteratura, anche se non creata con intenzioni religiose, puo diventare uno spazio di intuizione
teologica ed esperienza spirituale. I simboli, le relazioni e gli interrogativi esistenziali scritti
da Antoine de Saint-Exupéry rivelano le dinamiche di grazia e mistero che conducono
I’umanita all’incontro con Dio. In questo modo, la letteratura diventa uno strumento della
mistagogia, un invito a partecipare alla verita attraverso la bellezza, la bonta e il significato.

Allo stesso tempo, leggere I’opera attraverso la lente dell’ermeneutica simbolica
ci permette di vedere che il potenziale teologico ¢ presente anche nella cultura secolare.
La sensibilita al simbolo e alla relazione, insita nella tradizione interpretativa cristiana,
apre uno spazio di dialogo tra teologia e scienze umane, tra fede e cultura, contemplazione
e immaginazione. Inteso in questa luce, “Il Piccolo Principe” non separa I'uomo dal mondo,
ma lo aiuta a percepire in esso tracce di trascendenza e un significato che trascende il visibile.



JAKUB J.WOZNIAK - La mistagogia nella riflessione teologica e letteraria alla luce di Il Piccolo Principe”..

La mistagogia, radicata nell’esperienza della Chiesa antica, conserva cosi la sua
attualita anche nel XXI secolo. In un mondo in cui I’esperienza di fede & spesso ridotta
a concetti, emozioni o dichiarazioni morali, la mistagogia restituisce la dimensione originaria
dell’incontro con il mistero. Una dimensione che coinvolge tutta la persona: 1’intelletto,
i sentimenti, il cuore. Il racconto di Saint-Exupéry, letto in questa prospettiva, puod diventare
una guida spirituale per i lettori contemporanei, un invito a scoprire Dio nella semplicita, nelle
relazioni, nell’esperienza dell’amore e nello sguardo puro del cuore. “Il Piccolo Principe”
diventa cosi non solo una parabola letteraria sull’'umanitd, ma anche una testimonianza
discreta della verita teologica che solo chi si lascia guidare dal mistero impara veramente
a vedere.

Literatura

Aurelius Augustinus. 1877a. Confessionum. IN: J. -P. Migne (red.), Patrologice cursus
completus. Series Latina, 32. Paris: Apud Garnier Fratres, 659-868.

Aurelius Augustinus. 1877b. De Vera Religione, IN: J. -P. Migne (red.), Patrologice cursus
completus. Series Latina, 34. Paris: Apud Garnier Fratres, 121-172.

Benedetto XVI. 2006. Literee encyclicae “Deus caritas est” de christiano amore, IN: Acta
Apostolicee Sedis 98 (3). Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 217-252.

Benedetto XVI. 2012. Adhortatio Apostolica Postsynodalis “Africee munus” sulla Chiesa sur
I’Eglise en Afrique au Service de la Réconciliation, de la Justice et de la Paix, IN: Acta
Apostolicee Sedis 104 (4). Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 239-314.

Buchta, R.J. 2017. Mistagogia w polskiej refleksji i praktyce katechetyczno-duszpasterskiej
po Il Soborze Watykanskim, Katowice: Ksiggarnia §w. Jacka.

Cate, C. 1990. Antoine de Saint- Exupéry. His Life and Times, New York: Athena.

Cichosz, W. 2012. Biblijne wychowanie parentyczne. Od pedagogiki do pedagogii, Studia
Katechetyczne, 8, 243-253.

Cichosz, W. 2016. Pedagogia czy pedagogika. Recepcja aksjologii terminologiczne;j,
IN: M. Marczewski (red.), Pedagogika rodziny. Podejscie systematyczne, 1. Gdansk:
Wyzsza Szkota Spoteczno-Ekonomiczna, 123-140.

Cichosz, W. 2021. Terminological considerations of religious education in Poland,
,,Cauriensia”, 16, 243-260.

Congregazione per la Dottrina della Fede. 2018. Lettera “Placuit Deo”, su alcuni aspetii
della salvezza cristiania: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/
documents/rc_con_cfaith doc 20180222 placuit-deo_it.html (accesso: 11.11.2025)

Congregazione per la Dottrina della Fede. 2020. Lettera “Samaritanus bonus” sulla cura
delle persone nelle fasi critiche e terminali della vita: https://www.vatican.va/roman_
curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith doc 20200714 samaritanus-
bonus_it.html (accesso: 11.11.2025)



STUDIA GDANSKIE e 56 (2025)

Cyprianus Carthaginensis. 1891. De mortalitate, IN: J. -P. Migne (red.), Patrologice cursus
completus. Series Latina, 4, Paris: Apud Garnier Fratres, 603-624.

Cyrillus Hierosolymitanus. 1886. Catecheses mystagoge quingue, IN: J. -P. Migne (red.),
Patrologice cursus completus. Series Greeca, 33, Paris: Apud Garnier Fratres, 1059-
1128.

Daniélou, J. 1994. Plantonisme et théologie mystique. Doctrine spirituelle de saint Grégoire
de Nysse, Paris: Aubier.

de Saint-Exupéry A. 2015, 1l Piccolo Principe, Vittorio Veneto: Dario De Bastiani Editore.

Francesco. 2015. Udienza Generale 14 ottobre 2015: La Famiglia 29. Promesse ai Bambini:
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2015/documents/papa-
francesco 20151014 udienza-generale.html (accesso: 10.11.2025)

Francesco. 2024. Epistula de pondere litterarum in institutione, IN: Acta Apostolicce Sedis
116 (9). Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana ,1103-1116.

Giovanni Paolo II. 1994. Lettera ai bambini nell’Anno della Famiglia: https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/it/letters/1994/documents/hf jp-ii_let 13121994 children.html
(accesso: 11.11.2025)

Gregorius Nyssenus. 1857. De Beatitudinibus. Oratio VI, Patrologice cursus completus.
Series Greeca, 7, Paris: Apud Garnier Fratres, 1263-1278.

Gregorius Nyssenus. 1858. In Cantica canticorum. Homilia III, IN: J. -P. Migne (red.),
Patrologice cursus completus. Series Greeca, 44, Paris: Apud Garnier Fratres, 807-820.

Ireneeus. 1857. Adversus hareses, IN: J. -P. Migne (red.), Patrologice cursus completus.
Series Greeca, 7, Paris: Apud Garnier Fratres, 431-1224.

Leone XIV. 2025. Lettera apostolica “Disegnare nuove mappe di Speranza”, Citta del
Vaticano: Libreria Editrice Vaticana.

Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova Evangelizzazione. 2020. Direttorio per
la Catechesi, Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana.

Ratzinger J.-Benedetto XVI. 2007. Gesu di Nazaret. Dal battesimo alla trasfigurazione, Citta
del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana.

Sacrosanctum Concilium (Ecumenicum Vaticanum II. 1964 .Constitutio de Sacra Liturgia,
IN: Acta Apostolicce Sedis 56 (2). Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 97-138.

Schiff, S. 1988. Antonie de Saint-Exupéry. Wielki Maly Ksigze¢ XX wieku, thum.
O. Stanistawska, Warszawa: Alfa.



