
GDAŃSKIE S E M I N A R I U M D U C H O W N E 

S T U D I A GDAŃSKIE 

TOM V I I I 

GDAŃSK-OLIWA 1992 







Z E S P Ó Ł R E D A K C Y J N Y 

Ks. J a n u s z B a l i c k i , k s . Grzegorz Gólski ( redaktor) , k s . K a z i m i e r z K l o s k o w s k i , 
k s . A n d r z e j K o w a l c z y k , k s . Zdzisław K r o p i d l o w s k i , k s . Grzegorz Rafiński 

Z a zezwoleniem w ł a d z y d u c h o w n e j 

W Y D A W C A 
K U R I A M E T R O P O L I T A L N A GDAŃSKA 

u l . Cystersów 15 
80 -33 - G d a ń s k , t e l . (0-58) 52 00 51-3 



Motywy zmian w Mateuszowych cytatach 
Starego Testamentu niezgodnych 

z tekstem masoreckim i Septuagintą 
Z liczby czterdziestu siedmiu wyraźnych cytatów w Ewangelii Mateusza aż dwadzieścia 

jeden, czyli prawie 45%, różni się zarówno od tekstu masoreckiego jak i Septuaginty, 
a mianowicie: Mt 1, 23; 2. 6; 2,18; 3, 3; 4,6; 4,10; 4,15-16; 5, 33; 11,10; 12,18-21; 13, 35; 15, 
4 ; 15, 8-9; 18, 16; 19, 5; 21, 5; 21, 33; 22, 32; 22, 37; 22, 44; 26, 31- Różnice te można 
tłumaczyć bądź użyciem przez ewangelistę jeszcze innych tekstów poza masoreckim 
i Septuagintą, bądź też świadomym wprowadzaniem przez niego pewnych zmian. 
Prawdopodobnie do roku 70 po Chrystusie w Synagodze były w użyciu teksty różniące się od 
masoreckiego, ich świadectwem są teksty ąumrańskie oraz dzieła targumistów1. Ale 
porównanie cytatów Mateuszowych z dostępnymi nam źródłami nie rozwiązuje problemu. R. 
H. Gundry, który w swojej obszernej pracy „The Use of theOld Testament in St. Matthews 

Gospel" dokonał tego rodzaju porównania, stwierdza, że w bardzo wielu wypadkach chodzi 
0 zmianę redakcyjną, cytaty różnią się bowiem nie tylko od tekstu masoreckiego 
1 Septuaginty - także od innych tekstów, przy czym zmiany te często powtarzają się u innych 
autorów Nowego Testamentu2. Już św. Hieronim twierdził, że Mateusz opracowywał cytaty 
w ten sposób, aby lepiej odpowiadały sytuacji Jezusa. Ta opinia jest również dzisiaj 
powszechnie przyjmowana, jakkolwiek nie odrzuca się możliwości pewnych różnic 
mających swoje źródło w używanych przez ewangelistę tekstach3. Wprowadzenie zmian do 
tekstu Biblii w celu dostosowania go do zamierzonej przez tłumacza interpretacji było 
w środowisku żydowskich uczonych w Piśmie znane i akceptowane4. W niniejszym artykule 
stawiamy pytanie: jakimi motywami kierował się Mateusz wprowadzając zmiany do wyżej 
wymienionych cytatów różnych od tekstu masoreckiego i Septuaginty? Dokładna ich analiza 
skłania nas do przyjęcia tezy, że ewangelista kierował się kilkoma motywami. 

1 Por. G. Segalla, L'uso deWAntico Testamento nel Nuouo: Posibile base per ima nuoua teologia Biblica?, 
Rivista Biblica 32 (1984) 105¬

2 R. H . Gundry, The Use of the Old Testament in St. Matthews Gospel,Leiden 1907,2. 
J Por. K. Sttendahl, The School of St. Matthew and Its Use of the Old Testament (ASNU 20), Lund 1954, 

182-202; B. Lindras, New Testament Apologetic. The Doctrinal Significance of the Old Testament 
Quotations, Philadelphia 1961,148-159- 251 -259; J. A. Fitzmyer, The Languages of Palestine in the First 
Century A. Z).,CBQ 32 f 1970) 50l-531;J.-M. van Cangh.Zć? Bibie de Matthieu: les citations 
daccomplissement, RevTheolLouv 5(1975) 205-211. 

4 Por. J. Homerski, Ewangelia według Św, Mateusza, Pozań-Warszawa 1979,379. 

5 



I . Przystosowanie chrystologiczne 
Polega ono na zmianie cytatu w ten sposób, by wyraźniej łączył się z osobą Jezusa i lepiej 

odpowiadał nauce o Jego mesjańskiej i Boskiej godności. 

1. 
Oto Dziewica pocznie i porodzi Syna, któremu nadadzą imię Emmanuel, 
to znaczy „Bóg z nami" (Mt 1, 23). 

Cytat Iz 7, I4b. Jest on niemal identyczny z tekstem L X X i TM. Jedyną różnicę stanowi 
forma słowa kaleó (nazywam): w L X X jest ono w drugiej osobie liczby pojedynczej, w T M 
w trzeciej osobie liczby pojedynczej, a w Mt w trzeciej osobie liczby mnogiej. Mateusz 
przystosowuje ten tekst do sytuacji Jezusa, bonie Józef nazwał Jezusa Emmanuelem, lecz 
Kościół uznał w Jezusie „Boga z nami". 

2. 

. . . Głos wołającego na pustyni: 
przygotujcie drogę Panu, 
proste czyńcie ścieżki Jego! (Mt 3, 3) 

Tekst wzięty jest z Iz 40,3. Zamiast „ścieżki Boga naszego", jak jest w L X X (tas tribous tou 
theou hemon), lub„ścieżkę Bogu naszemu" (TM), Mateusz ma „ścieżki Jego" (tas tribous 
autou), czyli Pana. Ponieważ proroctwo odnosi się do Jezusa - Przewodnika nowego wyjścia -
którego Kościół pierwotny obdarzył Boskim tytułem „Pan", Mateusz pozostaje przy tym 
tytule. 

3. 

Ziemia Zabulona i ziemia Neftalego, 
Droga morska, Zajordanie, 
Lud siedzący w ciemności 
Ujrzał światło wielkie. 
a tym, którzy mieszkali w krainie i w cieniu śmierci, 
światło im wzeszło. (Mt 4,15-16) 

Wiersz 16 jest cytatem z Iz 9, 1. W L X X mamy wyrażenie „naród kroczący" (ho laos 
pereuomenos), stanowi ono wierne tłumaczenie TM. Ewangelista zmienia je na „lud 
siedzący" (ho laos kathemenois), imiesłów przymiotnikowy „siedzący" lepiej bowiem 
odpowiada sytuacji Jezusa, który rozpoczyna działalność pośród ludu zamieszkującego 
Galileę. Po słowie thalasses L X X ma niezgodnie zTM:„kai hoi loipoi hoi ten paralian 
katoikountes" (i inni zamieszkujący wybrzeże), a po„Galilaia ton ethnón" również niezgodnie 
z T M słowa:„ta mere tes Ioudaias" (część Judei). Oba te dodatki Mateusz usuwa, ponieważ 
nie odpowiadają jego zamiarom; cytat ma wykazać,że Jezus rozpoczynając swoją działalność 
w Galilei wypełnił Pismo. Natomiast za LXX, niezgodnie z TM, Mateusz opuszcza znajdującą 
się w tym proroctwie wzmiankę o upokorzeniu w przyszłości krainy Neftalego i Zabulona 
i okryciu chwałą drogi do morza. W tym wypadku Mateusz idzie za LXX, ponieważ 
wzmianka o upokorzeniu Galilei niezbyt dobrze harmonizuje z dziejami Jezusa. 

6 



4. 

On jest tym, o którym napisano: „Oto Ja posyłam mego wysłańca przed Tobą, który 
przygotuje drogę Twoją przed Tobą". (Mt 11,10) 

Zdanie wzięte jest z Mai 3, 1- Różni się nieco od L X X i TM. Septuagintą źle tłumaczy 
czasownik „ufinneh". Piel od „fanah" oznacza między innymi,,przygotować", natomiast Qal 
może oznaczać „spoglądać, wejrzeć". Tłumacz Septuaginty wybiera to drugie znaczenie 
używając słowa „epiblepein" (patrzeć, przyglądać się). Mateusz zgodnie z formą Piel używa 
słowa „kataskenadzein" (przygotować). Dokładne tłumaczenie „ufinneh" sprzyja interpretacji 
tekstu w sensie chrystologicznym. Natomiast niezgodnie z T M w pierwszym zdaniu Mateusz 
dodaje wyrazy„pro f>rosópou sou" (przed tobą), w drugim dodaje zaimek„sou" po rzeczowniku 
„hodon", oraz na końcu stawia zaimek nie w pierwszej osobie, lecz w drugiej (pro prosópou 
mou). Również te zmiany ułatwiają odniesienie cytatu do Jezusa i jana Chrzciciela. W T M 
i L X X Bóg mówi o swojej drodze, w Mt Bóg zwraca się do Mesjasza i mówi o przygotowaniu 
drogi Mesjaszowi. 

5. 
„Oto mój Sługa, którego wybrałem, 
umiłowany mój, w którym upodobała sobie dusza moja. 
Położę na Nim Ducha mojego i obwieści sąd narodom. 
Nie będzie się spierał ani krzyczał, 
ani też nikt nie usłyszy jego głosu na ulicach 
Trzciny zgniecionej nie złamie 
i lnu tlejącego się nie zgasi, 
dopóki sądu nie doprowadzi do zwycięstwa. 
A w j e g o imieniu narody będą pokładać nadzieję". (Mt 12,18-21) 

Cytat Iz 42, 1. Z tekstu L X X przeciwko T M Mateusz usuwa słowa: „antilepsomai autou" 
(podtrzymuję go), ponieważ mogły nieco przysłonić prawdę o Boskiej mocy Jezusa. Również 
przeciwko tekstowi masoreckiemu Mateusz zastępuje wyrażenie „eklektos" (wybrany) 
wyrażeniem „hon eretisa" (którego wybrałem) i dodaje „ho agapetos" (umiłowany). Dodając 
„agapetos" ewangelista nawiązuje do słów Ojca niebieskiego w perykopie o chrzcie; por. 
Mt 3, 17. W miejsce septuagintalnego „prosedeksato" Mateusz używa wyrazu o podobnym 

znaczeniu z perykopy o chrzcie - „eudokesen" (eudokeo - mam upodobanie). Zesłanie 
DuchaŚwiętego na Sługę Jahwe (Iz 42, 1) L X X wyraża przy pomocy„didomi" (daję) 
w aoryście (edóka), w T M jest użyty czasownik„ntn" też w czasie przeszłym (Qal perf), 
natomiast Mateusz, dla zaakcentowania, że proroctwo zapowiada zesłanie Ducha Świętego 
na Jezusa, używa czasu przyszłego (thesó - położę). Zmiana czasownika„didómi" na „tithemi" 
wiąże się prawdopodobnie także z perykopą o chrzcie, jest tam bowiem mowa nie ©„daniu" 
Ducha Świętego Jezusowi, lecz o Jego „zstąpieniu" (katabainó) i „przyjściu" (erchomai). Użyty 
w T M czasownik„ntn" może oznaczać zarówno „dawać" jak i „położyć". 

Zdanie w L X X zgodne z T M „heós an the epi tes ges krisin" (Iz 42, 4: aż utrwali na ziemi 
prawo) ewangelista zastępuje zdaniem„heos an ekbale eis ten krisin" (Mt 12, 20: aż zwycięsko 
sąd przeprowadzi). W ten sposób Mateusz przystosowuje tekst do sytuacji Jezusa, który 
podczas swojego ziemskiegożycia był prawdziwie pokornym Sługą Jahwe i jako taki 
doskonale wypełnił Prawo; por. Mt 5, 17. Śmierć i zmartwychwstanie Jezusa to zwycięstwo 
prawa (miłości), ale być może Mateusz ma na uwadze również objawienie się Jezusa jako 
Sędziego na końcu świata. Należy podkreślić, że Mateusz usuwa z omawianego zdania słowo 
„ziemia", przez co „zwycięstwo" nie łączy koniecznie z ziemią. W istocie, czytelnik Ewangelii 

7 



mógłby mieć wątpliwości, czy powyższy cytat odnosi się do Jezusa. Przecież Jezus został 
ukrzyżowany i nie utrwalił prawa na ziemi, to znaczy nie usunął niesprawiedliwości. 
Poprawka Mateusza ułatwia chrystologiczną interpretację cytatu. 

6. 

Tak spełnia się na nich proroctwo Izajasza, które mówi: 
„Będziecie dobrze słyszeć i nie zrozumiecie. 
I będziecie dobrze widzieć i nie zobaczycie. 
Otępiało bowiem serce tego ludu, uszy przygłuchły, 
oczy swe zamknęli, żeby oczyma nie zobaczyli 
i uszami nie słyszeli, i sercem nie pojęli, 
i nie nawrócili się, żebym ich uleczył." (Mt 13,14-15) 

Cytat z Iz 6, 9-10. Za wyjątkiem opuszczenia zaimka „autón" w drugim zdaniu w wierszu 
10 Mateusz wiernie trzyma się LXX, która jednak niedokładnie tłumaczy tekst masorecki. W 
T M w wierszu 9 mamy tryb rozkazujący: „słuchajcie.. . patrzcie. . . " , natomiast L X X ma tryb 
oznajmujący, czas przyszły. Podobnie w wierszu 9 mamy tryb rozkazujący: „zatwardź. . . 
zaślep. . . znieczul", natomiast w L X X czasowniki te znajdują się w trybie oznajmującym, 
w aoryście. W T M we wszystkich zdaniach mamy liczbę pojedynczą, w L X X zaś liczba 
pojedyncza jest tylko w pierwszym zdaniu. W T M w ostatnim zdaniu orzeczeniem jest 
czasownik w trzeciej osobie (i nie był uzdrowiony), w L X X orzeczeniem jest czasownik 
w pierwszej osobie (abym ich uzdrowił). 

Zmiany dokonane przez tłumaczy L X X miały na celu złagodzić antyizraelską wymowę 
proroctwa. Tłumaczowi wydał się nakaz zaślepienia ludu nieprawdopodobny, był on pewny, 
że należy interpretować go nie w sensie dosłownym i już w tłumaczeniu dokonuje tego 
rodzaju interpretacji. Mateusz widocznie podzielał opinię tłumacza i również odchodzi od TM. 
Cytat według Mateusza ma wykazać, że niezrozumienie Ewangelii przez Żydów i jej 
odrzucenie było spowodowane ich zatwardziałością i jako takie było zapowiedziane przez 
Izajasza. 

7. 

żeby się spełniło słowo wypowiedziane przez proroka: 
„Otworzę usta moje w przypowieściach, 
powiem o rzeczach ukrytych od założenia świata". (Mt 13, 35) 

Cytat wzięty jest zPs78, 2. Wyrażenie „aparches" (od początku) Mateusz zastępuje 
wyrażeniem „apo kataboles kosmou" (od założenia świata). Formuła„apo kataboles kosmou" 
występuje poza tym jeszcze w Mt 25, 34, natomiast wyrażenie„ap'arches" użyte jest w Mt trzy 
razy, w: 19, 4; 19, 8 i 24, 21. Aby zrozumieć, dlaczego Mateusz dokonuje tej zmiany, należy 
wziąć pod uwagę kontekst cytatu w Psalmie 78 i sytuację Jezusa. Psalmista mówi 
na podstawie podania ojców o dziejach wyjścia; w Psalmie, w wierszach bezpośrednio 
następujących po cytowanym zdaniu, czytamy: „Cośmy słyszeli i cośmy poznali, i co nam 
opowiadali nasi ojcowie, tego nie ukryjemy przed ich synami. Opowiemy przyszłemu 
potomstwu. . . " (Ps78, 3-4). Jezus nie przypomina cudów wyjścia, On objawia rzeczy 
zupełnie nowe, nie znane nawet ojcom. Zmiana formuły ma podkreślić nowość objawianych 
tajemnic i ściślej powiązać cytat z osobą Jezusa. 

8 



8. 

Wtedy powiedział im Jezus: Wszyscy wy zgorszycie się ze mnie tej nocy. Jest bowiem 
napisane: „Uderzę pasterza i rozproszą się owce trzody". (Mt 26, 31) 

Cytat z Zach 13, 7. Czasownik „patassó" (uderzam) występuje w L X X w trybie 
rozkazującym, w drugiej osobie liczby pojedynczej, co odpowiada tekstowi masoreckiemu. 
Mateusz natomiast czasownika tego używa w trybie oznajmującym w pierwszej osobie 
i czasie przyszłym. Zmiany tej dokonuje dla przystosowania tekstu do sytuacji Jezusa. 
Pasterzem jest Jezus, Bóg Ojciec zezwalając na cierpienia Jezusa niejako „uderza" w Pasterza. 

I I . Przystosowanie do kontekstu literackiego 
Polega ono na wprowadzeniu zmian do tekstu cytowanego w celu dopasowania go do 

nowego kontekstu w aspekcie gramatycznym i stylistycznym. 

1. 
„A ty Betlejem, ziemio Judy, wcale nie jesteś najmniejsze wśród książąt Judy, 
albowiem z ciebie wyjdzie panujący, który będzie pasł lud mój, Izraela". (Mt 2,6) 

Cytat złożony jest z dwóch tekstów: Mich 5 ,1 i 2 Sam 5, 2. W obydwu tekstach są zmiany 
zarówno w stosunku do L X X jak i TM. W Septuagincie Betlejem określone jest jako „oikos 
tou Efrata" (dom Efrata), w T M występuje „Betlejem Efrata", natomiast w Mt po „Betlejem" 
mamy wyrazy „ziemio Judy" (ge Iouda). Ta zmiana sprawia, że cytat lepiej pasuje do 
kontekstu, w którym Betlejem wspomniane jest dwukrotnie jako miasto w Judei; 
por. Mt 1 i 2, 5. 

2. 

i rzekł mu: 
Jeżeli jesteś Synem Bożym, rzuć się w dół. 
Jest bowiem napisane, że „aniołom swoim rozkaże o Tobie 
i na rękach będą Cię nosić, byś przypadkiem 
nie uraził twej stopy o kamień ". (Mt 4,6) 

Mateusz cytuje tutaj Ps 91(90), 11-12. W T M po zdaniu „Bo swoim aniołom rozkazał 
o tobie", następuje-, „aby cię strzegli na wszystkich twych drogach". To drugie zdanie jest 
także w LXX, ale Mateusz opuszcza je. Prawdopodobnie dlatego, że cytat odnosi się do 
pokusy rzucenia się ze szczytu świątyni. 

3. 

Jezus mu powiedział: 
Jest też napisane: „Nie będziesz kusił Pana, Boga twego". (Mt 4,7) 

Cytat wzięty jest z Pwt 6,16. Mateusz za L X X zmienia liczbę mnogą (Nie będziecie kusili) 
na liczbę pojedynczną (Nie będziesz kusił). Liczba pojedyncza lepiej odpowiada kontekstowi: 
Jezus prowadzi tutaj dialog z szatanem. 

9 



4. 
Wtedy powiedział mu Jezus: 
Odejdź, szatanie! Jest bowiem napisane: „Pana Boga 
twego będziesz adorował i Jemu samemu będziesz służył". (Mt 4,10) 

Cytat zPwt 6, 13- LXX dobrze tłumaczy T M słowami: „Kurion ton theon sou fobethese 
(Pana, Boga twego będziesz się lękał). Mateusz ostatnie słowo zastępuje 
słowem'proskuneseis" (będziesz oddawał pokłon, adorował, ponieważ w poprzednim 
wierszu szatan kusi Chrystusa, aby się mu pokłonił: „Tauta soi panta dósó ean pesón 
proskuneses moi". 

5. 
Słyszeliście, że powiedziano przodkom: „Nie zabijaj", 
a kto by się dopuścił zabójstwa, czeka go sąd. (Mt 5, 21) 

Pierwsze zdanie jest wiernym tłumaczeniem zakazu zabijania w W j 2 0 , 13- Natomiast 
drugie zdanie „hos dan foneuse estai te krisei" jest jedynie aluzją do Wj 21,12 lub Kpł 24, 17. 
Jednak w obu tych tekstach niema mowy osądzie, lecz o śmierci jako karze za zabicie 
człowieka. Mateusz mówi osądzie, ponieważ w następnym wierszu mowa jest osądzie. 
Schemat antytezy wymagał użycia tego samego słowa zarówno w wierszu 21 jak i w wierszu 
22. 

6. 

ażeby się spełniło słowo wypowiedziane przez proroka Izajasza: 
„On wziął nasze słabości i przejął choroby". (Mt 8,17) 

Cytat z Iz 53, 4. Ewangelista zastępuje słowo greckie „hamartias" (grzechy) słowem 
„astheneias" (słabości), które lepiej odpowiada oryginałowi. Użyta w T M forma Qal od 
„halah" znaczy: chorować, być słabym. Ale nie chodzi tylko o powrót do sensu oryginalnego. 
Mateusz wybiera słowo„astheneia", ponieważ w tekście mowa jest o uzdrowieniach 
dokonywanych przez Jezusa. Cytat ma wykazać, że działalność uzdrowicielska Jezusa była 
zapowiedziana przez proroka. 

7. 

„Oto mój Sługa, którego wybrałem, 
umiłowany mój, w którym upodobała sobie dusza moja. 
Położę na Nim Ducha mojego i obwieści sąd narodom. 
Nie będzie się spierał ani krzyczał, 
ani też nikt nie usłyszy jego głosu na ulicach. 
Trzciny zgniecionej nie złamie 
i lnu tlejącego się nie zgasi, 
dopóki sądu nie doprowadzi do zwycięstwa. 
A w Jego imieniu narody będą pokładać nadzieję". (Mt 12,18-21) 

Cytat z Iz 42 ,1 . W miejsce „ho eklektos mou" (wybrany mój) Mateusz pisze „hon eretisa" 
(którego wybrałem). Chodzi o to, aby uniknąć źle brzmiącego dla ucha rymu z wyrazem „ho 
agapetos", które musiałoby następować bezpośrednio po nim. (Mt 12, 18-21) 

10 



8. 

i rzekł im: 
Napisano: „Dom mój będzie nazwany domem modlitwy", 
Wy zaś czynicie go jaskinią zbójców. (Mt 21,13) 

Cytat z Iz 56, 7. L X X wiernie tłumaczy TM. Mateusz zgadza się z L X X wyjątkiem 
opuszczenia spójnika „gar" porodzajniku „ho", a przed rzeczownikiem „oikos" (dom) 
na początku zdania. To opuszczenie było potrzebne ze względu na nowy kontekst. 

I I I . Połączenie z tekstem podobnym tematycznie 
Zachodzi wówczas, kiedy Mateusz wymienia znajdujące się w cytacie w T M lub L X X 

słowo na inne, z tekstu ST lub własnej Ewangelii, który tematycznie łączy się z cytatem 
i może posłużyć do jego lepszego zrozumienia. 

i . 

„A ty Betlejem, ziemio Judy, wcale nie jesteś najmniejsze wśród książąt Judy, 
albowiem z ciebie wyjdzie panujący, który będzie pasł lud mój, Izraela". (Mt 2, 6) 

Jest to cytat złożony z dwóch tekstów: Mich 5, 1 i 2 Sam 5, 2. Niezbyt zrozumiałe 
sformułowanie w L X X „oligostos ei tou einai en chiliasin Iouda" (najmniejsze jesteś pośród 
tysięcy judzkich) Mateusz zastępuje sformułowaniem „oudamós elachiste ei en tois 
hegemosin Iouda" (nie jesteś najmniejsze pośród książąt Judy). W ten sposób proroctwo 
Micheasza kojarzy on ze słowami Saula w 1 Sam 9, l:„kai tes fules elachistes eks holou 
skeptrou Beniamin" (a ród najmniejszy z całego pokolenia Beniamina). Czemu ma służyć 
to powiązanie? Być może Mateusz spodziewał się ze strony czytelnika Ewangelii wątpliwości, 
czy Mesjasz mógł pochodzić z nieznanej rodziny Józefa z Nazaretu. Zwraca więc uwagę, 
że takie same wątpliwości, co do swojego wybrania na króla miał Saul. 

Tytuł „archón" (sędzia, rządca) użyty w LXX Mateusz zamienia na „hegoumenos" (rządca, 
wódz) prawdopodobnie dlatego,że ten drugi tytuł występuje w 2 Sam 5, 2: „su poimaneis ton 
laon mou ton Israel kai esei eis hegoumenon epi ton Israel". Pierwsze z tych dwóch zdań 
Mateusz przyłącza do cytatu z Micheasza dla podkreślenia, że chodzi o potomka Dawida. 
Użycie tytułu ^hegoumenos" ma na celu identyfikację przepowiedzianego przez Micheasza 
narodzonego w Betlejem wodza z oczekiwanym Mesjaszem pochodzącym z rodu Dawida. 

2. 

Tak spełnia się na nich proroct wo Izajasza, które mówi: 
„Będziecie dobrze słyszeć i nie zrozumiecie. 
I będziecie dobrze widzieć i nie zobaczycie. 
Otępiało bowiem serce tego ludu, uszy przygłuchły, 
oczy swe zamknęli, żeby oczyma nie zobaczyli 
i uszami nie słyszeli, i sercem nie pojęli, 
i nie nawrócili się, żebym ich uleczył." (Mt 13,14-15) 

Wiersz 16 wzięty jest z Iz 9, 1. Mateusz dwukrotnie w wierszu tym używa imiesłowu od 
„kathemai" (siedzę), jakkolwiek w LXX mamy „pereuomenos" (kroczący) oraz„katoikountes" 
(zamieszkujący). Omawiając ten cytat w sekcji pierwszej, powiedzieliśmy, że słowo 
„pereuomenos" nie odpowiadało sytuacji Jezusa i dlatego ewangelista je zmienił. Powstaje 
jednak pytanie: dlaczego nie zastąpił je imiesłowem „katoikountes", które było dopowiednie 
i już w tekście znajdowało się? Otóż chodzi prawdopodobnie o powiązanie cytatu z Psalmem 

11 



106 (107). Jest w nim mowa o wielkich dziełach Pana dla swojego ludu, między innymi 
o łasce okazanej siedzącym w ciemnościach i mroku; por. wiersz 10: „kathemenóus en skotei 
kai skia thanatou". Mateusz uważał,że Psalm ten, podobnie jak cytowany przez niego tekst 
Izajasza, mówi o działalności Jezusa i w jakimś sensie uzupełnia tekst Izajasza. 

W L X X Iz 9, 1 kończy się słowami: „fos lampsei ef'humas" (światło zabłyśnie nad wami). 
Mateusz zakończenie to zmienia następująco:„fós aneteilen autois". Słowo „aneteilen" jest 
aorystem od„anatelló" (wschodzę, świecę), w Ewangelii Mateusza występuje ono 3 razy, czyli 
tyle samo co słowo„lampó". Na zmianę słowa wpłynęły prawdopodobnie dwa teksty ST, 
w którym jest mowa oświetlę: pierwszym z nich jest Iz 60, 1-2, drugim Lb 24, 17. Teksty t£ 
L X X ma w następującym brzmieniu: 

„Fotidzou fotidzou, Ierousalem, hekei gar sou to fos, 
kai he doksa kuriou epi se anatetalken. 
idou skotos kai gnofos kalupsei gen epethne epi de se 
fanesetai kurios, kai he doksa autou epi se ofthesetai". (Iz 60,1-2) 

„anatelei astron eks Iakób" (Lb 24,17c) 

Oba powyższe teksty Kościół pierwotny odnosił do Jezusa i dlatego Mateusz łączy je 
poprzez słowo „anatelló" z cytatem z Iz 9 ,1 • Zwróćmy uwagę na wielkie podobieństwo co do 
treści Iz 9, 1 i Iz 60, 1-2. W obu wypadkach mowa jest nie tylko oświetlę, ale także o 
ciemnościach zalegających ziemię pogan. Mamy tutaj wspólne słówka: fos, skotos, 
ethnos. (Lb 24,17) 

3. 

Słyszeliście też, że powiedziano przodkom: 
„Nie będziesz fałszywie przysięgał, ale dotrzymasz Panu twojej przysięgi". (Mt 5, 33) 

Cytat jest aluzją do trzech przepisów. Część pierwsza, czyli zakaz: „ouk epiorkeseis" - jest 
aluzją do zakazu przysięgania na imię Boże na potwierdzenie kłamstwa w Kpł 19,12: „kai ouk 
omeisthe to onomati mou epo adikó"; część druga, czyli nakaz„apodeseis de to kurio tous 
horkous sou" - jest aluzją do dwóch przepisów odnoszących się do przysięgi na potwierdzenie 
obietnicy uczynionej Bogu w Lb 30, 3-anthrópos hos an euksetei euchen kurio e omose 
horkone horisetai horiso peri tes psuches autou, ou beblesei to hrema autou", oraz w Pwt 23, 
22„Ean de eukse euchen kurio to theó sou, ou chrenieis apodounai auten". W Kpł 19, 2 
w L X X użyty jest jednak czasownik„omnuo", anie „epiorkeó". Słowo„omnuó" występuje 
w Mt w następnym wierszy, czyli dwudziestym piątym, następnie w 36, oraz w 23,16. 18. 20 
21. 22;26, 74; u M k 2 razy, uŁk jeden raz i 9 razy winnych tekstach NT. 
Czasownik „epiorkeó" występuje w NT tylko tutaj, rzeczownik„epiorkos" w l Tym 1, 10. 
Mateusz dokonuje zmiany słówka pod wpływem przepisu o przysiędze w W j 2 2 , 10, gdzie 
użyty jest rzeczownik „horkos" (przysięga). Przepis ten nakazuje sprawę sporną rozstrzygnąć 
przysięgą. Ponieważ Jezus jest przeciwnikiem tego rodzaju przysiąg - co wynika z kontekstu, 
w którym znajduje się omawiany cytat - Mateusz przez wymianę słowa nawiązuje do tego 
przepisu. 

12 



4. 

„Oto mój Sługa, którego wybrałem, 
umiłowany mój, w którym upodobała sobie dusza moja. 
Położę na Nim Ducha mojego i obwieści sąd narodom. 
Nie będzie się spierał ani krzyczał, 
ani też nikt nie usłyszy jego głosu na ulicach. 
Trzciny zgniecionej nie złamie 
i lnu tlejącego się nie zgasi, 
dopóki sądu nie doprowadzi do zwycięstwa. 
A w Jego imieniu narody będą pokładać nadzieję". (Mt 12,18-21) 

Cytat z Iz 42, 1. W wierszu 18 zamiast słówka „ekfero" (niosę) Mateusz używa„apaggello" 
(opowiadam, głoszę). Prawdopodobnie jest to wpływ I z 6 l , l:„Pneuma kuriou apeme, hou 
heneiken echrisen me euaggelisasthai (głosić dobrą nowinę) ptochois apestalken me, 
iasasthai tous suntetrimmenous te kardia". Widzimy,że zarówno w omawianym przez nas 
cytacie Mt 12,18-21 (Iz 42,1) jak i w powyższym tekście Iz 6 l , 1 mowa jest o zesłaniu Ducha 
Świętego na wybranego przez Boga Sługę i o Jego powołaniu. Właśnie dla zaznaczenia 
łączności tych tekstów Mateusz używa w cytacie słówka z Iz 6 l , 1. 

Podobnie można wytłumaczyć zmianę słowa „tethlasmenon" (nadłamanej) w wierszu 20 
na słowo o tym samym znaczeniu - suntetrimmenon. To ostatnie występuje, jak widzimy, 
również w l z ó l , 1. Przez zamianę słów Mateusz sugeruje, że „złamana trzcina" i „złamane 
serce" są symbolami tej samej rzeczywistości, a ich konteksy się uzupełniają. 

5. 
żeby się spełniło słowo wypowiedziane przez proroka: 
„Otworzę usta moje w przypowieściach, 
powiem o rzeczach ukrytych od założenia świata". (Mt 13, 35) 

Cytat z Ps 78, 2. W miejsce „ftheggomai" (mówię), które w NT występuje trzy razy (Dz 4, 
18 i 2 P 2,16. 18), ewangelista używa „reugmai" (wymiotuję, mówię otwarcie, wypowiadam, 
oznajmiam), które w NT poza tym tekstem nie występuje. Mateusz dokonuje tej zamiany 
pod wpływem Pwt 8, 3 - tekstu cytowanego już w 4, 4-. „Nie samym chlebem żyje człowiek, 
lecz każdym słowem wychodzącym (ekporeuomenó) z ust Bożych". Mateusz„słowo 
wychodzące z ust Bożych" identyfikuje z przypowieściami Jezusa. Właśnie dla zaznaczenia tej 
identyfikacji używa w cytacie Psalmu 78, 2 słowo „ereugomai", które brzmieniem i treścią 
zbliżone jest do „ekporeuomai". 

„Problemata", słówko, które w NT nie występuje, Mateusz wymienia na „kekrummena" 
(zakryte). W ten sposób cytowany wiersz Psalmu 78 łączy ze słowami Chrystusa w Mt 11, 25: 
„Wysławiamy Cię, Ojcze, Panie nieba i ziemi, że zakryłeś (ekrupsas) te rzeczy przed mądrymi 
i roztropnymi, a objawiłeś je prostaczkom", a także z tekstem Mt 13, 44: „Królestwo 
niebieskie podobne jest do skarbu ukrytego (kekrummenó) w roli ; znalazł go pewien 
człowiek i ukrył (ekrupsen) ponownie". Wspólne słowo jestłącznikiem między tekstami, 
które należy interpretować w powiązaniu ze sobą. Tajemnice, które Bóg ukrył przed 
mądrymi, a objawił prostaczkom, zawarte są w przypowieściach; są to tajemnice odnoszące 
się do królestwa niebieskiego. Są one cenniejsze od wszelkich dóbr. 

13 



6. 

On mu odpowiedział: 
„Będziesz miłował Pana Boga twego z całego twojego 
serca i z całej twojej duszy i całym twoim umysłem". (Mt 22,37) 

Cytat z Pwt 6, 5- W L X X przykazanie to zgodnie z T M kończy się słowami: „eks holes tes 
dunameós sou" (z całych sił swoich). Mateusz ma inne za kończenie: „en hole te dianoia sou" 
(całym twoim umysłem). Zmiana ta stoi w relacji do przykazania miłości Boga w Księdze 
Jozuego 22, 5, które kończy się słowami:„kai latreuein auto eks holes tes dianoias humón kai 
eks holes tes psuches humon". Zapożyczając słowo z tego tekstu ewangelista przypomina 
po prostu o jego istnieniu. 

7. 

„Rzekł Pan Panu mojemu: Siądź po mojej prawicy, aż położę twoich nieprzyjaciół 
pod twoje stopy?" (Mt 22,44) 

Cytat zPs 110, 1. Niezgodnie z L X X i T M Mateusz ma; „hupokató ton pogoń sou" (pod 
nogi twoje). L X X w miejsce„hupokató" używa zgodnie z T M „hupopodion" (podnóżek). Przez 
słowo„hupokató" ewangelista nawiązuje do Ps 8, 7, gdzie słówko to występuje w podobnym 
kontekście:,,! ustanowiłeś go panem nad dziełami rąk Twoich, wszystko położyłeś 
pod (hupikató) jego stopy". Należy zaznaczyć,że słowa zPs8, 3 „z ust dzieci i niemowląt 
zgotowałeś chwałę" Jezus odnosi do siebie; por. Mt 21, 16. Mateusz używa tutaj „hupokató", 
aby połączyć Ps 110 z Ps 8, ponieważ oba mówią o Jezusie i w jakimś sensie uzupełniają się. 

I V . Ulepszenie języka, stylu i rytmu 
Niekiedy wyraźnie widać, że zmiany wprowadzone przez Mateusza ulepszają formę 

literacką cytatu. Wydaje się, że właśnie tego rodzaju ulepszenia były motywem wielu zmian 
w cytatach. 

1. 

„Usłyszano krzyk w Rama, 
płacz i skargę wielką -
Rachel opłakuje swe dzieci: 
I nie daje się pocieszyć, bo ich nie ma". (Mt 2,18) 

Cytat z Jer 31, 15 (LXX Jer 38, 15). Mamy tutaj różnice w stosunku do L X X i TM. Aby 
zrozumieć przyczyny tych różnic porównajmy formę literacką tekstu Mateuszowego 
z tekstem LXX. 

Fóne en Rama ekousthe 
threnou kai klauthmou kai odurmou 
Rachel apoklaiomene oukethelen 
pausasthai 
epi tois huiois autes, hoti ouk eisin. (Jer 38,15) 

Fóne en Rama ekousthe, 
klauthmos kai odurmos polus 
Rachel klaiousa ta tekna autes, 
kai ouk ethelen paraklethenai, hoti ouk eisin. (Mt 2,18) 

14 



W drugim stychu Mateusz usuwa „threnou kai", aby uniknąć powtórzenia spójnika „kai". 
Usunięcie powtarzającego się spójnika ma miejsce również w dwóch innych cytatach: 
w M t 4 , 15-46 i 18, 16. Dodanie przymiotnika „polus" (wielki) może mieć na celu 
wyrównanie rytmu, trzeba jednak zaznaczyć, że jest ono zgodne z T M . W trzecim stychu 
zmiana „apoklaiomene" na „klaiousa" oraz włączenie „ta tekna autes" w miejsce „ouk ethelen 
pausasthai" (nie chciała przestać) zastępuje Mateusz wyrażeniem, które umieszcza 
w czwartym stychu -„ouk ethelen paraklethenai" - które jest niewątpliwie w lepszym stylu. 
Ze względu na włączenie do trzeciego stychu„ta tekna autes", w czwartym stychu należało 
usunąć„epi tes huiois autes". Powyższe zmiany spowodowały ulepszenie rytmu. W L X X 
sylaby ułożone są następująco w poszczególnych stychach: 8-9-15-12. Natomiast 
u M t 8-8-10-15. 

2. 

Wtedy powiedział mu Jezus: 
Odejdź, szatanie! Jest bowiem napisane: „Pana Boga 
twego będziesz adorował i Jemu samemu będziesz służył". (Mt 4,10) 

Cytat z Pwt 6, 13. Mateusz niezgodnie z L X X i T M po „kai auto" (i Jemu) dodaje „monó" 
(samemu). Według R. H . Gundryego 1 dodatek ten stoi w relacji do 1 Sam 7,3 „kai douleusate 
auto mono", ale nie jest wykluczone,że chodzi po prostu o ulepszenie rytmu. W pierwszym 
stychu jest 11 sylab, dodanie „mono" podnosi liczbę sylab w drugim stychu do 9 

3. 

Ziemia Zabulona i ziemia Neftalego, 
Droga morska, Zajordanie, 
Lud siedzący w ciemności 
Ujrzał światło wielkie 
a tym, którzy mieszkali w krainie i w cieniu śmierci, 
światło im wzeszło. (Mt 4,15-16) 

Cytat z Iz 8, 23. Niektóre z licznych zmian w tym cytacie mają charakter chrystologiczny 
i zostały już omówione. Niektóre zaś mają na celu porawę stylu. Porównajmy z Septuagintą 
fragment od „ge Zabulon" do „peran tou Iordanou". 

. . . chora Zaboulón, he ge Nefthalim 
hodon thalasses kai hoi leipoi 
hoi ten paralian katoikoutes 
kai peran tou Iordanou.. . (Iz 8, 23) 

Ge Zaboulón kai ge Nefthalim, 
hodon thalasses, peran tou Iordanou.. . (Mt 4,15) 

Słowa znajdujące się w L X X między „thalasses" i „kai peran" Mateusz wyłącza ze względu 
na przystosowanie chrystologiczne cytatu. Pierwszy stych lepiej brzmi ze słówkiem „ge" niż 
„chora", spójnik „kai" po „Zaboulón" poprawia styl, natomiast usunięcie „kai" przed „peran" 
poprawia rytm: w pierwszym stychu u Mt jest 9 sylab, w drugim, pomimo usunięcia „kai" -
jedynaście. 

4. 

Powiedziano też: „Jeżeli kto oddala swą żonę, niech jej da list rozwodowy". (Mt 5, 31) 

1 R. H . Gundry, dz. cyt., 68. 

15 



Jest to aluzja do przepisu o rozwodzie w P w t 2 4 , 1. W L X X użyty jest czasownik 
„eksapostelló" (odsyłam), u M t „apoluo" (uwalniam, rozpuszczam, odsyłam). Mateuszowi 
chodzi prawdopodobnie o unowocześnienie języka. W Ewangeliach słowo„eksaposteiló" 
spotykamy tylko uŁk ( l , 53; 20, 10. 11), przy czym ani razu w sensie rozwodu. W innych 
tekstach NT spotykamy je 9 razy; natomiast słowo„apoluo" występuje u M t 19razy, 12razy 
u Mk, 15 razy u Łk, 4 razy u Jana i 16 razy w innych tekstach NT. W sensie rozwodu użyte 
jest ono u M t 9 razy w trzech różnych kontekstach: Mt 1,19; 5, 31. 32. 33; 19, 3- 7. 8. 9 (dwa 
razy). Wydaje się, że Mateusz używa tutaj „apoluo", ponieważ„eksapostelló" niebyło już 
w czasach ewangelisty używane na określenie rozwodu. 

5-
„Oto mój Sługa, którego wybrałem, 

umiłowany mój, w którym upodobała sobie dusza moja. 
Położę na Nim Ducha mojego i obwieści sąd narodom. 
Nie będzie się spierał ani krzyczał, 
ani też nikt nie usłyszy jego głosu na ulicach. 
Trzciny zgniecionej nie złamie 
i lnu tlejącego się nie zgasi, 
dopóki sądu nie doprowadzi do zwycięstwa. 
A w Jego imieniu narody będą pokładać nadzieję". (Mt 12,18-21) 

Cytat z Iz 42,1-4. Porównajmy dwa pierwsze wiersze cytatu z Septuagintą. 
Iakób ho pais mou, antilempsomai autou 
Israel ho eklektos mou, prosedeksato auton he psuche mou 
edóka topneuma mouepauton, krisin toisethnesineksoisei. 
ou kekradzetai oude anasei, oude akousthesetai eksó he fóne autou. (Iz 42,1-2) 

Idou ho pais mou hon heretisa, 
ho agapetos mou eis eudokesen he psuche mou 
thesó pneuma mou epauton, 
kai krisin tois ethnesin apaggelei, 
ouk erisei oude kraugasei, 
oude akousei tis en tais plateiais ten fónen autou. (Mt 12,18) 

Aby poprawić rytm, Mateusz skraca szósty stych używając w miejsce „akousthesetai" 
słówka „akousei". Ponieważ„akousei" jest bardzo podobne w brzmieniu do „anesei", to drugie 
słowo zastępuje słowem „kraugasei". Z kolei „kraugasei" niezbyt dobrze harmonizuje z 
„kekraksetai", dlatego „kekraksetai" wymienia na „erisei". Stych trzeci i czwarty Mateusz 
łączy spójnikiem „kai", którego nie ma w LXX; użycie spójnika ulepsza styl. 

6. 

„Lud ten czci mnie wargami, serce zaś jego daleko 
jest ode mnie. Ale daremnie mnie czci nauczając zasad, 
które są nakazami ludzi". (Mt 15,8-9) 

Cytat z Iz 2 9 , 1 3 1 tym razem porównajmy cytat z formą septuagintalną. 

ho laos houtos tois cheilesin autón tismósin me, 
he de kardia autón porró apechei apemou, 
maten de sebontai me 
didaskontes entalmata anthrópón kai didaskalias. (Iz 29,13) 

16 



Ho laos houtos tois cheilesin me tima, 
he de kardia autón porró apechei apemou 
maten de sebontai me, 
didaskontes didaskalias entalmata athrópón. (Mt 15,8) 

Liczba sylab w poszczególnych stychach wynosi w LXX: 15-15-7-17; natomiast 
u Mateusza: 12-15-7-15. Widzimy więc, żu u M t rytmika jest lepsza. Usunięcie „autón" 
w pierwszym stychu, przesunięćie„me" przed „timósin" i zmiana formy gramatycznej 
słówka„timósin" wpływa dodatnio na rytm. Również skrócenie ostatniego stychu 
i przestawienie w nim słówek poprawia rytm. 

7. 

Jeżeli cię nie posłucha, weź ze sobą jeszcze jednego 
lub dwóch, ażeby „na świadectwie dwóch lub trzech świadków 
oparła się cała sprawa". (Mt 18,16) 

Aluzja do przepisu w Pwt 19, 15- L X X idzie wiernie za T M : „epi stomatos duo marturón 
kai epi stomatos trión marnirón stathesetai pan hrema". Mateusz opuszcza słowa 
powtórzone„epi stomatos" i „marturón". Powtórzenia te usuwa równieżśw. Paweł cytując 
powyższy przepis w 1 Kor 13,1¬

8. 

i rzekł im: „Dlatego opuści mężczyzna ojca i 
matkę i połączy się ze swoją żoną i będą ci dwoje 
jednym ciałem". (Mt 19, 5) 

Cytat z Rdz 2, 24. Zarówno L X X jak i Mt dobrze oddają T M , niemniej Mt nieco różni się 
od LXX: odrzuca zaimki po słowach „ojciec" i „matka", oraz w miejsce „proskalłethesetai 
pros" używa„kolletheseati". Słowo „proskollaomai" występuje w NT tylko w M k 10, 7 i Ef 5, 
31 wyłącznie w cytacie Rdz 2, 24. Słowo„kollaomai" u Mt występuje tylko tutaj , uŁk w 10, 
11 i 15,15, oraz 9 razy w innych Księgach NT. Motywem zmiany mogło być ulepszenie stylu 
- usunięcie powtórzenia „pros" - a także ulepszenie rytmu. Liczba sylab w poszczególnych 
stychach w L X X wynosi: 25-14-12, natomiast u Mt: 21-12-12. 

9. 
„Powiedzcie córce Syjonu: 

Oto twój Król przychodzi do ciebie. 
Cichy, siedzący na oślicy 
i na oślęciu, źrebiątku zwierzęcia jucznego" (Mt 21,5) 

Cytat złożony. Pierwsze zdanie wzięte jest z Iz 62, 11, następne z Zach 9, 9- Zdanie z Iz 
posiada formę identyczną z L X X i zgadza się z TM. Fragment z Zach różni się od L X X i T M . 
Mateusz opuszcza w nim cały drugi stych: „kai dikaios sódzón autos", w trzecim stychu 
po „epibebekós epi" (siedzący na) zamiast „hupodzugion" (osioł) używa słówka o tym samym 
znaczeniu -„onos", w czwartym stychu między „kai" i „polon" (pólos - oślę) wstawia„epi" (na), 
po „polon" dodaje „huion" (huios - syn), wreszcie zamiast przymiotnika„neon" (młody) ma 
słówko usunięte z poprzedniego stychu - „hupodzygion". Zmiany te sprowadzają cytat tylko 
do czterech stychów i wybitnie ulepszają rytm. Tekst cytowany z Zach ma w L X X 
w poszczególnych stychach: 12-8-15-5 sylab; Mateusz ma trzy stychy po 12 sylab. 

17 



10. 
Ja jestem Bogiem Abrahama i Bogiem Izaaka, i Bogiem 

Jakuba?" Bóg nie jest (Bogiem) umarłych, 
lecz żywych. (Mt 22, 32) 

Tekst masorecki oraz L X X mają po słowach „Ja jestem Bogiem" słowa: „ojca twojego". Ich 
opuszczenie miało na celu poprawę rytmu. Sylaby w LXX: 11-5-6-5; sylaby w Mt: 10-7-6. 

Zakończenie 
Analiza różnic w cytatach Starego Testamentu w Ewangelii Mateusza niezgodnych 

zarówno z tekstem masoreckim jak i Septuagintą wykazuje, że różnice te mają charakter 
redakcyjny. Mateusz świadomie wprowadzał zmiany do tekstów, a kierował się różnymi 
motywami. Najczęściej chodziło o poprawę stylu. Wskazałem 10 tego rodzaju zmian. Inne 
motywy, które występują prawie z tą samą częstotliwością to: nadanie cytowanemu tekstowi 
wyraźniejszego charakteru chrystologicznego (8 przypadków), przystosowanie do kontekstu 
literackiego (8 przypadków) i połączenie z tekstem podobnym tematycznie (7 przypadków). 

Niekiedy różnice w cytatach próbuje się wyjaśnić cytowaniem z pamięci, ale tego rodzaju 
błąd jest mało prawdopodobny. Mateusz nadawał tekstom cytowanym zbyt duże znaczenie 
teologiczne, aby włączać je do Ewangelii bez refleksji i sprawdzenia w tekście oryginalnym. 
Przypadki „łączenia" tekstów przez wymianę słowa w cytacie świadczą, że Mateusz 
opracowywał cytaty bardzo starannie. 

18 



Nauka autorów Nowego Testamentu 
o kapłaństwie powszechnym i służebnym 
Poza Listem do Hebrajczyków, gdzie szeroko omówiony został temat „Jezus 

Arcykapłanem Nowego Przymierza", niewiele znajduje się o kapłaństwie w N o w y m 
Testamencie. Nigdzie autorzy natchnieni nie określają kapłanami Apostołów względnie 
przełożonych gmin. Św. Paweł, mówiąc o różnych charyzmatach, niewymierna kapłanów; 
według niego: „...ustanowił Bóg w Kościele najprzód Apostołów, po wtóre proroków, 
po trzecie nauczycieli, a następnie tych, co mają dar czynienia cudów, wspierania pomocą, 
rządzenia oraz przemawiania rozmaitymi językami" Cl Kor 12,28). Termin hiereus (kapłan) 
w odniesieniu do chrześcijan używają tylko: św. Piotr w pierwszym Liście (2,5 9) iśw.Jan 
w Apokalipsie (1,6; 5,10; 20,6). To milczenie na temat kapłaństwa i kapłanów 
w najwcześniejszym okresie rozwoju Kościoła było wynikiem silnych wpływów judaizmu. 
Prawo mojżeszowe ściśle określało, że kapłanem mógł być tylko Izraelita z rodu Aarona, 
określało ofiary, obrzędy i święta. Chrześcijanie pochodzenia żydowskiego mieli opory 
nazywać kapłanem kogoś, kto według uświęconej tradycji religijnej nie mógł nim być. 

Ale już z tego, co mamy na temat kapłaństwa w Nowym Testamencie, wynika, że był 
to ważny problem w pierwotnym Kościele i że Kościół miał nowe pojęcia kapłaństwa i kultu. 
Jedną z cech kapłaństwa Nowego Przymierza - mającą zresztą pewną analogię w Starym 
Testamencie - jest jego podwójny rodzaj, jest ono powszechne i służebne. 

Św. Piotr we wspomnianym pierwszym Liście tymi słowami zachęca wiernych 
do świętości: 

„Do Niego przybliżywszy się, który jest żywym kamieniem, odrzuconym wprawdzie 
przez ludzi, ale u Boga wybranym i drogocennym, w y również jako żywe kamienie 
będziecie wbudowani, jako duchowa świątynia, jako święte kapłaństwo aby składać 
duchowe ofiary, przyjemne Bogu przez Jezusa Chrystusa" (1 Ptr 2,4-5). 

Chrześcijanie winni dążyć do świętości, ponieważ mają stanowić żywą, duchową 
świątynię. Porównanie „żywe kamienie" i „duchowa świątynia" Apostoł tworzy w oparciu 
o izajaszową metaforę „kamienia węgielnego położonego na Syjonie" (Iz 28,16), którą odnosi 
do Chrystusa w wierszach 4 i 6. Jeżeli Chrystus jest kamieniem węgielnym budowanej przez 
Boga świątyni, to Jego uczniowie są żywymi kamieniami tej świątyni (por. Ef 2,20). Są także 
kapłanami w niej, bowiem o kapłaństwie powszechnym w odbudowanym Izraelu mówi 
Izajasz: „Wy zaś będziecie nazwani kapłanami Jahwe, mienić was będą sługami Boga 
naszego" (61,6). 

19 



W tym samym Liście św. Piotr ponownie przypisuje wszystkim wierzącym w Chrystusa 
godność kapłańską: 

„Wy zaś jesteście wybranym plemieniem, królewskim kapłaństwem, świętym 
narodem, ludem na własność przeznaczonym, abyście ogłaszali dzieła potęgi Tego, 
który was wezwał z ciemności do przedziwnego swojego światła" (1 Ptr 2,9) 

Apostoł wyraźnie tutaj nawiązuje do słów Boga skierowanych do narodu izraelskiego 
pod górą Synaj: „Lecz w y będziecie mi królestwem kapłanów i ludem świętym" CWj 19,6). 
Chrześcijanie jako nowy naród wybrany i lud Boży posiadają te same przywileje, jakie 
posiadali Żydzi na mocy Starego Przymierza - są królestwem kapłanów. 

Do czego chrześcijanin na mocy kapłaństwa powszechnego jest uprawniony? 
Odpowiedź na to pytanie znajdujemy w cytowanych wyżej tekstach św. Piotra. W 2,5 
Apostoł tak określa cel kapłaństwa chrześcijan: „aby składać duchowe ofiary, przyjemne 
Bogu przez Jezusa Chrystusa", 

W Starym Testamencie Bogu w ofierze składano: zwierzęta, ptaki, płody ziemi i pokarmy; 
chrześcijanie powołani są do tego, aby składać Bogu ofiary duchowe, czyli z własnej 
egzystencji, z własnej woli . Taką ofiarę złożył Ojcu niebieskiemu Jezus Chrystus - nowy 
ustanowiony przez Boga Arcykapłan. O kapłaństwie Jezusa mówi szeroko, jak już 
zaznaczyliśmy, autor Listu do Hebrajczyków, por. 4,14; 5,1; 6,20 itd. Stwierdza on 
z naciskiem, że Jezus, jakkolwiek nie pochodził z pokolenia Lewiego, jest prawdziwym 
Arcykapłanem, że stał się nim na mocy przysięgi Boga: „Poprzysiągł Pan, a nie będzie żałował: 
Tyś jest kapłanem na wieki" (Hbr 7,21). Na takiego Arcykapłana, przewyższającego 
godnością Aarona, świętego, „Syna na wieki doskonałego" (7,28), „na wzór 
Melchizedeka" (7,17) wskazywały Pisma. Jezus - nowy Arcykapłan złożył Bogu Ojcu nową 
ofiarę - samego siebie (7,27; 9,14.25). Nowa ofiara jest według autora Listu do Hebrajczyków 
konieczną dla zgładzenia grzechów: 

„Niemożliwe jest bowiem, aby krew cielców i kozłów usuwała grzechy. 
Przeto przychodząc na świat, mówi; 
Ofiary ani daru nie chciałeś, 
aleś mi utworzył ciało; 
całopalenia i ofiary za grzech 
nie podobały się Tobie. 
Wtedy rzekłem: Oto idę -
w zwoju Księgi napisano o Mnie -
abym spełniał wolę Twoją, Boże" (Hbr 10,4-8). 

Ofiara Jezusa polegała na posłuszeństwie woli Ojca. Nie jest tutaj potrzebny jakiś 
określony rytuał, nie jest potrzebny ołtarz i świątynia. Jezus zapoczątkowuje nowy kult - kult 
duchowy, egzystencjalny. 

Podobny kult mają sprawować również Jego uczniowie. Św. Paweł w Liście do Rzymian 
pisze: 

.^Wzywam was bracia przez miłosierdzie Boże, do ofiarowania waszego ciała na ofiarę 
żywą, świętą, miłą Bogu, jako wyraz waszej rozumnej służby Bożej. Nie bierzcie 
więc wzoru z tego świata, lecz przemieniajcie się przez odnawianie umysłu, abyście 
umieli rozpoznać, jaka jest wola Boża: co jest dobre, co Bogu przyjemne i co 
doskonałe" (Rz 12,1-2). 

20 



Widzimy, że ofiara, służba Boża, czyli kult utożsamiają się tutaj z poszukiwaniem wol i 
Bożej, z pełnieniem dobrych uczynków. Autor Listu do Hebrajczyków wprost nazywa ofiarą 
uczynki płynące z miłości bliźniego: 

„Nie zapominajcie dobroczynności i wzajemnej ucznynności, gdyż cieszy się Bóg 
takimi ofiarami" (13,16). 

O nowym kulcie mówią nie tylko Apostołowie, ale i sam Chrystus. Kiedy Samarytanka 
przy studni Jakubowej pyta się Chrystusa: „gdzie należy czcić Boga?" - O n odpowiada: 

„Wierz mi niewiasto, iż nadchodzi godzina, kiedy ani na tej górze, ani w Jerozolimie, 
nie będziecie oddawać czci Ojcu. W y czcicie to, czego nie znacie, my czcimy to, 
co znamy, ponieważ zbawienie bierze początek od Żydów. Nadchodzi jednak godzina, 
owszem już jest, kiedy to prawdziwi czciciele będą oddawać cześć Ojcu w Duchu 
i prawdzie, a takich czcicieli chce mieć Ojciec. Bóg jest duchem; potrzeba więc, 
by czciciele Jego oddawali Mu cześć w duchu i w prawdzie" (J 4,21-24). 

Według Jezusa kult nie będzie związany ze świątynią jerozolimską, ani w ogóle z jakimś 
miejscem, będzie to kult przede wszystkim egzystencjalny, obejmujący całe życie człowieka, 
mający swoje źródło w Duchu Świętym. W kulcie tym akcent położony jest nie na ofiary 
materialne, lecz na życie zgodne z objawioną przez Chrystusa prawdą, na posłuszeństwo 
Bogu, na akty wiary, nadziei i miłości, uwielbienia i dziękczynienia. Do takiego kultu zachęca 
chrześcijan św. Paweł: 

„Słowo Chrystusa niech w was przebywa z całym swym bogactwem: z wszelką 
mądrością nauczajcie i napominajcie samych siebie przez psalmy, hymny, pieśni pełne 
ducha, pod wpływem łaski śpiewając Bogu w waszych sercach. I wszystko, cokolwiek 
działacie słowem lub czynem, wszystko (czyńcie) w imię Pana Jezusa, dziękując Bogu 
Ojcu przez Niego" (Kol 3,16-17). 

Szczególną formą kultu egzystencjalnego są tzw. praktyki religijne. Spełniane szczerze, 
ku chwale Boga i zgodnie z Jego wolą są właśnie - obok świadectwa wiary i miłości 
- wyrazem posłuszeństwa Bogu. Nie ulega bowiem wątpliwości, iż Bóg domaga się 
od swojego ludu także kultu zewnętrznego, czynów i znaków mogących być rozpoznanymi 
przez świat jako kult. Można w tym miejscu zacytować słowa Chrystusa z mowy misyjnej: 
„Do każdego więc, który przyzna się do Mnie przed ludźmi, przyznam się i j a przed moim 
Ojcem, który jest w niebie" (Mt 10,32). Jeszcze wyraźniej jednak obowiązek kultu 
zewnętrznego sformułowany został np. w przykazaniu uświęcania dnia świętego 
(por. Wj 20,8), powtarzaniu Ofiary Eucharystycznej (Łk 22,19). Jakie nastawienie duchowe 
winno towarzyszyć praktykom religijnym określa Chrystus w kazaniu na górze: „Strzeżcie się, 
żebyście uczynków pobożnych nie wykonywali przed ludźmi po to, aby widzieli; inaczej 
nie będziecie mieli nagrody u Ojca waszego, który jest w niebie" (Mt 6,1). 

Cechą kapłaństwa powszechnego w Starym Testamencie było jego podporządkowanie 
kapłaństwu urzędowemu. Izraelita mógł składać Bogu ofiarę tylko za pośrednictwem 
kapłana z rodu Aarona. Arcykapłan był pośrednikiem między Bogiem a ludem, tylko on miał 
dostęp do arki Przymierza i on dokonywał aktu przebłagania za grzechy ludu w Dzień 
Pojednania. W Nowym Testamencie sytuacja uległa zmianie. Cały kult został 
podporządkowany Jezusowi Chrystusowi. Święty Piotr w omawianym przez nas pierwszym 
Liście (2,5) pisze o składaniu przez wierzących „duchowych ofiar, przyjemnych Bogu przez 
Jezusa Chrystusa"; podobnie o pośrednictwie Jezusa poucza św. Paweł: „Albowiem jeden jest 
Bóg jeden też pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus, który wydał 
siebie samego na okup za wszystkich - świadectwo dla właściwych czasów" (1 Tes 2,5-6). 

21 



Ofiary duchowe chrześcijanina są tylko wówczas miłe Bogu, jeśli składane są 
za pośrednictwem Chrystusa, w jedności z Nim. Chrześcijanin pozbawiony przez grzech łaski 
Chrystusa nie jest w stanie „dosięgnąć" swoją ofiarą tronu Bożego. 

W N o w y m Testamencie wszyscy dzięki ofierze Chrystusa są powołani do zbliżenia się 
do Boga; przywilej, który posiadał w Starym Testamencie tylko Arcykapłan, stał się teraz 
udziałem każdego wiernego. Św. Paweł w Liście do Rzymian pisze: "Dostąpiwszy 
więc usprawiedliwienia przez wiarę, zachowajmy pokój z Bogiem przez Pana naszego Jezusa 
Chrystusa, dzięki któremu uzyskaliśmy przez wiarę dostęp do tej łaski, w której trwamy 
i chlubimy się nadzieją chwały Bożej" (5,1-2). Dostęp do największych tajemnic Bożych 
wżyciu teraźniejszym jest znakiem, zapowiedzią i drogą do osiągnięcia Boga w sposób 
doskonały w życiu przyszłym. „Miejsce święte" dostępne niegdyś tylko dla arcykapłana jest 
teraz, według autora Listu do Hebrajczyków, dostępne dla wszystkich: „Mamy tedy, bracia, 
pewność, iż wejdziemy do miejsca świętego przez Krew Jezusa. On nam zapoczątkował 
drogę nową i życie przez zasłonę, to jest przez Ciało swoje" (10,19-20). Nie chodzi tutaj 
0 miejsce w świątyni na tej ziemi, lecz o królestwo niebieskie, w którym będziemy widzieli 
Boga twarzą w twarz. Nie ma już żadnej zasłony, która by oddzielała chrześcijanina 
od tajemnic Bożych, jak to było w świątyni jerozolimskiej; Chrystus umierając na krzyżu 
rozerwał zasłonę zakrywającą Boga, przeszedł przez nią pierwszy, tzn. przez swoje ciało 
rozpięte na krzyżu i w ten sposób otworzył drogę do nieba wszystkim, którzy przez wiarę 
zjednoczą się z Nim. W Liście do Efezjan św. Pawła poucza: „W Nim (tzn. w Jezusie 
Chrystusie) mamy śmiały przystęp (do Ojca) z ufnością dzięki wierze w Niego" (3,12). Pod 
tym względem przedział między kapłanami i ludem został zniesiony. Ale nie tylko między 
kapłanami i ludem, również między Żydami i Grekami: „Przez \Tiego jedni i drudzy mamy 
w tym samym Duchu przystęp do Ojca" (Ef 2,18). 

Wróćmy jeszcze raz do 1 Ptr 2,5- Chrześcijanie zostali tam nazwani „świątynią duchową". 
Metaforę tą spotykamy również u św. Pawła. W Pierwszym Liście do Koryntian czytamy: 
„Czy nie wiecie, żeście świątynią Boga i że Duch Boży mieszka w was?" 06,17). Wierzący 
w Chrystusa ma nie tylko dostęp do rzeczy świętych i nie tylko wżyciu przyszłym będzie 
mógł zjednoczyć się z Bogiem - już teraz, chociaż w sposób mistyczny i niedoskonały, ma 
możliwość posiadania Boga. Podobnie naucza Chrystus na Ostatniej Wieczerzy: \jeśli Mnie 
kto miłuje, będzie zachowywał słowo moje, a Ojciec mój umiłuje go i przyjdziemy do niego, 
1 mieszkanie u niego uczynimy" (Jl4,23). 

Ten osobisty kontakt z Bogiem został zapowiedziany przez proroka Jeremiasza: „Nikt 
nie będzie musiał pouczać drugiego, ani nikt nie będzie mówił bratu-. Poznaj Jahwe. Ponieważ 
wszyscy Mnie poznają od najmniejszego aż po największego - wyrocznia Jahwe" (Jer 31,34). 
Przepowiednię tę odnosi autor Listu do Hebrajczyków do Nowego Przymierza 
(por. 8,8-12; 10,15-17). 

Poznanie Boga i zjednoczenie się z Nim winno pobudzać chrześcijanina do apostolstwa. 
Według św. Piotra „głoszenie dzieł potęgi" Boga jest zadaniem wszystkich wiernych, 
konsekwencją ich wybrania i kapłaństwa powszechnego: „Wy zaś jesteście wybranym 
plemieniem, królestwem kapłaństwa [...] abyście ogłaszali dzieła potęgi Tego, który was 
wezwał..." 0 Ptr 2,9). Chrześcijanin staje się kapłanem nie tylko na mocy przynależności 
do ludu wybranego Nowego Przymierza, ale również na mocy „uczestniczenia" w Chrystusie. 
Właśnie tak: „uczestnikami Chrystusa" nazywa autor Listu do Hebrajczyków wszystkich 
wierzących (por. 3,14). Jeżeli jesteśmy uczestnikami Chrystusa, a Chrystus jest 
Arcykapłanem (por. Hbr 3/1), to wszyscy jesteśmy kapłanami. Dla sprawowania kapłaństwa 
powszechnego chrześcijanie zostali przez Chrystusa „udoskonaleni" i „uświęceni" 
(por. Hbr 10,14). W Nowym Testamencie wyraz „udoskonalił" (teleioun) posiada sens 
kapłański; jest on trzy razy użyty w odniesieniu do Chrystusa (Hbr 2,10; 5,9; 7,28) i zawsze 

22 



oznacza Jego konsekrację kapłańską polegającą na przeistoczeniu człowieczeństwa 
Chrystusa przez cierpienie. 

Termin hiereus w odniesieniu do chrześcijan oznacza w Nowym Testamencie zawsze 
kapłaństwo powszechne, nie należy jednak sądzić, że w pismach Nowego Testamentu nie ma 
w ogóle mowy o kapłaństwie w innym sensie; mamy teksty, z których wynika, że Chrystus 
powołuje niektórych ludzi do pełnienia szczególnych funkcji w Kościele, funkcji, które 
możemy nazwać kapłaństwem służebnym. Celem tego rodzaju kapłaństwa jest zastępowanie 
Jezusa Chrystusa w sprawowaniu czynności kapłańskich właściwych Jemu samemu, 
a mianowicie-. Eucharystii, która jest prawdziwą ofiarą Nowego Testamentu i która jednoczy 
wspólnotę z Chrystusem i wiernych ze sobą, oraz - odpuszczenie grzechów. 

Według autora Listu do Hebrajczyków jedna jest tylko ofiara za grzechy świata: „(Jezus) 
złożywszy raz na zawsze jedną ofiarę za grzechy świata, zasiadł po prawicy Boga'1 (10,22). 
Niemniej chciał On, aby ofiara ta była w sposób mistyczny powtarzana pod postaciami 
chleba i wina. W pawłowym opisie ustanowienia Eucharystii nakaz jej celebrowania 
„na pamiątkę" śmierci Jezusa jest mocno zaakcentowany, występuje dwukrotnie 
(por. 1 Kor 11,23-25). Przemiana chleba w Ciało Chrystusa i wina w Jego Krew jest pamiątką 
i zarazem ofiarą, ponieważ urzeczywistnia w sposób mistyczny to, co dokonało się 
na Kalwarii: śmierć Jezusa, jedyną i niepowtarzalną ofiarę krwawą Nowego Testamentu. 
Mówimy „urzeczywistnia w sposób mistyczny", bowiem Jezus pod postaciami 
eucharystycznymi jest żywy i prawdziwy, jest ukazany jako ofinra za grzechy i jako 
przelewający swoją Krew. 

Ofiarę eucharystyczną zapowiada w Starym Testamencie prorok Malachiasz: 

„Nie mam Ja upodobania do was, mówi Pan Zastępów, 
ani mi nie jest miła ofiara z waszej ręki. 
Albowiem od wschodu słońca az do jego zachodu 
wielkie będzie imię moje między narodami, 
a na każdym miejscu dar kadzielny będzie składany 
imieniu memu i ofiara czysta..." (Mai 1,1 Ob-11). 

Zapowiedzią Eucharystii jako ofiary jest w Starym Testamencie również ofiara 
Melchizedeka z chleba i wina (por. Rdz 14,7 n). Autor Listu do Hebrajczyków (5,6) nazywa 
Jezusa „kapłanem na wieki na wzór Melchizedeka" (por. Ps 109,4). Jezus wprowadza nowy 
obrządek: ofiarę bezkrwawą pod postaciami chleba i wina. 

Otóż ofiarę Nowego Przymierza - Eucharystię - Chrystus nakazał sprawować wybranym 
przez siebie Apostołom i ich następcom. W tym miejscu należy mocno podkreślić, że dla 
ewangelistów Apostołowie nie są l i tylko zwolennikami nauki Jezusa, uczniami, którzy Mu 
uwierzyli, ale „wybranymi", obdarzonymi szczególnymi darami. Na temat wybrania 
Apostołów Mateusz pisze.- „Wtedy przywołał do siebie dwunastu swoich uczniów i udzielił im 
władzy nad duchami nieczystymi [...] A oto imiona dwunastu Apostołów..." (10,1-2). Marek 
w tekście paralelnym kładzie silny akcent na szczególną rolę Apostołów w planach Jezusa: 
„Potem wyszedł na górę i przywołał do siebie tych, których sam chciał, a oni przyszli do 
Niego. I ustanowił Dwunastu, aby Mu towarzyszyli, by mógł wysyłać ich na głoszenie nauki, 
i by mieli władzę wypędzać złe duchy. Ustanowił więc Dwunastu,.." (3,13-16). 

Do Ostatniej Wieczerzy Jezus zasiada tylko z Apostołami. W Ewangelii Mateusza 
czytamy: „Z nastaniem wieczora zajął miejsce u stołu razem z dwunastu" (26,20). A Łukasz 
dodaje, że nakazał im powtarzać to, co sam uczynił z chlebem i winem: „A gdy nadeszła pora, 
zajął miejsce u stołu i Apostołowie z Nim [...] Następnie wziął chleb, odmówiwszy 
dziękczynienie połamał go i podał mówiąc; "To jest Ciało moje, które za was będzie wydane: 
to czyńcie na moją pamiątkę..." (22,14-19). Nakaz powtarzania Eucharystii wspomina 
również św. Paweł w 1 Kor 11,24. 

23 



Tak więc ze względu na władzę sprawowania Eucharystii - ofiary Nowego Przymierza 
Apostołowie stają się uczestnikami kapłaństwa Chrystusa w sposób pełniejszy, są kapłanami 
w innym sensie niż pozostali wierni. 

Wyjątkową rolę Apostołów w Kościele potwierdza Jezus, kiedy udziela im władzy 
odpuszczania grzechów. Mateusz w ramach mowy eklezjologicznej skierowanej do uczniów 
(tzn. dwunastu) umieszcza następujące słowa Jezusa: „Wszystko, co zwiążecie na ziemi, 
będzie związane w niebie, a co rozwiążecie na ziemi, będzie rozwiązane w niebie" (18,18). 
0 udzieleniu Apostołom władzy odpuszczania grzechów pisze także w swojej Ewangelii Jan: 
„tchnął na nich i rzecze do nich: "Weźmijcie Ducha Świętego! Którym grzechy odpuścicie, 
są im odpuszczone, a którym zatrzymacie, są im zatrzymane" (20,22-23)- Jezus - jedyny 
Pośrednik Nowego Przymierza chce, aby we wspólnocie wierzących byli ludzie, którzy będą 
Jego znakiem, którzy w Jego imieniu będą jednoczyli wspólnotę, przewodzili jej, a nawet 
sprawowali w niej ściśle kapłańską władzę pośredniczenia: składania ofiar i odpuszczania 
grzechów. 

O sprawowaniu funkcji kapłańskich w Kościele pierwotnym nie mieszczących się 
w ramach kapłaństwa powszechnego czytamy w Pierwszym Liście św. Jakuba Apostoła: 
„Choruje ktoś wśród was? Niech sprowadzi starszych Kościoła (tous presbuterous tes 
ekklesias), by się modlili nad nim i namaścili olejem w imię Pana. A modlitwa pełna wiary 
będzie dla niego ratunkiem a jeśliby popełnił grzechy, będą mu odpuszczone" (5,14-15). Starsi 
(presbuteroi) są tutaj przedstawieni jako prawdziwi pośrednicy między Bogiem 
a człowiekiem, a więc jako kapłani dzięki których modlitwie i namaszczeniu olejem chory 
może odzyskać zdrowie oraz dostąpić odpuszczenia grzechów. Nie ma wątpliwości, 
że działają oni na mocy mandatu Chrystusa. Św. Paweł nazywa ich „sługami Nowego 
Przymierza" (2 Kor 3,6), oraz „sługami i szafarzami tajemnic Bożych" (1 Kor 4,1), a ich 
działalność „świętym posługiwaniem" (Rz 15,16). Wszystkie te określenia wskazują 
na kapłaństwo pełniejsze niż powszechne, posiadające cechę pośrednictwa - oczywiście, 
zawsze w łączności z Chrystusem, 

W kapłaństwie powszechnym uczestniczy każdy wierny na mocy przynależności 
do Kościoła,czyli na mocy Chrztu Św., natomiast kapłaństwo służebne udzielane było już 
od samego początku istnienia Kościoła specjalnym znakiem sakramentalnym, mianowicie 
przez „nałożenie rąk" Apostoła względnie biskupa. O przekazywaniu władzy kapłańskiej 
sakramentalnym znakiem świadczą między innymi słowa św. Pawła skierowane do 
Tymoteusza: „Nie zaniedbuj w sobie charyzmatu, który został ci dany za sprawą proroctwa 
1 przez nałożenie rąk kolegium prezbiterów" (1 Tym 4,14), oraz-. „Na nikogo rąk pospiesznie 
nie wkładaj" (1 Tym 5,22). Obrzęd „nałożenia rąk" znany był już w Starym Testamencie. 
W Księdze Liczb czytamy, że Bóg nakazał Mojżeszowi, aby wziął Jozuego i włożył na niego 
swoje ręce, następnie przyprowadził go przed kapłana Eleazara i przed całą społeczność 
i ustanowił go w ich obecności wodzem (por. Lb 27,18-19). Nałożenie rąk było znakiem 
wybrania i przekazania władzy, a także przekazania Ducha. Apostołowie stosują ten obrzęd, 
ponieważ są przekonani o posiadaniu władzy kapłańskiej i pasterskiej oraz o konieczności 
przekazywania tej władzy swoim następcom. 

A zatem, według autorów Nowego Testamentu wszyscy chrześcijanie są kapłanami 
powołanymi do składania ofiar duchowych i głoszenia chwały Boga, wszyscy mają dostęp 
do największych tajemnic Bożych, natomiast niektórzy z nich nazywani presbuteroi lub 
episkopoi na mocy specjalnego wybrania i przekazania im władzy przez Apostołów 
względnie ich następców są kapłanami w sposób pełniejszy - zastępują Chrystusa 
w sprawowaniu Eucharystii, w Jego imieniu odpuszczają grzechy i umacniają w Duchu 
Świętym. 

24 



Rola charyzmatu prorockiego 
we wspólnocie Janowej 

(J 16,12-15 i 1J) 

Wstęp 
Znajomość początków chrześcijaństwa jest bardzo ważna dla samozrozumienia Kościoła 

naszych czasów. Refleksja oparta na pismach Janowych jest szczególnie interesująca, gdyż 
- jak pisze R.E. B r o w n 1 - „czwarta ewangelia wyróżnia się w sposób zaskakujący od 
pozostałych Ewangelii przez swój sposób prezentacji osoby Jezusa, a ponadto zawiera obraz 
rzeczywistości Kościoła zadziwiająco różny od tego ukazanego w listach pasterskich 
i w księdze Dziejów Apostolskich". Chcemy w niniejszym artykule zanalizować fragment 
życia kościoła Janowego, a mianowicie rolę doświadczenia Ducha i refleksji 
pneumatologicznej, szczególnie funkcję charyzmatu prorockiego we wspólnocie. 
Współczesna żywa dyskusja nad relacją między tradycją i elementem charyzmatycznym 
w Kościele nadaje podjętemu przez nas problemowi aspekt aktualności. Źródłem są dla nas 
teksty: J 16,12-15 i listy Jana (szcz. 1J), które świadczą - jak zobaczymy w toku ich egzegezy2 

- o istnieniu ruchów prorockich we wspólnocie. 
Nasza analiza ma charakter fragmentaryczny i nie rości sobie pretensji 

do zaproponowania całościowej wizji historii wspólnoty Janowej. Punktem odniesienia będą 
dla nas hipotezy kompleksowe, szczególnie teoria R.E. Browna 3 i innych uczonych 4. 

1 La comunitd del discepolo prediletto. Luci e ombre nella vita di una cbiesa al tempo del Nuovo Testamento. 
Assisi 1982, s. 7 (cytat w tłurn. naszym). 

" Jeśli chodzi o metodologię badań nad pismami janowymi (metoda diachroniczna), można wyróżnić pięć kierunków; 
1) modele zakładające genezę progresywną tekstu (entstehungsgeschichtliche Modelle); 
2) modele oparte na krytyce źródeł; 
3) prace analizujące historię tradycji i historię religii; 
4) prace bazujące na krytyce rodzajów literackich; 
5) prace, które rozpatrują historię i socjologię wspólnoty janowej; 
zob. J. Beutler, Methodes et problemes de la recherche johanniąue aujourdhui, W: La comunaute 
johanniąue et son histoire, pr. zb. pod red. J.-D. Kaestli, J.-M. Poffet, J. Zumstein, Geneve 1990, s. 16-28. W naszej 
rozprawie interesują nas szczególnie prace należące do piątej grupy, 

* La comunitd..., passim. 
4 Bierzemy pod uwagę szczególnie książkę: M. Hengel, The Johannine Question, London - Philadelphia 1989, 

i pracę zbiorową La comunaute..., pod red. J.-D. Kaestli, J.-M. Poffet, J. Zumstein. Wśród autorów, którzy analizują 
historię i socjologię wspólnoty Janowej trzeba wymienić: M.-E. Boismard, A. Lamouille, coli. G. Rochais, Synopse 
des ąaatre evangiles en franęais, vol. I I I , Parts 1977; W. Langbrandtner, Weltferner Gott oder Gott der Liebe. 
Die Ketzerstreit in der johanneischen Kirche, Frankfurt 1977; J. Martyn, Glimpses into the History of the 
Johannine Communlty, W: L'Evangile de Jean, Sources, redaction, theologie, pr. zb. pod red. M . de Jonge, 
Gembloux 1977,s. 149-175;O. Cullmann, The ohannine Orcie,Philadelphia - Westminster 1976;G.Richter, 

25 



Według R.E. Browna 1 grupę założycielską wspólnoty tworzył krąg judeo-chrześcijan 
z Palestyny, do których przyłączyli się kandydaci do chrztu pochodzący ze środowiska 
samarytańskiego i z kręgu żydów nie-ortodóksyjnych. Ich napływ spowodował rozwój 
„chrystologii wyższej". Druga faza, w której została zredagowana Czwarta Ewangelia, 
charakteryzowała się napływem nawróconych pogan. Z powodu „chrystologii wyższej" 
zrodził się konflikt z synagogą i - w konsekwencji - wspólnota Janowa została wykluczona 
z synagogi. „Chrystologia wyższa" nie była akceptowana zarówno przez żydów jak i przez 
judeo-chrześcijan; jej obrona wobec żydów ijudeo- chrześcijan sprowokowała rozbicie 
wspólnoty (koinón/a). Świadkami tego trzeciego etapu są listy Janowe. W czwartej fazie, 
obejmującej okres po redakcji listów, secesjoniści włączająsię w systemy gnostyckie, podczas 
gdy mniejszość wspólnoty integruje się z Wielkim Kościołem. 

Koncepcja R.E.Browna nie jest bezdyskusyjna2. Inni uczeni proponują własne 
rekonstrukcje życia wspólnoty Janowej. Według M. Hengela 3 wspólnota (szkoła) Janowa 
nie była grupą wyizolowaną od kościołów Azji, ale była częścią tych kościołów. Szkoła była 
otwarta. Różnica między szkołą i wspólnotami założonymi przez Pawła nie była większa niż 
między szkołami gnostyckimi I I wieku. Powodem kryzysu byli chrześcijanie zafascynowani 
tendencjami intelektualnymi swej epoki. Separatyści nie mieli precyzyjnej doktryny i byli 
słabo zorganizowani. Prawdziwą przyczyną kryzysu szkoły nie była walka w jej łonie, 
ale napływ fałszywych proroków przybyłych z zewnątrz z atrakcyjnymi ideami, 
które znalazły oddźwięk w mniejszości (!) wspólnoty Janowej. 

W niniejszej rozprawie interesuje nas tylko etap drugi i trzeci w schemacie R.E. Browna, 
tzn. faza redakcji finalnej czwartej ewangelii oraz etap redakcji listów Janowych. 
Nie analizujemy pierwszego etapu dziejów wspólnoty, tzn.okresu poprzedzającego redakcję 
ewangelii, pragnąc uniknąć - w krótkiej pracy - mocno dyskusyjnych spekulacji opartych 
na krytyce źródeł4. Zakładamy, że czwarta ewangelia powstała nie ze źródeł, ale z jednej 
„tradycji historycznej". W niniejszej rozprawie nie analizujemy także czwartego etapu, który 
nie jest udokumentowany przez świadectwa należące bezpośrednio do pism Janowych 5 

W pierwszej części artykułu zajmiemy się problemem roli Ducha we wspólnocie według 
J 16,12-15- Po analizie podstawowych problemów literackich dokonamy egzegezy perykopy, 
mając jako punkt odniesienia „Sitz im Leben" tekstu. W egzegezie będzie nas interesowało 
szczególnie zagadnienie relacji między tradycją i inspiracją prorocką (elementem „nowości") 
w aktywności przypisanej Duchowi Parakletowi. W drugiej części artykułu 
scharakteryzujemy analogiczny problem w 1 J, analizując w tym celu termin chrisma 
i perykopę 1J 4,1-6. 

Prdsentische und juturische Eschatologie in 4. Evangelium, W: Gegemoart und kommendes Reich, pr. zb 
pod red. P. Fiedler, D. Zeller, Stuttgart 1975, s. 117-52. 

1 La comunitd..., passim. 
2 Sam autor, nie bez humoru, pisze {La comunitd..., s. 8): „Awerto il lettore che la mia ricostruzione non pretende di 

andare al di la delia probabilita, per cui mi ritirrei soddisfatto, anche se si accettasse il sessanta per cento di cióche il 
mio lavoro mette in luce". 

3 Dz.cyt.,$. 51-55. 
4 W celu rozwiązania problemów literackich niektórzy uczeni proponują własną „rekonstrukcję" porządku 

powstawania Mowy Pożegnalnej: R. Bultmann dostrzega następujący porządek: 13,1-31 a; 17,1-26; l3,3łb-35; 
15,1-27; 16,1-33; 13,36-14,31; ł8,lnn. CK. Barrett, The Gospel according to StJohn, London 1965, s. 379, 
twierdzi że ewangelia zawiera połączone dwie wersje Mowy. A) 13,1-14,31 ;B) 15,1-16,33 i następnie 17,Inn. J. 
Painter, Glimpses of the Johannine Community in the Farewell Discourses, AusBR 28 (October 1980.) 
s. 21-38, wskazuje trzy kolejne wersje Mowy zawarte w J 13,31-16,33: A ) 13,31-14,31; B) 15,l-l6,4a;C) 
l6,4b-33- Zob. też: O.Cullmann, Origine e ambiente dell'evangelo secondo Gioianni situato nel tardo 
giudaismo, nelgruppo dei discepołi di Ges<\ e nel cristianesimo primitwo, (- ) 1976, s. 34; M.-E. Boismard, A. 
Lamouille, coli. G. Rochais,^. cyr.szcz. s. 381-382; R. Schnackenburg, The Gospel according to StJvhn,vo\. I I I . 
New York 1982, szcz. s. 89-91. 

s Ap należy do pism Janowych w sensie szerszym. 

26 



1. Rola Ducha Prawdy we wspólnocie wg J 16,12-15 
W pierwszej części niniejszego artykułu pragniemy przeanalizować tekst J 16,12-15, 

traktując go jako manifestację określonej rzeczywistości historyczno-religijnej, a mianowicie 
idei i życia wspólnoty, którą można nazwać wspólnotą (szkołą) Janową. Po krótkim 
omówieniu podstawowych problemów literackich, przestudiujemy kontekst historyczny 
perykopy i główne idee przekazane w tekście. 

1.1. Problemy literackie 

1.1.1. Określenie granic perykopy 

Wiersz 12 szesnastego rozdziału stanowi przejście ku nowej jednostce logicznej, która 
określa nowy w stosunku do tekstu poprzedzającego aspekt tematu Ducha (chodzi o Ducha 
Prawdy jako nauczyciela uczniów). Wiersz 16 wprowadza nową jednostkę, na co wskazuje 
pojawienie się - począwszy od w. 16 aż do w. 33 - stylu dialogu (między Jezusem i uczniami), 
nieobecnego w j 16,12-15- Tak więc należy uznać J 16,12-15 za wyodrębnioną jednostkę 
logiczną. 

1.1 .2. Kontekst perykopy 

Według podziału zaproponowanego przez R.E. Browna 1 perykopa J 16,12-15 należy do 
drugiej części czwartej ewangelii (rozdz. 13-17: „Ostatnia Wieczerza"), obejmującej dwie 
części: A. 13,1-30 ("Wieczerza"); B. 13,31-17,26 ("Mowa Pożegnalna"). 

J 13,31-17,26 zawiera trzy sekcje: 
-13,31-14,31: „Pożegnanie ze strony Jezusa i przyszłość uczniów"; 

- 15,1-16,33: „życie uczniów i ich relacja ze światem po odejściu Jezusa"; do tej sekcji 
należy interesująca nas perykopa J 16,12- 15; 

-17,1-26: „Modlitwa końcowa Jezusa". 

W Mowie Pożegnalnej spotykamy pięć perykop traktujących o Duchu Paraklecie-. 
14,15-20. 25-31; 15,26-27; 16,5-11. 12-15- Temat Ducha Parakleta znajduje się w kontekście 
dwóch zasadniczych tematów, które dominują w Mowie Pożegnalnej i w całej ewangelii 2: 
1, Temat posłania. Czwarta ewangelia prezentuje Jezusa jako „apostoła Bożego" par 
excellence. Posłanie (misja) Jezusa jest paradygmatem misji Kościoła (zob. J 20,21: katóhs -
kagó). Duch Paraklet jest przedłużeniem obecności Jezusa w Kościele. 

2. Temat procesu i objawienia. Czwarta ewangelia traktuje z wielką emfazą temat procesu 
Jezusa przed światem. Również Kościół żyje w sytuacji procesu, w którym Duch Paraklet ma 
rolę obrońcy i świadka. 

Jeśli chodzi o kontekst bliższy, podkreślić trzeba, ż e j 16,12-15 jest włączona w jednostkę 
J l6,4b-33- Istnieje ścisły związek wierszy 12-15 z wierszami 8-11. Paraklet „przekona świat 
0 grzechu, o sprawiedliwości i o sądzie" (w. 8) za pośrednictwem wspólnoty prowadzonej 
przez Siebie (por. w w . 12-15); z drugiej strony, wspólnota potrzebuje pomocy Parakleta do 
wypełnienia tego celu 3. Wiersz 16, który następuje po perykopie J 16,12-15, jest kluczem do 

1 G\ovanni. Commento al Yangelo spirituałe, Assisi 1979, s. 648-650. 
1 Zob. G.M. Burge, The Anointed Community. The Ho/y Spirit in the Johannine Tradition, Grand Rapids 1987, 

s .4 l . 199-205. 
5 Zob. R. Schnackenburg, dz. cyt.,$. 132. Jeśli interpretować J l6,4b-15 jako niepodzielną perykopę, to wtedy 

oznajmienie przez Ducha rzeczy przyszłych (por. ww. 12- 15) otrzymuje odcień szczególny, zdefiniowany 
w wierszach 8-11: chodziłoby mianowicie o odsłonięcie - wobec uczniów i wobec świata - grzechu, 
sprawiedliwości i sądu; zob. CK. Barrett, The Gospel According to Stjohn, London 1956.408. Uważamy jednak. 

27 



odczytania całej jednostki. Obietnica „oglądania" Jezusa, widziana w kontekście słów 
o Paraklecie zawartych w 16,8- 15, może oznaczać obietnicę obecności Ducha Parakleta1. 

1.1.3. Struktura perykopy 

Wiersz 12 stanowi przejście do nowrej jednostki tematycznej traktującej o Duchu 
Paraklecie. Początek wiersza 13 (hotan de elthe ekeinos) określa nową sytuację, 
kontrastującą z arti występującym w wierszu poprzednim, który odnosił się do czasu Jezusa 
historycznego. Wiersze 13-15 opisują następnie akcję to pneuma tes aletheias 
w wyrażeniach: 

w. 13 ...hodegesei humas eis aleheianpasan 
ou gar lalesei afheautou, 
all' bosa akouei lalesei 
kai ta erhomena anaggelei humin. 

w. 14:, ...eme doxasei 
hoti ek tou etnou lempsetai 
kai anaggelei humin 

Wiersz 15a zawiera wyjaśnienie poprzedniego wiersza (wprowadzone przez zwrot: dia 
touto eipon hoti) w słowach: panta hosa echei ho pater ema estin, po czym następuje 
w wierszu 15b prawie powtórzenie wiersza 14b: 

ek tou emou latnbanei 
kai anaggelei humin. 

Powtarzanie niektórych elementów tekstu powoduje efekt emfazy: 
a) termin to pneuma tes aletheias (w.12) jest emfatycznie zaakcentowany przez zaimek 
ekeinos2, powtórzony dwa razy (ww. 13-14); 

b) przeważa czas przyszły czasowników (hodegesei, lalesei, lalesei, anaggelei, doksasei, 
lempsetai, anaggelei, anaggelei). W ten sposób tekst silnie skierowuje uwagę czytelnika 
w kierunkuprzyszłości; wrażenie to wzmacnia jeszcze wyrażenie ta erchomena (w. 13); 

c) trzykrotnie powtórzony jest czasownik anaggellein (ww. 1314.15); z powtórzenia 
wynika, że czasownik wyraża podstawowe dla tej perykopy zadanie Ducha; - powtarza się 
pięć razy zaimek osobowy humeis (ww. 12.13-13-14.15). 

1.2. „Sitz im Leben" perykopy 
Dla zrozumienia roli J 16,12-15 wżyciu wspólnoty Janowej musimy określić sytuację 

historyczno-religijną panującą w czasie redakcji tekstu. Wydaje się, że można wyróżnić 
przynajmniej cztery zasadnicze momenty: 
a) J 16,2.4 (także J 9,22.34; 12,42) jest aluzją do wykluczenia chrześcijan z synagogi. Ów fakt 
historyczny jest odzwierciedlony także w Talmudzie Babilońskim (Berakoth 28b), 
w tzw. „przekleństwie pogan" występującym w modlitwie osiemnastu błogosławieństw3 

ż e j 16,12-15 konstytuuje jednostkę logiczną wyróżnialną od kontekstu. 
1 Zob. R.E, Brown, Giovanni..., s. 883-887. 
2 Następstwo zaimka rodzaju męskiego po rzeczowniku rodzaju nijakiego, to pneuma, jest zaskakujące i może 

wskazywać, że dla autora ewangelii to pneuma tćs aletheias jest jakością osobową i oznacza coś więcej niż moc, 
zob. J.H. Bemaró,Gospel according to St.John, vol. I I , Edinbourgh 1928, s. 500. Można przyjąć również, 
że ekeinos odnosi się do ho parakletos występującego w kontekście poprzedzającym. 

5 Tekst talmudyczny nie pozwala zrozumieć jasno czy termin minim ("heretycy") oznacza przede wszystkim lub 
tylko chrześcijan. Z drugiej strony wydaje się, że ustaleń synodu w Jamnia nie należy traktować zbyt automatycznie 
w sposób „dogmatyczny". Zob. J. Beutler, art. cyt.,s. 28. 

28 



Można postawić hipotezę, że chrześcijanie Janowi, w obliczu prześladowań, proponują 
Czwartą Ewangelię jako księgę wiary napisaną dla umocnienia chrześcijan wykluczonych 
z synagogi, przy czym księga posiada mocny akcent chrystologiczny1, 

b) Refleksja nad Duchem Parakletem nabiera specyfycznego odcienia znaczeniowego, jeśli 
widzi się ją z perspektywy historycznej określonej przez następujący fakt: po śmierci 
apostołów (włącznie z Uczniem Umiłowanym), którzy byli żywymi świadkami dzieła i słów* 
Jezusa, zrodziła się potrzeba zaświadczenia, że Kościół posiada świadka -przypominającego" 
słowa Jezusa. Jest nim Duch Paraklet. Prawdopodobnie po śmierci apostołów, wiatach 
70-85, została dokonana pierwsza redakcja czwartej ewangelii, zaś po śmierci Ucznia 
Umiłowanego, tzn. w latach 90-100, redakcja finalna 2. 

c) Innym problemem, który nurtował wspólnotę było opóźnienie Paruzji Chrystusa, któremu 
towarzyszyło osłabnięcie nadziei eschatologicznej. Temat Ducha Parakleta jest odpowiedzią 
na pytanie, dlaczego nie następuje Paruzja. Autor Ewangelii nie spekuluje na temat 
przesunięcia daty Paruzji, natomiast stwierdza, że Duch Paraklet uobecnia we wspólnocie 
Chrystusa Zmartwychwstałego. Właśnie dlatego motyw doświadczenia Ducha jest tak 
ważny w czwartej ewangelii. Trzeba go widzieć w perspektywie koncepcji zwanej przez 
uczonych „eschatologią zrealizowaną"3. W tym kontekście idea uwielbienia Jezusa Chrystusa 
staje się jednym z motywów centralnych wspólnoty Janowej, zaś pneumatologia staje się 
w sposób bardzo mocny zorientowana chrystocentrycznie. Według doświadczenia 
charakteryzującego wspólnotę, przyjęcie Ducha oznacza akceptację Chrystusa i wszystkiego 
tego, co było przez Niego objawione 4. 

d) Perykopa J 16,12-15 wyraża chrześcijańskie doświadczenie mocy Ducha. 
Prawdopodobnie tekst, który mówi o Duchu jako o przyszłym (z punktu widzenia Jezusa 
historycznego) objawicielu, jest dla redaktora ewangelii „usprawiedliwieniem" prawa do 
zaproponowania chrystologii „wyższej"5 i d o napisania Ewangelii, która sama w sobie jest 
interpretacją dzieła i słów Jezusa dokonaną w Duchu 6 , różniącą się - w pewnym sensie - od 
koncepcji chrystologicznej bardziej „ziemskiej", reprezentowanej przez Piotra i tradycję z nim 
związaną7. 

1.3. Duch jako czynnik równowagi między tradycją 
a objawieniem wg J 16,12-15 

Perykopa wyraża napięcie między dwoma faktorami życia Kościoła Janowego. Tekst 
wskazuje, że Duch przywołuje nauczanie Jezusowe (element tradycji); z drugiej strony dzieło 
Ducha posiada ukierunkowanie ku przyszłości, wraz ze wspomnieniem o rzeczach, które 

1 Zob. J. Zumstein, La communaute johanniąue et son histoire,W: La communaute..., pr. zb. pod red. J.-D. 
Kaestli,J.-M. Poffet,J. Zumstein, s. 368-371. 

2 Zob. R.E. Brown, The Paraclet in the Fourth Gospel, NTS 13 (1966-67) s. 113-132. Jako tekst reprezentatywny 
dla redakcji finalnej można wskazać rozdział 21 ewangelii; zob. J. Zumstein, art. cyt.,s. 365-368, 

3 Zob.G.M.Burge,ć/z. cyt.,s. 143-44;R.E. Brown, The Paraclete...,s. 130-131. 
4 Zob. G.M.Burge ,^ .c j f . , s . 45.72. 
5 „Giovanni ricorre all'idea del Paraclito per giustificare 1'audacia delia proclama2ione giovannea"; R.E. Brown, 

GiovannL.,s. 28. 
6 Zob. M.-J. Lagrange, L'evangile selon saint Jean, Paris 1948 (wyd. 7), s. 422. 
7 Zob. F. Vouga, La reception de la theologie johanniąue dans les epitres, W: La Communaute..., pr. zb. pod red. 

J.-D. Kaestli, J.-M. Poffet, J, Zumstein, s. 285. Jako wyjaśnienie można przytoczyć zdanie R.E. Culpepper, 
Lapplication de la narratologie d Tetude de levangile de Jean, W: La Communaute..., s. 118: „du prologue a la 
benediction finale, le fait que Jean soit preoccupe par son arrivee tardive dans le champ des evangiles exerce une 
influence profonde sur formę donnee a son recit. Cette formę se caracterise par la pretension de levangeliste a 
raconter 'la veritable histoire de la vie de Jesus'". W tym świetle można rozumiea perykopę J 16,12-15 jako przejaw 
>tself-understanding" autora ewangelii. 

29 



Jezus ma jeszcze do powiedzenia (element objawienia, por. w. 12). Zakładamy, 
że doświadczenie Ducha jest hipotetycznym powodem napięcia we wspólnocie. W celu 
zweryfikowania tego wstępnego założenia musimy wpierw scharakteryzować krąg 
adresatów tekstu (bumeis), a następnie poprzez egzegezę najważniejszych elementów 
perykopy ukazać rolę Ducha we wpólnocie Janowej na etapie redakcji ewangelii, tak jak ją 
opisuje tekst J 16,12-15. 

1.3.1. Adresaci perykopy 

Według kontekstu, w którym znajduje się perykopa, Jezus zwraca się do swoich uczniów 
w czasie ostatniej wieczerzy. Tym niemniej słowa zawarte w perykopie są przeznaczone dla 
kręgu uniwersalnego; nie tylko do konkretnych uczniów (i ich ewentualnych sukcesorów), 
ale do przyszłej wspólnoty wierzących1. To stwierdzenie jest istotne, ponieważ eliminuje 
fałszywą interpretację tekstu jako domniemanej obietnicy „przywileju nieomylności 
nauczycielskiej" dla jakiejś grupy w Kościele. 

Analiza tekstów, które odzwierciedlają etap redakcji finalnej ewangelii (tekstem 
najbardziej reprezentatywnym byłby tu J 21), pozwala odkryć krąg związany z Uczniem 
Umiłowanym, „szkołę Janową", która jest odróżnialna od wspólnoty, do której ewangelia jest 
zaadresowana2. 

1.3.2. Perspektywa otwarcia tekstu na „nowość" 

W niniejszym punkcie dokonamy analizy tych elementów tekstu, które sugerują nową 
jakość faktów objawionych przez Ducha w przyszłości. Musimy zinterpretować przede 
wszystkim wyrażenia: poiła (w. 12), ta ercbomena (13) wraz z czasownikami 
anaggellein (1314.15) ibodegein (13). Następnie zanalizujemy te elementy tekstu, które 
podkreślają równowagę między objawieniem i tradycją. Naszym punktem odniesienia będzie 
ciągle podłoże historyczno-religijne tekstu. 

1.3-2.1. Kluczowy punkt egzegezy perykopy: polla (w. 12); 
he aletheia pasa; ta erhomena (w. 13) 

Wedle wiersza 12 Jezus ma jeszcze „wiele" (polla) do powiedzenia, ale uczniowie teraz 
nie są zdolni tego zrozumieć. Wiersz 13 dodaje, że Duch Prawdy „doprowadzi do całej 
prawdy" (he aletheia pasa) i „oznajmi rzeczy przyszłe" (ta ercbomena). Interpretacja 
terminów: polla i ta ercbomena nie może ignorować stwierdzenia zawartego w perykopie, 
że Duch objawi tylko to, co otrzyma od Jezusa. Próba pogodzenia obu tych stwierdzeń może 
prowadzić w dwóch kierunkach: 1) Akcent położony na element „tradycji". Duch Prawdy 
uzdolni do żywego, zinterioryzowanego kontaktu ze słowami Jezusa; 2) Akcent na element 
„nowości". Duch, który jest Duchem Chrystusa (Christus praesens), będzie żywą gwarancją 
tego, że wszystko to, co będzie objawione w sposób prorocki, będzie koherentne 
z Chrystusem 3. 

Na wybór właściwej interpretacji naprowadza „Sitz im Leben" perykopy. Jeśli jest prawdą, 
jak zaznaczyliśmy powyżej, ż e j 16,12-15 jest usprawiedliwieniem chrystologii „wyższej" 
rozwiniętej w szkole Janowej, i że sama czwarta Ewangelia jest interpretacją dokonaną 
w Duchu 4 , to staje się jaśniejszym fakt, dlaczego tekst podkreśla obecność Ducha jako 

1 Tak interpretuje humeis większość komentatorów; por. np. MJ. Lagrange, dz. cyt., s. 424-25; I . de ia Potterie, La 
verite dans saint Jean,vo\. I , Rome 1977,s. 412. 

2 Zob. J. Zumstein, art. cyt., s. 366 
3 P o r . G . M . B u r g e , ^ . 0 T . , s . 2 l 6 . 
4 Por. M.-J. Lagrange, dz. cyt., s. 422: „la theologie johanniąue est une interpretation de l'Evangile qui a ete suggeree 

par 1'Esprit". Por. też R.E. Brown, La comunitd..., s. 29: ..Per l'evanglista la cristologia piu alta delia sua comunita non 
ha fatto altro che portare alla luce il vero, piu profondo significato delie confessioni originali" 

30 



warunek poznania całej prawdy i rzeczy przyszłych, a z drugiej strony podkreśla konieczność 
zbieżności tego poznania ze źródłową tradycją (zob. też 1J 1,1-2: ho en aparches). Perykopa 
J 16,12- 15 jest„świadkiem" i rezultatem ruchu prorockiego i jako taka stanie się punktem 
odniesienia dla następujących później ruchów prorockich. Wynika z tego, że wyrażenie he 
aletheia pasa (w. 13) nie oznacza tylko pełnego zrozumienia Mowy Pożegnalnej w świetle 
śmierci Jezusa1, ale oznacza nowe objawienia. Słowa Jezusa wskazujące, że uczniowie nie są 
wstanie znieść ciężaru wielu rzeczy, które Jezus ma im do oznajmienia (polla, w. 12) 
oznaczają, że ci uczniowie nie słyszeli jeszcze tego objawienia2. 

Sam Jezus rozróżnia dwie epoki objawienia. W J 16,25 czytamy: „Mówiłem wam o tych 
sprawach w przypowieściach. Nadchodzi godzina, kiedy już nie będę wam mówił 
w przypowieściach, ale całkiem otwarcie oznajmię wam o Ojcu". Druga epoka, w której 
Jezus mówiłby en parresia, korespondowałaby z przyszłą akcją objawieniową Ducha 3, 
Różnicę między obiema epokami objawienia sugeruje też antyteza istniejąca w j 16,12-13: 
ou...arti - hotan de. Koncepcja dwóch epok objawienia likwiduje rzekomą sprzeczność 
między J 16,12 ("Jeszcze wiele mam wam do powiedzenia") i J 15,15, gdzie Jezus stwierdza, 
że wszystko to, co usłyszał od Ojca, dał poznać uczniom. 

Podobnie jak wyrażenia he aletheia pasa i polla, można zinterpretować, odwołując się 
do„Sitz im Leben" perykopy J 16,12-15, wyrażeniem ercbomena (w. 13). Należy dokonać 
wyboru między trzema interpretacjami terminu ta ercbomena-. l ) „Rzeczy przyszłe" mogą 
zawierać sens tego, co powiedział i uczynił Jezus, odniesiony do wszystkich przyszłych 
pokoleń, włącznie z sensem śmierci Jezusa4; 2) Ta ercbomena może odnosić się do urzędu 
lub charyzmatu prorockiego we wspólnocie Janowej, analogicznego do charyzmatów 
istniejących we wspólnotach Pawłowych5; 3) Trzecia interpretacja jest bliska drugiej. Jeśli 
zaakcentuje się fakt, ż e j 16,12-15 jest zaadresowany (historycznie) do apostołów, to wtedy 
tekst jest stwierdzeniem, że właśnie apostołowie otrzymają specjalne objawienie przyszłości 
i ten fakt ukonstytuuje ich jako proroków. Przede wszystkim prorokiem-objawicielem 
przyszłości będzie autor księgi Apokalipsy (zob. A p 2,7; 14,13; 19,10; 22,17)6. 

Interpretacja druga i trzecia są zbieżne. Obie wskazują jedynie różne kręgi posiadaczy 
charyzmatu prorockiego: całą wspólnotę wierzących lub apostołów. Według nas 
interpretacja pierwsza jest zbyt „literalna" i nie uwzględnia „Sitz im Leben" tekstu. Ta 
ercbomena, razem z polla i he aletheia pasa, opisują perspektywę bardziej otwartą, 
zasugerowaną przez interpretację drugą i trzecią, gdyż kontekst rozdziałów 14-16 jest 
nasycony słownictwem związanym z chrześcijańskim charyzmatem „duchowego dyskursu": 
didaskein, hupomimneskein (14,26), matturein (15,26), anaggellein, bodegein (l6,13), 
doksadzein (l6,14) 7 . Podczas gdy J 16,12-15 uwydatnia bardziej aspekt „prorocki" przyszłego 
objawienia, którego autentyczność jest zagwarantowana przez obecność Ducha, to w J 14,26 
i 15,26 jest zaakcentowana mocniej konieczność zachowania tradycji (por. menein, tereni), 

1 W ten sposób interpretują: J. Calloud, F. Genuyt,Ie discours d'adieu. Jean 13~17. Anatyse semiotiąue, Lyon 
1985,s.81. 

2 Por.G.M.Burge ,ćfe. cyt.,s.2l5. 
5 Zob. tamże, s. 214. G. Ferraro, Lo Spirito e Cristo nel vangelo di Giovanni, Brescia 1984, s. 260, pisze, że tekst 

„disegna la seconda tappa dei ternpi escatologici, quella che comincia eon la partenza di Gesu, cioe la nuova 
economia di salvezza che fu inaugurata dalia morte e risurrezione del Cristo e dal dono delio Spirito, in una parola il 
tempo delia chiesa". 

4 Zob. R. E. Brown, Giouanni..., s. 868; M.-E. Boismard, A. Lemouille, dz. cyt., s. 382; R. Schnackenburg, dz. cyt., 
s. 135. 

5 W ten sposób interpretuje jużJ.H. Bernard, Ć/Z. cyt.,s. 511. Według R, Bultmanna wiersz w swym pierwotnym 
brzmieniu wyrażał wiarę wspólnoty w posiadanie ducha prorockiego, ale w ostatecznym kontekście stracił odcień 
apokaliptyczny; opinię tę podziela R. E. Brown, Giovanni..., s. 868. 

0 Por. M-J. Lagrange, dz. cyt., s. 423 
7 Por. G. M. Burge, dz. cyt., s. 21718 

31 



1.3-2.2. Czasowniki: anaggellein, bodegein 

Funkcja Ducha jako źródła objawienia prorockiego (wskazanego przez terminy, polla, be 
aletheia pasa, ta ercbomena) wyrażona jest przez czasowniki: anaggellein, bodegein. 

Czasownik anaggellein jest trzykrotnie powtórzony w perykopie, przez co uzyskany jest 
efekt emfazy. Duch anaggelei ta ercbomena (w.13), następnie - jak mówi Jezus - ek tou 
emou lempsetai (lambanei) kai anaggelei humin (w. 14.15). W LXX i w grece 
klasycznej^n - aggellein oznacza „głosić na nowo". Treść tego czasownika w j 16,13-15 jest 
jednak bogatsza i odzwierciedla sens występujący w tekstach apokaliptycznych. W księdze 
Daniela 1 anaggellein oznacza poznanie ukrytego znaczenia snu, wizji, proroctwa. Podobnie 
w niektórych tekstach ąumrańskich2. W Dz 20,27 anaggellein obejmuje zrozumienie 
głębszego sensu tego, co się zdarzyło. W J 4,25 i 16,25 czasownik ten oznacza interpretację 
wcześniejszego objawienia3. W J 16,12-15 interpretatorem jest Duch Prawdy. Słowa 
bliskoznaczne: apaggellein (1J 1,2.3) iaggelia (1J 1,5; 3,11) wyrażają interpretację 
objawienia Jezusowego4. 

Powyższe teksty rzutują na zrozumienie sensu czasownika anaggellein w perykopie 
J 16,12-15 Z punktu widzenia naszej analizy tradycji Janowej znaczący jest zwłaszcza 
kontekst „prorocki" czasownika w apokaliptyce, a z drugiej strony zakorzenienie czynności 
„głoszenia" we wcześniejszej rzeczywistości objawionej. Podłoże czasownika anaggelein 
wskazuje, że orędzie prorockie ogłoszone pod tchnieniem Ducha nie może przekreślać 
„tradycji". Tak więc ruchy prorockie muszą posiadać wewnętrzne kryterium autentyczności 
i kontroli , w postaci odniesienia do historii. 

Drugim czasownikiem interesującym nas w niniejszym punkcie jest bodegein-. Duch 
hodegesei eis ten aleheian pasan" (J 16,13). W L X X czasownik jest używany w kontekście 
prowadzenia ludu przez Jahwe na pustyni podczas wyjścia z Egiptu 6. W księgach 
dydaktycznych ST bodegein łączone jest zdidaskein izpneuma lub aletheia, przy czym 
podmiotem jest Bóg 7 , jego Duch 8 , mądrość Boża 9. W Ps 24,5 (LXX) czytamy: hodegeson me 
epi ten aleheian sou kai didakson me, hoti su ei ho theos bo sóter mou. W NT 
czzsowmkhodegein występuje w powiedzeniu Jezusa:„Jeśli ślepy ślepego prowadzi, obaj 

1 Dn 2,2.4.5.9.11.16.24.27; 5,12.15; 9,23; 10,21; U ,2 (w wersji Teodocjona), 
2 1QS 4,2n; 5,22. Ta ercbomena ma sens bliski do habbaot występującego w tekstach apokaliptycznych: lQpHab 

2 ,9n ; 7 , l -3 ;CDl , l ln - ,por .HenEt 108,6. 
3 Według R. E. Brown,Giovann..„s. 226,Jezus jest„prorokiem-jak-Mojżesz"(TAHEB).'..un profetache avrebbe 

interpretato la Legge mosaica in modo di risolvere i presenti probierni legali delia comunita". Duch w 16,13 miałby 
tę samą funkcję. 

4 Por. I . de la Potterie, Le Paraclet, W: S. Lyonnet, I . de la Potterie, La vie selon TEsprit. Condition du chretien, 
Paris 1965, s. 95-6; R. E. Brown,Giovanni...,s. 858. 

5 Z punktu widzenia krytyki tekstu istnieją dwa warianty wiersza 13: eis ten aletheian pasan (A B pc vgst; Or; 
z przestawieniem s łów:044f l3892s . 1106.1342.1506)orazew te aletheia paseiSDL^tf 1.33.565- 579.1582 al 
it). Mało prawdopodobna jest trzecia lektura, która ma słabychświadków: diegesetai humin ten aletheian pasan 
(vgcl.ww). 
Eis wskazuje kierunek prowadzenia, a także proces ruchu kończący się wewnątrz obszaru ku któremu jest on 
skierowany. 
En uwypukla bardziej obszar działania Ducha i fakt, że prawda jest już obecna w Chrystusie. 
Krytyka zewnętrzna i wewnętrzna nie daje decydujących argumentów na rzecz eis lub en. Wskazują na to 
współczesne wydania tekstu NT: en zachowuje „UBS Greek NT" i „Synopsis ąuattuor evangeliorum" KAlanda; eis 
mająMerk i Nestle-Aland. Podzieleni są też komentatorzy. Wedle opinii R. E. Browna, Giovanni...,s. 856n, 
nie powinno się nadawać zbytniego znaczenia różnicom odcieni znaczeniowych przyimków en i eis, gdyż 
w okresie powstawania Ewangelii miały one sens dość szeroki i zachodzący na siebie znaczeniowo. Wybraliśmy 
wersję tekstu z przyimkiem eis, która ma zakres znaczeniowy bardziej uniwersalny. Por. I.de la Potterie, 
Le Paraclet...,s. 45; M.-J.Lagrange, dz. cyt.,%. 421; R. Schnackenburg,dz. cyt.,s. 135. 

6 Por. Wj 13,17; 15,13; 32,34; Lb 24,8; Pwt 1,33; 1 Krn 17,21; Ps 78,14.53-72. 
7 Ps24. 
8 Ps 143,10; por. Iz63,14; Ne 9 , l9n. 
9 Mdr 9,11; por. 10,10.17. 

32 



w dół wpadną" (Mt 15,l4par.), i w epizodzie opisanym w D z 8,30-31, gdzie „prowadzić" 
oznacza wprowadzanie w poznanie Pisma; wedle A p 7,17 Baranek „poprowadzi ich [tzn. 
wybranych] do źródeł życia". 

Powyższe teksty warunkują zrozumienie tekstu Jana i wskazują, że bodegein oznacza 
uzdolnienie do zrozumienia prawdy w sposób zinterioryzowany, nie tylko w sensie 
intelektualnym, ale w sensie przyjęcie określonego stylu życia. Senshodegein jest 
więc szerszy od „docebit", występującego w tłumaczeniu Wulgaty 1. 

1.3 2.3. Zasadnicze ukierunkowanie tekstu 

Tekst J 16,12-15 zawiera silne ukierunkowanie ku przyszłości i jest otwarty na charyzmat 
prorocki doświadczany w Kościele Janowym. Tekst nie odrzuca jednakże elementu kontroli, 
co zobaczymy dokładniej w paragrafie następnym. J 16,12-15 akceptuje tylko te ruchy 
prorockie, które nie przekreślają tradycji. W konflikcie między wolnością i elementem 
„kontroli" konieczny jest stały powrót do tradycji Jezusowej2. 

1.3.3. Włączenie tradycji w „nowość" nauczania D u c h a 

Jak stwierdziliśmy wyżej, tekst Jana jest otwarty na nowość. Zasadniczy problem 
perykopy można wyrazić w pytaniu: Jak jest możliwe włączenie problemów teraźniejszości 
(elementu „nowości") w kontekst orędzia odziedziczonego z przeszłości? Autor Ewangelii 
odpowiada na to pytanie odnosząc się do daru Ducha Parakleta. Dzięki obecności Ducha jest 
możliwa jedność (można powiedzieć: dialektyka) między nowością i tradycją. 

Wydaje się, że na etapie redakcji Czwartej Ewangelii otwarta koncepcja Ducha, 
zagwarantowana autorytetem Ucznia Umiłowanego, nie powodowała jeszcze konfl iktu 
między faktorem tradycji i nowości, w sensie spowodowania rozłamu we wspólnocie. 
W niniejszym paragrafie pragniemy wydobyć te elementy perykopy, które wskazują 
na walor tradycji w procesie rozwoju objawienia, tzn. te stwierdzenia zawarte w j 16,12-15, 
które dowodzą zależności akcji objawieniowej Ducha od Jezusa 

13 3-1-Jedność działania Ducha z Chrystusem 

Ewangelista prezentuje w j 16,12-15 relację Ducha Parakleta do Jezusa w sposób bardzo 
podobny do tego, w jaki opisuje gdzie indziej relację Jezusa do Ojca 5: 

Duch Paraklet Jezus 
nie mówi od siebie, 
mówi tylko to, co słyszy: 16,13 - 7,17; 8,26.28.38; 12,49n ; 14,10 
uwielbia (Jezusa): 16,14 - por. 12,28; 17,1.4 

- obwieszcza: 16,13 -15- 4,25(16,25) 
prowadzi do całej prawdy; 
jest Duchem Prawdy: 16,13 - por.1,17; 5,33; 18,37; 14,6 

- Paraklet: 14,16 - (14,16); 1 J 2,1 4 

Por. G. Ferraro, Lo Spirito e Cristo nel vangelo di Giovanni, Brescia 1984, 5. 252-254; I . de ia Potterie, 
Le Paraclet..., s. 94; R. Schnackenburg,dz. cyt„s. 134, 
Por. R. Schnackenburg, r/.?. cyt.,s. 151;T. A. R. Robinson, The Priority of John, London 1985, passim. 
Por. Y. Congar.Credo nello Spirito Santo, I : Lo Spirito santo nell'„Economia". Rwelazione e esperienza delio 
Spirito, Brescia 1981, s. 71. 
Można dorzucić do tego inne teksty paralelne: 

Paraklet Jezus 
dany przez Ojca: 14,16 - 3,16 

- jest z uczniami: I 4 , l 6 n - 3,22; 1333; 14,20.26 
świat go nie otrzymał: 14,17 - 1,11; 5,53 (12.48) 
świat go nie zna, znają go tylko wierzący: 14,17 - I 4 , l 9 ; l 6 , l 6 n 

33 



Zbieżność powyższa wskazuje, że dla autora Czwartej Ewangelii Paraklet kontynuuje 
dzieło rozpoczęte przez Jezusa. Duch jest podporządkowany Jezusowi w sposób tak 
zdecydowany, żenię posiada własnej autonomii w działaniu. Tak jak dzieło Jezusa jest 
dziełem Ojca (5,17), tak dzieło Parakleta jest dziełem Jezusa (16,14-15)1. Działanie Ducha ma 
charakter „trynarny". Duch jest sprawcą komunii z Chrystusem'- Prawdą i-poprzez Niego 
- z Ojcem 2 . 

W celu doprecyzowania powyższej ogólnej obserwacji należy zanalizować wyrażenia, 
które w j 16,12-15 akcentują jedność (lub zależność) Ducha i Jezusa. Chodzi o następujące 
wyrażenia: 

a) ou ... lalesei afheautou (w. 13); 
b) (alla) bosa akouei lalesei (w. 13); 
c) eme doksasei (w. 14); 
d) ek tou emou lempsetai (w. 14); 
e) ek tou emou lambanei (w. 15) 

1.3-3-2. Lalein, akouein (w.13) 

Wiersz 13 określa na dwa sposoby relację Ducha Parakleta do Jezusa w sferze objawienia: 
1) aspekt negatywny: Duch nie ma autorytetu pozwalającego mu mówić (czasownik laleiii) 
samemu z siebie; 2) aspekt pozytywny. Duch mówi rzeczy, które usłyszał (czasownik 
akouein) od Jezusa. 

Czasownik lalein, powtórzony dwa razy w w. 13 oraz słowo akouein występują 
wielokrotnie w Ewangelii w odniesieniu do Jezusa. W wypowiedziach Jezusa czasownik 
„mówić" (lalein) sygnalizuje działalność objawieniową Jezusa (por. 3,34; 5,30; 8,30.45; 
18,20). Jest formą auto-objawienia związaną z formułą „Ja Jestem" (4,26; 8,18). Jezus 
nie mówi od siebie, ale w imieniu Ojca (7,16-18; 8,28; 12,49n; 14,10). Przez czasownik 
akouein podkreślona jest w Ewangelii jeszcze mocniej zależność Jezusa od Ojca. Jezus jest 
tym, który słucha Ojca; Jezus komunikuje objawienie Ojca (3,32; 6,30; 15,15). Niekiedy 
akouein i lalein występują razem w opisie jednej rzeczywistości objawienia: „Ten, który 
mnie posłał, jest prawdziwy, a Ja mówię wobec świata to, co usłyszałem od Niego" (J 8,26); 
„Powiedziałem wam prawdę usłyszaną przez Boga" (8,40)3. 

Powyższe teksty określające relację Jezusa do Ojca zawierają słownictwo zbieżne z j 
16,13, gdzie jest ono odniesione do relacji Ducha i Jezusa. Ze zbieżności tej wynika wniosek, 
że podobnie jak Logos-Syn jest sługą Ojca i Jego rzecznikiem, tak Duch Prawdy jest sługą 
Chrystusa i Jego rzecznikiem 4. 

1-3 3 3 Lambanein (ww. 14.15) 

Sformułowanie z w. 13: [Duch] nie będzie mówił od siebie, ale powie wszystko, 
cokolwiek słyszy", zawierają podobną ideę, co użyte w w w . 14.15 słowa: „z mojego 
weźmie/bierze"5. Czasownik lambanein opisuje w Czwartej Ewangelii konkretne działania 
(np. Jezus „bierze" chleby; 6,11) oraz występuje w stwierdzeniach ogólnych (3,27; 4,36; 

posłany od Ojca: 14,26 - rozdz. 5;7;8;12 
- naucza: 14,26 - 7,l4n,8,20; 18,37 
- przychodzi (od Ojca do świataM 5,26; 16,7.13 - 5,43; 16.28; 18,37 

daje świadectwo: 15,26 - 5,3ls; 8,13s; 7,7 
- przekonuje świat; 16,8 - (3,19n;9,4l; 15,22) 

1 Por .G .M.Burge ,^ . cyt.,s. 140. 
2 Por. I . de la Potterie, La uerite..., t. I I , s. 1013 
5 Por. G. Ferraro, </2r. cyt.,s. 257-59. 
4 Por. G. Johnson, The Spirit-Paraclet in the Gospel ojJohn, Cambridge 1970, s. 37n. 
5 Por. I . de la Potterie, Le Paraclet..., s. 94n. 

34 



16,24), ale przede wszystkim charakteryzuje postawę pozytywną lub negatywną ludzi wobec 
Jezusa i wobec Ducha, wyrażającą się w przyjęciu wiary lub jej odrzuceniu 1. Lambanein 
charakteryzuje postawę Jezusa wobec Ojca: Jezus otrzymuje od Ojca świadectwo, chwałę, 
przykazanie (5,34.36-37.41.44; 10,17-18). Można powiedzieć, że dla Jana istnieje jeden 
pośrednik i jedna misja w planie zbawczym Boga, tj. misja Jezusa. Duch jest widziany jako 
kontynuacja obecności Jezusa we wspólnocie: Duch „weźmie/bierze" od Jezusa (16,14.15)2. 
Wiersz 15 rozpoczyna się od formuły, która wyjaśnia podstawę relacji między Jezusam 
i Duchem Parakletem: „Wszystko, co ma Ojciec, jest moje. Dlatego powiedziałem, że...". 
W głoszeniu lub interpretowaniu tego, co pochodzi od Jezusa, Duch w istocie głosi 
(interpretuje) ludziom Ojca, ponieważ Ojciec i Jezus mają wszystko wspólne3. 

1.3-3-4. Doksadzein(w. 14) 

Poprzez objawienie (czasownik anaggellein) rzeczy, które Duch weźmie (lambanein) od 
Jezusa, Paraklet „uwielbi" Jezusa (czasownik doksadzein). W ST i w literaturze 
apokryficznej doksa oznacza objawienie Boga (w obłoku, świetle, ogniu, przez cuda), a także 
cześć oddawaną Bogu przez ludzi. Autorzy NT przypisują rzeczywistość doksa Chrystusowi. 
„Chwała" charakteryzuje naturę Chrystusa i wyraża Jego majestat i moc. Tylko Czwarta 
Ewangelia określa, że Jezus ma „chwałę" przed swym zmartwychwstaniem. W rozdziałach 
1-12 Ewangelii Jezus-Mesjasz otrzymuje chwałę poprzez dzieła spełnione w jedności 
z Ojcem. W rozdziałach 13-21 Jezus, Syn Człowieczy, ma chwałę poprzez swą mękę. 
Ewangelia zawiera też koncepcję chwały Syna Jednorodzonego przed stworzeniem świata. 
Dla Jana „godzina Syna Człowieczego" oznacza Jego mękę. Sam Jezus prosi Ojca: „Ojcze, 
nadeszła godzina! Otocz swego Syna chwałą, aby Syn Ciebie nią otoczył" (17,1) 
oraz - „A teraz Ty, Ojcze, otocz Mnie u siebie chwałą, którą miałem u Ciebie, zanim świat 
powstał" (17,5). Dzieło Jezusa będzie kontynuowane przez uczniów. Chrześcijanie, którzy 
z pomocą Ducha Parakleta żyją w bliskości z Chrystusem (por. 15,l4n), uwielbiają Syna 
i Ojca 4. 

Funkcję Ducha w uwielbieniu Jezusa wyrażają słowa: „Duch bowiem jeszcze nie był 
dany, ponieważ Jezus nie został jeszcze uwielbiony" (7,39). Duch uwielbi Jezusa dając 
świadectwo, że wszedł O n do swojej chwały. Duch spełnia tę funkcję poprzez nauczanie, 
„przypominanie" (anamnesis) i prowadzenie ku całej prawdzie, tzn. w ramach rzeczywistości 
już obecnej, choć jeszcze nie w pełni dopełnionej5. Tekst J 16,14 należy odczytywać 
w świetle eschatologii „zrealizowanej" Jana. Dla synoptyków Syn Człowieczy wejdzie do 
chwały w dniu ostatecznym (Mk 13,26); w Czwartej Ewangelii Paraklet uobecnia chwałę 
Jezusa6. „Uwielbienie" zawiera uznanie mocy Jezusa, której wyrazem jest spełnienie Jego 
dzieła (por. 13,31n; 17,ln). Duch uczestniczy w kontynuacji dzieła zbawczego i „uwielbia" 

1 G. Ferraro, dz. cyt.,s. 26 l . Lambanein opisuje przyjęcie Jezusa (1,12; 5,43; 6,21; 13,20), przyjęcie Jego pełni (1,16), 
Jego świadectwa (3,11-32.33),Jego słowa (12,48; 17,8), przyjęcie matki przez ucznia umiłowanego (19,27). W 
relacji do Ducha czasownik jest użyty w 7,39; 14,17; 20,22. 

2 Por. G. M. Burge, dz. cyt.,s. 200-204. Zmiana czasów między „weźmie"(w. 14: czas przyszły) i „bierze" (w. 15: czas 
teraźniejszy) nie jest teologicznie istotna. Wątpliwy jest wniosek, wyprowadzony z samych tylko reguł 
gramatycznych, jakoby użycie czasu teraźniejszego było wkładem w teologię trynitarną (przy założeniu, że czas 
teraźniejszy trybu oznajmującego wskazuje na akcję ciągłą). "W innych tekstach akcja Ducha jest opisywana 
zarówno przez czasowniki w czasie przyszłym 04,26; 16,8; 16,13), jak i w czasie teraźniejszym (14,17). Por. 
R.E. Brown, GiovannL.t s. 857. 

3 R.E. Brown, Gionanni..., s. 869. 
4 Por. J. Drozd, Chwała Chrystusa, "W. Egzegeza Ewangelii śiajana, pr.zb.pod red. F. Gryglewicza. Lublin 1976, s. 

67-79. 
5 Por. A. Jankowski, Eschatologiczne znamiona posłannictwa Ducha Parakleta, W: Egzegeza..., pr. zb.pod red, 

F. Gryglewicza, s. 96-97, 
6 Por. R.E. Brown, Giovanni..., s, 868n. 

35 



Jezusa przez swe działanie skoncentrowane na objawieniu Jezusa ludziom 1. 

1.3.4. Synteza: zasadnicze ukierunkowanie tekstu 

Duch mówi to, co słyszy; nie mówi od siebie (16,13); oznajmia to, co bierze od Jezusa i w 
ten sposób uwielbia Jezusa (16,14-15)- Jezus z kolei otrzymuje od Ojca świadectwo, 
przykazanie, chwałę, a więc otrzymuje wszystko to, co spełnia, wszystko to, kim jest. 
Czasownik „otrzymywać", z Jezusem jako podmiotem, będącym w relacji do Ojca, wyraża 
podobną ideę co „dawać", z Bogiem jako podmiotem, będącym w relacji do Jezusa. 
Otrzymując wszystko od Ojca Jezus uwielbia Ojca oznajmiając swoje dary ludziom, którzy go 
przyjmują. Duch Paraklet otrzymuje od Jezusa to, co pochodzi od Jezusa, i objawiając Go 
wierzącym uwielbia Jezusa2. Kryterium życia wspólnoty, tj. przedmiotem słuchania i wiary 
nie jest jakaś statyczna treść, którą można określić mianem „tradycji", ale sam Jezus, który 
mówi nieustannie i jest obecny we wspólnocie dzięki Duchowi 3 . Na skutek obecności Ducha 
w Kościele istnieje dialektyczna jedność między anamnesis i nowością. Stan równowagi 
między obu tymi biegunami może być zachwiany przez nadużycia prorockie. Wspólnota 
Janowa doświadczy ich już niedługo, jak dowodzi 1 list Jana. 

Analizując tekst J 16,12-15 na płaszczyźnie historycznej, jako świadectwo istnienia ruchu 
prorockiego, należy stwierdzić, że tekst jest punktem wyjścia dla dwóch tendencji 
rozwijających się w Kościele Janowym: 

a) Możliwe po pierwsze, że prorok z Apokalipsy jest egzemplifikacją aktywności prorockiej 
zakorzenionej jakoś we wspólnocie Janowej (por. A p 1). Wedle analiz M. Hengela 4 autorem 
Ewangelii jest „Jan starszy", zaś Apokalipsa, napisana prawdopodobnie także przez niego, 
została przepracowana przez uczniów po jego śmierci. Księga Apokalipsy byłaby 
więc wytworem peryferyjnym „szkoły" i należy do corpus Janowego szerzej rozumianego. 
Można dostrzec związek między J 16,13 i A p (zwł. A p 2,7.11.17 itd.) 5 . Apokalipsa jest 
owocem ruchu prorockiego „ortodoksyjnego". 

b) Z drugiej strony J 16,12-15 otwiera drogę dla fałszywych tendencji prorockich, które będą 
usiłowały podbudować swą wiarygodność odniesieniem się do treści ewangelicznych. 
Zaistnienie tej tendencji jest podłożem dyskursu autora 1 J na temat fałszywego 
i prawdziwego proroctwa (por. 1 J 4,1-6). Można dyskutować nad kwestią, czy już na etapie 
historycznym redakcji Czwartej Ewangelii istniały zaczątki kryzysu widocznego na etapie 
redakcji Listów. Wbrew tezie R.E.Browna 6, jakoby Ewangelia nie odzwierciedlała 
symptomów kryzysu, można jednak dopatrywać się w J 6,60-65 aluzji do podziału 
zaistniałego we wspólnocie Janowej już na etapie redakcji finalnej Ewangelii. Zamknięcie 
redakcji Czwartej Ewangelii przez Ucznia Umiłowanego wraz z grupą określoną zaimkiem 
„my", będącą depozytariuszem tradycji, może być widziane jako pierwszy wysiłek mający 
na celu odnowienie jedności (por. J 1,14.16; 3,11; 9,4; szcz. 21,24 i l J 1,1-3-5)- Jeśli 
Ewangelia jest próbą zażegnania kryzysu w Kościele Janowym, to próba ta okazałaby się 
bezowocna, o czym świadczy konieczność nowej interwencji za pośrednictwem listu 7. 

1 Por. R. Schnackenburg, dz. cyt., s. 136. 
2 G.Ferraro,dz. cyt.,s. 263 
? „Jesus does not reveal a body of materiał which is identifiable as «Tradition»; it is often said that he reveals only that 

he is revealer or that his word is identical with himself ,but the emphasis is more that he is the revealerof God"; J. 
Lieu, The Second and Third Epistles o/John: His tory and Background, Edinbourgh 1986, s. 178. 

4 Dz. cyt.t$. 125-27. 
5 „Evidently the closing rem ark about the Paraclete in 16,13, kai ta ercbomena anaggelei humin, are to be refered 

to the last things. From here a bridge canbe built to the Apocalypse, which belongs to the Johannine corpus in the 
widersense"; M. Hengel. dz. cyt., s. 189, przypis 6 l . 

6 La comunitd..., s. 66-106. 
7 Por. F. Vouga, art. cyt., s. 300n. 

36 



2. Rola Ducha we wspólnocie Janowej wg Listów Jana 
Redakcja listów Janowych suponuje istnienie Czwartej Ewangelii w formie kanonicznej 1 

Z tego względu trzeba traktować listy Janowe jako dokumenty odzwierciedlające kolejną 
fazę rozwoju wspólnoty Janowej, późniejszą od etapu redakcji Czwartej Ewangelii. Mowa 
Pożegnalna (J 13-17) jest dla autora 1 J ważnym punktem odniesienia2. Wystąpienie nowego 
rodzaju literackiego w produkcji teologicznej szkoły wynika z woli kontynuacji, a z drugiej 
strony ze zmiany s a mozrozu m i en ia wspólnoty3 

Jak stwierdziliśmy w pierwszym rozdziale niniejszej pracy, Duch Paraklet jest widziany 
przez wspólnotę Janową jako czynnik jednoczący anamnesis i element nowości, inspiracji. 
Tekst J 16,12-15 definiuje reguły autentycznego proroctwa. W niniejszym rozdziale 
pragniemy przedstawić rozwój ruchu prorockiego na etapie redakcji Listów Janowych, 
i scharakteryzować specyficzne rysy interwencji autora listu dotyczące pneumatologii. 

2.1. „Sitz im Leben" pierwszego listu Jana 
Listy Janowe można datować naokoło 100r. po Chr., tzn. mniej więcej w 10 lat 

po redakcji Czwartej Ewangelii"*. Na podstawie Listów możemy następująco określić 
strukturę Kościołów Janowych i sytuację w nich panującą: 

a) Kościół Janowy nie istniał tylko w jakiejś jednej miejscowości, ale w wielu centrach, 
co wynika z faktu, że 2 J i 3 J zostały zaadresowane do różnych Kościołów znajdujących się 
w pewnej odległości od autora Listów (chce on te Kościoły wizytować). Prawdopodobnie 1J 
jest skierowany do Kościoła, który istniał w jakimś wielkim ośrodku miejskim (Efez?). 
Spotkania wspólnot chrześcijańskich odbywały się w tym okresie w domach spotkań. Wedle 
1 J wspólnota chrześcijańska istniejąca w owym większym centrum była podzielona. 
Potrzeba napisania 2 i 3 J świadczy jednak o tym, że rozłam istniał także we wspólnotach 
prowincjonalnych. Wg R.E.Browna 5 secesjoniści pojawili się wpierw w owym większym 
centrum, a następnie zdobyli zwolenników także w ośrodkach prowincjonalnych. M. 
Hengel 6 utrzymuje natomiast, że podział był spowodowany przez wędrownych 
charyzmatyków, którzy głosili idee akceptowane przez wszystkie Kościoły Azji Mniejszej. 
Listy pozwalają wyodrębnić „szkołę Janową" w łonie ..wspólnoty Janowej". „Prezbiter", autor 
Listu, nie argumentuje w oparciu oswój osobisty autorytet, ale naucza jako członek grupy 
określonej zaimkiem „my". Daje on świadectwo temu, co było widziane i słyszane od 
początku (1 J 1,1-2). W zaimku „my" Prezbiter zawiera czytelników Listu będących w tej 
samej co on relacji do tradycji, tzn. „braci" będących przekazicielami i interpretatorami 
tradycji, tworzących krąg najbardziej zbliżony do LJcznia Umiłowanego i najbardziej aktywny 
w pisaniu i dawaniu świadectwa. Grupę tę nazwać można „szkołą Janową". Prezbiter 
przemawia jako członek szkoły7. 

b) Przyczyną napisania 1 J jest schizma powstała we wspólnocie Janowej. Konkretny powód 
schizmy nie jest wprost wskazany. Wiemy z Listu, że secesjoniści byli liczni 8 i że ich nauczanie 

1 1 J 5,5-6 zawiera odniesienie d o j 19,34. Także 1 J 4,2 suponuje istnienie lekstuj 6,47-58. Z drugiej strony 
argumentacja drugiego listu Jana wskazuje na znajomość Ewangelii i pierwszego listu Jana. 2 J jest wzmiankowany 
prawdopodobnie w 3J9-

2 Prawie połowa paralel zachodzących między Ewangelią i pierwszym listem Jana dotyczy Mowy Pożegnalnej. 
• Por. F Vouga,flr/. cyt.,s. 293. 
ą Por. R.E. Brown, La comunitd..., s. 112 
• Tamże,*. 112 l-ł 
* Dz.cyt.,s.54n. 
7 Por. R E. Brown, La comunitd..., s. 112 19 
" Por. 1 J 2,18. 

37 



było uwieńczone wielkim sukcesem1. Przeciwnicy ci byli wędrownymi głosicielami2. Autor 
zwraca się do kręgu, który z jego punktu widzenia jest wierny objawieniu ewangelicznemu. 
Uważa się on za stróża depozytu Ewangelii. Chce zdyskredytować secesjonistów nazywając 
ich terminami: „antychryst"3, „kłamca"4, „fałszywi prorocy" 5; zaznacza, że oni nie są z Boga, 
ale ze świata6, ponieważ nie słuchają świadectwa grupy „my", stąd słucha ich świat. 

Identyfikacja przeciwników na podstawie tekstu Listów zależy od pewnego założenia 
metodologicznego. Jeśli założy się, że idee krytykowane przez autora listu są własnością 
przeciwników, to wtedy uzyska się następujący obraz przeciwników: uważają oni, że są bez 
grzechu (płaszczyzna „antropologiczna"); brak im miłości (płaszczyzna etyczna); zaprzeczają 
oni Wcieleniu (płaszczyzna chrystologiczna)7. Wedle tradycyjnego poglądu, bronionego 
przez Tertuliana*, przeciwnicy są gnostykami, albo docetami 9 Założenie metodologiczne, 
które stoi u podstaw powyższej rekonstrukcji historycznej, jest wątpliwe, gdyż Listy Jana 
odnoszą się nie tylko do poglądów przeciwników, ale do opinii szerzej pojętych adresatów 
Listów. Rekonstrukcja tez przeciwników autora Listów może więc iść w innym kieruunku. 
Dla przykładu, F. Vouga 1 0 uznaje ich za osoby, które opuściły wspólnotę Janową w celu 
przystąpienia do Kościołów znanych nam z listów pasterskich lub z dzieł łukasza. Większość 
uczonych charakteryzuje ich jako „przed-gnostyków" lub gnostyków 1 1. 

Nie jest łatwa również próba identyfikacji powodów kryzysu w Kościołach Janowych. 
Według R.E. Browna 1 2 secesjoniści nie przybyli z zewnątrz, ale wywodzili się ze wspólnoty 
Janowej. Obie „partie", wierna autorowi Listu isecesjonistyczna,znały model chrześcijaństwa 
odzwierciedlony w Czwartej Ewangelii, jednak każda z partii interpretowała go w odmienny 
sposób. Ewangelia Jana była na tyle „neutralna", że czyniła możliwymi obie sprzeczne 
interpretacje. 

M. Hengel 1 3 podkreśla, że podział nie był owocem wewnętrznych sporów we 
wspólnotach Janowych. Inne pisma środowiska1 4 wskazują, że konflikt istniał w różnych 
miejscach W g Hengela tak szeroko zakrojony konflikt nie mógł być sprowokowany przez 
szkoły Janowe. Stąd wypływa wniosek, że podział we wspólnocie Janowej ma przyczynę 
zewnętrzną. Sugeruje toteż 1 J 4,1: „...wielu fałszywych proroków pojawiło się na świecie". 
Fałszywi prorocy propagowali idee podsuwane przez popularną filozofię i dobre 
wykształcenie epoki. Niektórzy uczniowie rozwinęli nauczanie Jana w szczególnym 
kierunku, szerząc przekonanie, że pojęli oni sens nauczania mistrza w sposób głębszy od 
niego samego. Idee fałszywych proroków krążyły w środowisku i znalazły dobre przyjęcie 
nie tylko we wspólnotach Janowych, ale i w innych Kościołach. Nie jest więc dziwne, 
że w 1 J 4,5 czytamy, że prorocy ci są ze świata i świat ich słucha. 

' Por 1 j 4 . i ; 2 J 7 . 
1 Por. 1 J 2 J 10: .Jeśli ktoś przychodzi do was i tej nauki nie przynosi, nie przyjmujcie go do domu i nie 

pozdrawiajcie go" 
" 1J2.18.22;4.1.3:2J 7. 
4 1J 2,22. 
5 1J4.14. 
fi Por 1J 4,4-6. 
7 Por. F. Vouga. art. cyt., s. 291. 
* De cante Christ, 24 
- Także R. R. Brown,La comunird...,*. 121. pisze: „Certanieme. nessuno nega che il pensiero ricostruitodegli 

awersari di 1 G v abbia certę analogie eon il pensiero gnostico del secondo secolo a noi noto" (książka Browna 
ukazała się w 1979 r.) 

10 Art. cy.,$. 293¬
" Por. M. Hengel, dz. cyt.^ 5-4. 
'* La cowtiłłitri...,*. 122-25-
l ? Dz. cyt..*. 54n. 
1 4 Zob. Mt;Jud; 2 P; 1 I.ist Klemensa oraz listy pastoralne i listy Ignacego 

38 



Podobnie do R.E.Browna, także M. Hengel dostrzega, że źródłem dla dwóch 
konkurujących ze sobą odłamów Kościoła Janowego była Czwarta Ewangelia. Autor Listu 
uznaje jeden nurt interpretacji za zgodny z tradycją ewangeliczną, drugi zaś - za niezgodny. 
Dlatego z taką siłą odwołuje się do „tego, co było na początku" (1 J 1,4; 2,7 itd.). Choć jego 
przeciwnicy chcą sprawiać wrażenie, że znają Ewangelię Janową, to w rzeczywistości są od 
niej dalecy, gdyż nie znają tradycji, która jest fundamentem Ewangelii 1. 

2.2. Podmiot wydający sąd: hemeis 
Funkcja zaimka hemeis w Liście jest różna od tej w Czwartej Ewangelii. W Ewangelii 

hemeis jest związane zeświadectwem Ucznia Umiłowanego (J 1,14.16; 3,11; 9,4; 21,24), zaś 
w Liście - ma funkcję „autoryzowanej tradycji" (1 J 1,1-5; 4,6.14). Autor Listu, który sam 
siebie określa jako ho preshuteros (2J 1; 3J l ) 2 , przemawia jako członek grupy określonej 
zaimkiem „my". 

Termin ho preshuteros nie oznacza lidera Kościoła w monarchicznie uporządkowanej 
strukturze Kościoła. Przed I I wiekiem poChr. niema dowodów na istnienia takiego modelu 
Kościoła. Prawdopodobnie w listach Janowych termin bo preshuteros ma sens podobny do 
występującego u Papiasza i Ireneusza. Oznacza nauczycieli mieszczących się w „łańcuchu" 
świadków zapoczątkowanym przez świadków naocznych, którzy widzieli i słyszeli Jezusa. 
Janowy kontekst idei Parakleta nadaje terminowi ho preshuteros specjalny odcień 
znaczeniowy. Paraklet jest świadkiem par excellence (por. J 14,26; 16,13)- Każdy człowiek 
będący nauczycielem, włącznie z Uczniem Umiłowanym, daje świadectwo tradycji, której 
interpretatorem jest sam Paraklet (por. J 19,35; 21,24; 1 J 2,27). Wedle doświadczenia 
przechowywanego we wspólnocie Duch Paraklet był rozpoznawalny w dziele Ucznia 
Umiłowanego, zaś po jego śmierci - w jego uczniach. Dlatego ho preshuteros przemawia 
w Listach nie na mocy własnego autorytetu, ale jako członek grupy określonej zaimkiem 
„my", jako członek grupy uczniów LJcznia Umiłowanego, przekazujących objawienie 3 

„My" świadków naocznych koresponduje z „wy" adresatów zaproszonych do „komunii" (1 J 
4,1-3) List jest zaadresowany do kręgu, w którym autor Listu wyróżnia pewną część, z którą 
się identylikuje i inną - z którą się nie utożsamia. W porównaniu z Czwartą Ewangelią, która 
jest przeznaczona dla audytorium uniwersalnego, włącznie z czytelnikami potencjalnymi (J 
20,30-31), Listy mają odmienne przeznaczenie. Zmiana zakresu adresatów jest jednakże 
wynikiem przejścia od formy literackiej księgi objawienia do formy listu i nie zmienia aspiracji 
uniwersalnych szkoły Janowej 4 

2.3. Duch jako czynnik równowagi 
między tradycją i „nowością" 

Odpowiedź autora 1 J na sytuację zaistniałą we wspólnocie polega na odniesieniu się do 
tradycji. Tradycją jest dlań także Mowa Pożegnalna (zawarta w j 13-17), o czym świadczy 
tekst z 1 J 2,27, akcentujący konieczność wierności wobec tradycji, który jest refleksją nad J 
14,26. Autor próbuje zachować jedność wspólnoty powracając do tego, co było ap'archess. 
Perspektywa autora jest retrospektywna. Powraca on do doświadczenia i poznania z okresu 

1 Por. R.E. Brown, La comunitd..., s. 125. 
Wszystkie trzy listy Jana mają tego samego autora, co wynika choćby z jedności stylu Listów. 
R. E. Brown, La comunitd..., s. 114 116. Wedle tego samego R.E. Browna, Le lettere di Giovarmi. Assisi 1986, s. 
695. dyskusja nad sensem zaimka „my" w 1 J 4,1 -6 nie może być argumentem w debacie nad magisterium 
papieskim, np. w sensie argument u, że hemeis oznaczać miałoby Kościół przemawiający przez odpowiedzialny 
urząd nauczycielski. 

* Por. F Vouga.«rr cvt..$. 258-288. 
• 1J 1,2; 2,7.13.14.24; 3.8.11 ; 2 J 5,6 

39 



pierwotnego (por. 1J 1,1-5") i potwierdza, co oznacza dla niego -dawne przykazanie" (2,7)\ 
W niniejszym paragrafie, wychodząc od powyższej najogólniejszej konstatacji, pragniemy 

zbadać zapatrywanie autora Listu na temat ruchu charyzmatycznego we wspólnocie, 
uwidocznione w jego refleksji pneumatologicznej. W tym celu przeanalizujemy koncepcję 
..namaszczenia" (chrisma), które w ujęciu autora Listu jest aluzją do uniwersalnego daru 
Ducha danego Kościołowi. Następnie zanalizujemy tekst 1 J 4,1-6, w którym ujęcie Ducha 
jest bardziej „zawężone", oznaczając świadka „autoryzowanej tradycji". W konsekwencji, 
będziemy mogli porównać koncepcję Ducha występującą w Listach oraz wizję z etapu 
redakcji J 16,12-15, w którym istniała we wspólnocie równowaga między tradycją 
i elementem nowości. 

2.3.1- Koncepcja chrisma w 1 J 

Termin chrisma występuje trzykrotnie w 1J: 

a) 2,20: kai humeis chrisma echete apo tou hagiou 
b) 2,27: kai humeis to chrisma ho elabete apautou menei en humin 
c) 2,27: ali hos to autou chrisma didaskei humas peri 

pantón, kai alethes estin kai ouk estin pseudos. 

W celu sprecyzowania sensu terminu chrisma musimy wpierw ustalić granice perykopy, 
w której występuje ten termin oraz ukazać funkcję perykopy w Liście. 

2.3.1.1. Funkcja terminu chrisma w kontekście 

Pierwszy list św.Jana ma strukturę racjonalnego listu, na którą składają się następujące 
części strukturalne"; 

- 1,1-4 captatio benevolemiae 
- 1,5-2,17 captatio 
- 2,18-27 narratio 
- 2,28-29 propositio 
- 3,1-24 próbatio 
- 4,1-21 exhortatio 
- 5,1 -12 konkluzja argumentacji 
- 5,13-21 konkluzja listu 

Jak widać w powyższym schemacie, termin chrisma występuje w perykopie 1 J 2,18-27, 
mającej charakter narratio. Perykopę otwiera zwrócenie się do adresatów tytułem .dzieci". 
Ten sam tytuł występuje w perykopie poprzedzającej (2,12a) i otwiera następną perykopę 
(2,28a). Autor listu stwierdza w narratio, że liczni członkowie opuścili szkołę, przy czym 
podkreśla trzy momenty: a) interpretuje problem pojawienia się fałszywych proroków przez 
umieszcczenie go w kontekście eschatologicznym, zaznaczonym przez temat ukazania się 
antychrysta; b) stwierdza, że secesjoniści nie należą do wspólnoty eschatologicznej, a nawet -
że nigdy do niej nie należeli; c) podkreśla, że jego zwolennicy posiadają „namaszczenie'1 

i dlatego nie są w niebezpieczeństwie3. 
Strukturę jednostki 2,18-27 wyznacza trzykrotne użycie zaimka humeis (2,20.24.27), 

który dzieli tekst na cztery pod-jednostki: 2,18-19 20-23 24-26.27. W tym kontekście 

Por. G M Burge, dz. cyt.,%. 219; F. Vouga, art. cyt., s. 293 300 
Zob. F. Vouga. art.cyt„ s. 288 291. Na temat różnych modeli struktury 1 J, zob.: R. E. Brown, Le iettere..., s. 
137-145. W porównaniu ze struktura listów św. Pawia pierwszy list Jana jest nieco różny: np nadawca 1 J nie jest 
sam objawiciel, ale rzecznik szkoły interweniujący w imieniu ..my" świadków 
Tamże. 

40 



trzykrotnie użyty jest termin chrisma (2,20.27.27)1. 

2.3-12. Namaszczenie: dar Ducha nauczającego 

Prawdopodobnie secesjoniści twierdzili, że posiadają namaszczenie w sposób 
ekskluzywny. W odpowiedzi na te pretensje (por. 2,19-26) Prezbiter stwierdza, że jego 
zwolennicy posiadają namaszczenie, które w nich trwa i każdy z nich posiada wiedzę (oidate 
pantes, w w , 20.21); nie mają oni potrzeby otrzymywania pouczeń od jakichś nauczycieli, 
ponieważ naucza ich własne namaszczenie (w. 27b). 

Więź między terminem chrisma i ideami pouczenia (to autou chrisma didaskei 
humin, w. 27) oraz wiedzy (oidatepantes, w w . 20.21) pozwala interpretować namaszczenie 
jako aluzję do Ducha, ponieważ w tradycji Janowej Duch i nauczanie są rzeczywistościami 
współistniejącymi ze sobą (J 14,26; 16,13)- Termin chrisma musiał być zrozumiały dla 
przeciwników jako odniesienie do Ducha, który naucza i prowadzi do całej prawdy. 
Supozycję tę potwierdza tekst wzięty zllupostasis archontón2-. „Der Geist der Wahrheit, 
den der Vater ihnen gesandt hat, der wird sie iiber alle Dinge unterweisen und sie salben mit 
der Salbung des ewigen Lebens, welche ihnen verliehen worden ist von dem kónigslosen 
Geschlecht". Tekst ten łączy ideę Ducha znaną z Mowy Pożegnalnej i motyw namaszczenia 
rozumiany tu jako synonim nauki gnostyckiej. Jest wysoce prawdopodobne, że przeciwnicy 
autora 1J rozumieli namaszczenie w sposób analogiczny, jako synonim Ducha w jego funkcji 
nauczyciela i uważali siebie samych za „duchowych", zdolnych do poznania nauczania Ducha 
w sposób ekskluzywni! y 3 . Jest też prawdopodobne, że namaszczenie jest w i j aluzją do 
inicjacji chrześcijańskiej ido chrztu. Także Jezus, christos, został namaszczony Duchem 
podczas swego chrztu 4. Zdanie: „wy natomiast macie namaszczenie od świętego" (2,20), 
tzn. od Uwielbionego Pana, nadaje idei Ducha sens chrystologiczny zbieżny z Ewangelią5. 

Powołanie się w Liście na dar Ducha jako na kryterium prawdy nie wystarczyło do 
zlikwidowania rozłamu wewnątrz wspólnoty. Tekst J 16,12-15 zawierał bowiem bardzo 
..otwartą" koncepcję działania Ducha i stał się podstawą przeciwstawnych interpretacji. 
Dlatego autor listu zaproponuje w dalszym tekście, a mianowicie w 1 J 4,1-6 dalsze kryteria, 
które ukażą, że jedynie grupa ukryta pod zaimkiem „my" posiada prawdę. 

2.3.2. D u c h w 1 J 4,1-6 

Oprócz aluzji zawartej w idei „namaszczenia" temat Ducha występuje w dwóch miejscach 
1 J, a mianowicie w 1 J 3,24-4,6.13 i w 1 J 5,6-8. Pierwszy tekst (3,24-4,6.13) odzwierciedla 
napięcie we wspólnocie mające podłoże prorockie. Z tego względu w niniejszym artykule, 
w którym badamy funkcję charyzmatu prorockiego we wspólnocie Janowej ma on 
zasadnicze znaczenie; podejmuje temat Ducha zarysowany w j 16,12-15, wprowadzając -
w zmienionej sytuacji historycznej - obok to pneuma t£s aletheias termin to pneuma tes 
planes. 

2.3-2.1. Kontekst i struktura perykopy 

1J 4,1-6 należy do jednostki 4,1-21, która ma charakter exhortatio i zawiera serię 
pouczeń. Konfrontacja z secesjonistami, którzy powoływali się na dar Ducha, skłania autora 
listu w 1 J 4,1-6 do podania kryteriów rozpoznawania duchów. Następnie w 4,7-21 autor 
zaapeluje do miłości braterskiej, która jest fundamentem jedności wspólnoty 

1 Por. R.E. Brown, Z> lettere...,$. 501-504. 
2 Cytat (Lab I , pl. 144,35-145,5) bierzemy w tłumaczeniu: K. Wengst, Hdresie und Ortodoxie im Spiegel des 

ersten Johannesbriefes , Gutersloh 1976, s. 49. 
* Tamże, s. 47-50; R. E. Brown, La comunitd..., s. 166. 

4 Por.].Ueu,dz. cyt.,s. 175; F. Vouga,<m. cyt.,$. 298-300. 
5 Por M. Hengel, dz. cyt., s. 56. 

41 



eschatologicznej1. 
Na zakres perykopy 4,1-6 wskazuje inkluzja zachodząca między 4,1 ("badajcie duchy, czy 

są z Boga") i 4,6 ("w ten sposób poznajemy..."). Perykopa 4,1-6 dzieli się na dwie części: 4,1-3 
i 4,4-6. W pierwszej pod-jednostce ukazane jest kryterium chrystologiczne pozwalające 
odróżnić ducha prawdy i fałszu (por. 2 J 7). W drugiej pod-jednostce wskazane jest kryterium 
»$łuchania" tradycji. W tekście 1 J 4,1-3 można dopatrzyć się struktury chiastycznej 
(a-b-c-c'-b'-a'): 

a: wiersz l d (fałszywi prorocy pojawili się w świecie) 
b: wiersz 2a (Duch Bożv) 
c: wiersz 2bc (każdy, kto wyznaje Jezusa, należy do sfery Ducha Bożego 

pochodzącego do Boga) 
c': wiersz 3ab (każdy, kto nie uznaje Jezusa, należy do ducha nie pochodzącego 

od Boga) 
b': wiersz 3c (Duch Antychrysta) 
c': wiersz 3e (Antychryst jest już w świecie) 2. 

2.3-2.2. Sens antytezy, to pneuma tes aletheias - to pneuma tes planes 

Tekst 1 J 4,1-6 wskazuje, że konflikt we wspólnocie Janowej ma podłoże prorockie, 
Secesjoniści twierdzili, że posiadają Ducha Bożego i dlatego ich nauczanie jest prawdziwe. 
Autor listu odpowiada na to roszczenie, precyzując kryteria rozpoznawania duchów. 
Ta pneumata mają wedle autora listu dwojaką charakterystykę. Istnieją duchy związane 
z to pneuma tes planes (4,6), które występują u fałszywych proroków, a obok tego - duchy 
związane z to pneuma tou theou (4,2), to pneuma tes aletheias (4,6). Antyteza 
między,duchem prawdy" i „duchem fałszu" nawiązuje do tradycyjnego przeciwstawienia 
między autentycznym i fałszywym proroctwem, które spotykamy w ST (por. 1 Sm 19,19-24; 
1 Kr i 22,21-24). Na sens prorocki antytezy wskazuje w 1 J 4,6 paralelizm obu duchów ze 
zdaniami: „My jesteśmy z Boga. Ten, który zna Boga, słucha nas" oraz „Kto nie jest z Boga, nas 
nie słucha" (4,6)3. Należy wukłuczyć rozumienie zwrotu to pneuma tes aletheias jako 
anioła4, gdyż List nie interesuje się angelologią. Znaczenia terminu pneuma nie można też 
zacieśniać do rzeczywistości etyczno-psychologicznej, ponieważ chodzi o Ducha „którego 
nam dał" Bóg (3,24), który „jest z Boga" (4,1.2), który jest .duchem Boga" (4,2). Można 
wnioskować, że „duch prawdy" i „duch fałszu" ma charakter osobowy i transcendentny, 
ale autor Listu nie koncentruje się na naturze ontologicznej duchów, a raczej na konteście 
etyczno-psychologicznym, tzn. na postawach ludzi (proroków) ożywianych tymi duchami. 
Nie jest intencją autora 1J wyrażenie w antytezie między -duchem prawdy" i „duchem fałszu" 
dualizmu ontologicznego między dwiema siłami kosmicznymi5, 

1 J 4,6, z wyrażeniem d u c h fałszu", jest jedynym tekstem Janowym, w którym pneuma 
jest związane z rzeczywistością przeciwstawną Bogu. W tekstach Janowych pneuma jest 
zawsze w pozytywnej relacji do Boga. Czwarta Ewangelia nie przedstawia nigdy Jezusa jako 
egzorcysty wyrzucającego duchy nieczyste, jak również nie opisuje żadnego przypadku 
opanowania człowieka przez demona 6. 

1 Por.F.Vouga,«rr.c)'r.,s.288-29l. 
2 Por. R.E. Brown,Le lettere...,$. 685n, 
3 Por. M.E. Isaacs, The Concept of Spirit. A Study of Pneuma in Heilenistic Judaism and Its Bearing on the 

New Testament, London 1976, s. 106. 
4 J.E. Huther, Krttisch-exegetisches Handbuch uber die drei Briefe des Johannes, Góttingen (wyd. 2) 18Ó1, s 

190, interpretował antytezę z 1J 4,6 jako przeciwstawienie między Duchem Bożym posłanym przez Boga 
i duchem posłanym przez diabła. 

5 Por. I . de la Potterie, La v4rit&.., 1.1, s. 287-88. 
6 Apokalipsa, księga „Janowa" w sensie szerszym, wymienia w 16,13pneumata tria akatharta, które mogą 

42 



Drugi z członów antytezy, „duch prawdy" (1J 4,6), występuje także w Czwartej Ewangelii 
0 14,17; 15,26; 16,13)- Zachodzący w 1 J 4,6 związek rzeczywistości „ducha prawdy" 
z „duchem fałszu" nadaje specyficzny odcień znaczeniowy zarówno terminowi „duch 
prawdy" jak i dopełniaczowi tes aletheias. W I J prawda jest fragmentem rzeczywistości 
pojętej „dualistycznie", jest zdefiniowana przez przeciwstawienie fałszowi. W Czwartej 
Ewangelii zaś Duch objawia rzeczywistość, która jest prawdą. Koncepcja prawdy w Listach 
jest bardziej statyczna niż w Ewangelii. Oznacza coś, co się posiada, na wzór dogmatu (por . l J 
3,9; 2 J 8.12). Prawda wiąże się z powrotem do przeszłości. Nie jest związana z Duchem 
w sposób tak dynamiczny i „progresywny" jak to jest w Ewangelii (por. J 16.12-15)1- Zmienia 
się też sens terminu ho parakletos. W Liście Parakletem nazwany jest Jezus (1J 2,1), podczas 
gdy w Czwartej Ewangelii to Duch jest nazwany allos parakletos (J 14,15). Zachodzi 
więc zmiana zrozumienia funkcji Ducha 2. Nie jest wykluczone, że język Listów jest bliższy 
pierwotnemu etapowi rozwoju chrystologii (por. Rz 8,34; Hbr 7,25). Różnice terminologii 
Listów i Czwartej Ewangelii nie oznaczają jednak dwóch różnych doktryn Ducha, araczęj 
dwa jej aspekty3. 

Autor Listu nie określa dokładnie natury fenomenu charyzmatycznego obecnego we 
wspólnocie. Nie wiadomo, czy secesjoniści głosili jakieś nowe słowa Chrystusa 
zmartwychwstałego. Bez wątpienia jednak nauczyciele ci usprawiedliwiali swą chrystologię 
.oświeceniem" przez Ducha Parakleta. Koncepcja Ducha objawiciela była dobrze znana we 
wspólnocie (por. J 16,12-15), podobnie jak doświadczenie aktywności Ducha (por, 
1J 4 , l -6) 4 . Nie wydaje się jednak możliwa precyzyjna rekonstrukcja fenomenu prorockiego 
na bazie Listu. Jak pisze D. E. Aune 5 , „instytucja chrześcijańskiego profetyzmu nie poddaje się 
łatwo precyzyjnemu pojęciowaniu. Taka negatywna konkluzja nie jest jednakże pozbawiona 
znaczenia. Oznacza ona, że chrześcijański profetyzm, we wszystkich jego przejawach, nie ma 
jakiejś dominującej formy lub struktury (albo względnie małej liczby dominujących form lub 
struktur). Profetyzm wczesno-chrześcijański był zjawiskiem pozbawionym relatywnej 
stałości i struktur. Taka charakterystyka proroctwa koresponduje z formami prorockiego 
«języka», gdyż (...) chrześcijański profetyzm nie ukształtował odrębnej formy «języka», który 
można by wyraźnie zidentyfikować jako «język» prorocki." 

2.3-2.3- Kryteria rozróżniania duchów 

Prezbiter reaguje na nadużycia prorockie we wspólnocie przez podanie charakterystyki 
proroctwa autentycznego i fałszywego. Opis poglądu autora Listu pozwoli nam dostrzec 
w niniejszym punkcie zmianę perspektywy pneumatologicznej w porównaniu z tekstem 
ewangelicznym J 16,12-15, 

2.3 2.31. Kryterium chrystologiczne (1J 4,1-3) 

Związek daru Ducha (1 J 3,24) z autentycznym wyznaniem wiary w Jezusa Chrystusa 
(4,2) sugeruje podłoże nawrócenia/inicjacji/chrztu, to znaczy sytuację, w której chrześcijanie 
czynili wyznanie wiary i otrzymywali Ducha (por. J 9,22). Oznacza to, że secesjoniści byli 
chrześcijanami „Janowymi". W celu odróżnienia secesjonistów od grona sobie wiernego 
Prezbiter określa specyfikę wyznania, będącego znakiem rozpoznawczym ducha prawdy: 

oznaczać trzy elementy polityczne opisujące przeznaczenie Imperium Rzymskiego, tzn. anarchię wewnętrzną, 
inwazję zewnętrzną i całkowite zniszczenie; por. M. E. Isaacs, dz.cyt.,s. 104. 

1 Por.G.M.Burge,^. cy*.,s.2l9. 
2 Por. J.Lieu.^z. cyt.,s. 175. 
3 Por. J. Hengel. dz. cyt., s. 56. 
4 Por .G.M.Burge ,^ . c^.,s.218. 
* Prophecy in Early Christianity and the Ancient Medtterranean World, Grand Rapids 1983, s. 231 

(tłum. nasze); na stronach 230n Aune referuje i ocenia modele klasyfikacji fenomenów prorockich proponowane 
przez różnych uczonych. 

43 



•Jezus Chrystus przyszedł w ciele' (4,2). W dramatycznej sytuacji, w której określone przez 
Ewangelię generalne kryterium prawdy w postaci posiadania Ducha (zob. J 16,12-15) 
okazało się nieskuteczne w zapobieżeniu podziału wspólnoty (okazało się bowiem, że także 
secesjoniści utrzymywali, że działają pod wpływem Ducha), autor Listu zdefiniował w 1 J 
4,1-3 dodatkowe kryterium o charakterze doktrynalnym. Przeciwnicy prawdopodobnie 
negowali Wcielenie lub rzeczywistość faktycznego człowieczeństwa Jezusa, a w związku 
z tym podważali sprawczość zbawczą dzieła Jezusa „w ciele" i jego związek z egzystencją 
chwalebną Chrystusa. Prezbiter ocenia zamysł secesjonistów jako zakwestionowanie 
i niezrozumienie wagi osoby Jezusa i łączy pretensje prorockie przeciwników z dziełem 
antychrysta 1, którego celem jest zakwestionowanie wiary w Chrystusa2. Możliwe, że chodzi 
0 jeszcze szerszy problem, jeśli połączymy błędną tezę chrystologiczną przeciwników z ich 
brakiem miłości wzajemnej i dodamy do tego ich pretensje do posiadania charyzmatu własnej 
interpretacji prorockiej Ewangelii. Może wtedy chodzić o chrześcijaństwo pojęte jako ruch 
odrzucający struktury społeczne i normy. Chodziłoby więc o ruch prorocki o profilu 
anty-strukturalnym i anty-materialnym, przejawiający się w specyficznej chrystologii 3. Autor 
listu definiuje kryterium chrystologiczne, które burzy pretensje secesjonistów: „każdy duch, 
który uznaje, że Jezus Chrystus przyszedł wcielę, jest z Boga. Każdy zaś duch, który 
nie uznaje Jezusa, nie jest z Boga" (4,2-3)- Zdobywając się na zdefiniowanie kryterium 
rozróżniania duchów 4, prezbiter wyłamuje się z tradycji. Wyrażonej np. w 1 Tes 5,19-22 
i w D i d a c b e 11,7-8, która zabraniała „gaszenia ducha", nawet jeśli byłoby ono zamierzone 
jako walka z niebezpieczeństwem opisanym w M k 2,22.29 jako grzech przeciw Duchowi 
świętemu. Motywem takiego zakazu była chęć uniknięcia sytuacji, w której prawdziwe 
proroctwo pochodzące od Ducha św. mogłoby być przypisane fałszywemu duchowi. Bariera 
postawiona przez autora listu poprzez ustalenie kryterium rozpoznawania duchów okazała się 
jednak także nieskuteczna, co wynika ze stwierdzenia, że świat słucha jego przeciwników (1J 
4,5) oraz z konieczności powtórzenia podobnej argumentacji w 2 J 7-10 5 

2.3 2.3-2. Kryterium „słuchania" (1J 4,4-6) 

Prezbiter przenosi w teraźniejszość jedną z cech czasu eschatologicznego, który - wedle 
oczekiwań - miał charakteryzować się pojawieniem się fałszywych proroków6. Identyfikuje 
secesjonistów jako fałszywych proroków, interpretując konflikt prorocki we wspólnocie 
jako konflikt eschatologiczny ze „światem". Przeciwnicy autora listu „należą do świata", 
„mówią tak, jak świat" i są słuchani przez świat (4,5). Sposób myślenia przeciwników 
1 twierdzenia świata są zbieżne. Język Prezbitera jest echem języka apokaliptycznego, wedle 
którego władcy świata są sprzymierzeni z siłami anty-Bożymi (Ez 38,1-6; Ap 20,7-9)7 

W Czwartej Ewangelii „świat" oznaczał niewierzących, osoby stojące na zewnątrz wspólnoty 
wierzących. W Liście ho kosmos ma inny sens, oznaczając także secesjonistów (4,5) 
Po stronie Boga stoi grupa określona zaimkiem „my" (4,6). 

1 K. "Wengst, dz. cyt., s. 47, przypis 99, cytuje opinię Biichsela: .,Vielleicht haben sich die falschen Propheten 
geradezu christoi genannt, wodurch sich ihre Bezeichnung ais antichristoi seitens des Joh vorziiglich erklarte". 

2 Por. R.E. Brown,£<? lettere...,s. Ó88n. 
5 Por. D.E. Aune, dz. cyt., s.225. 
4 Wg R.E.Brown, Le lettere..., s. 687, postulat rozróżniania duchów nie ma nic wspólnego z rzeczywistością opisaną 

przez św. Pawła w 1 Kor I2,4nn. Paweł uznaje, że tylko niektórzy mają specjalny charyzmat rozróżniania duchów. 
List Jana odnosi do wszystkich chrześcijan Janowych zdolność rozróżnienia duchów na bazie namaszczenia (1J 
2,20.27). 

5 Tamże, s. 689-691 • Pierwszy List Jana jest zbieżny z tradycją wyrażoną w Didache w momencie gdy 
przestrzeganie przykazań uznaje za chrześcijańskie kryterium. 

6 Por.Mt7,2l-23;24,11.24;Mk 13,32;także 1 QH4,7.12-13. 
7 Por. R.E. Brown, Le lettere..., s. 690. 

44 



Na tym tle Prezbiter formułuje kryterium „słuchania" jako znak autentycznego proroctwa 
(4,6). Czasownik akouein ma ważną rolę w Czwartej Ewangelii. „Słuchanie" nauki Jezusa 
było kryterium przynależności do Boga (por. J 8,43-44.47; 18,37). Wedle J 16,13 to Duch 
Prawdy „powie wszystko, cokolwiek słyszy" i „oznajmi rzeczy przyszłe"; „(Duch) z mojego 
weźmie" (16,14). Autor Listu odwołuje się do kryterium „słuchania" objawienia będącego 
własnością wspólnoty Janowej. Wspólnota skupiona w grupie określonej zaimkiem „my" 
posiada prawdziwą chrystologię, ponieważ Duch, który .słucha" Jezusa mieszka w ich 
wspólnocie (3,24; 4,6). Drugie kryterium rozpoznawania duchów brzmi więc następująco: 
„ten, który zna Boga, słucha nas. Kto nie jest z Boga, nas nie słucha" (4,6). Kryterium 
„słuchania" oznacza w praktyce powrót do autorytetu tradycji reprezentowanej przez grupę 
„my". Również to kryterium, podobnie jak podane w 1 J 4,1-3 kryterium chrystologiczne, 
okazało się nieskuteczne. Nie został zlikwidowany rozdźwięk między Prezbiterem i jego 
przeciwnikami. Podczas gdy Prezbiter jest bliżej rozumienia Ducha jako kontynuatora tradycji 
(jest to akcent obecny w j 14,26 i l 5 , 2 6 ) \ to secesjoniści podkreślają bardziej aspekt 
„progresywny" dzieła Ducha (wyrażony mocno w j 16,12-15). Secesjoniści nie przestali 
twierdzić, że tylko ci, którzy słuchają ich nauki są wierni Duchowi Prawdy. Koncepcja 
ewangeliczna Parakleta stała się punktem wyjścia dla konfliktu z przykazaniem Jezusa 
mówiącym o trwaniu w jego słowie i strzeżeniu go (menein i terein)2. 

Podsumowując, autor listu uznaje Czwartą Ewangelię za rodzaj konstytucji wspólnoty 
Janowej. Nie chce on wprowadzać w tekst listu nowych elementów teologicznych, a raczej 
pragnie powtórzyć i odnowić zrozumienie tego, co adresaci listu już znają z Ewangelii 
(por. 1J 1,5; 3,11). List Jana „konsekruje" Ewangelię jako dokument założycielski Kościoła 
Janowego. Prezbiter czyni siebie świadkiem „tego, co było na początku". Koryguje postawę 
przeciwników wskazując, że oni nie słuchają pierwotnej tradycji wspólnoty Janowej, którą 
zna jedynie grupa określona zaimkiem „my". Secesjoniści błądzą zakładając, że są wierni 
objawieniu ewangelicznemu na temat Ducha 3. 

2.4. Synteza: zasadnicze ukierunkowanie pneumatologii 1 J 
Interwencja zawarta w liście Jana posiada silny akcent postawiony na konieczności 

zachowania tradycji. Nie ogranicza się jednak wyłącznie do postulatu powrotu do tradycji 
poświadczonej jego autorytetem. Prezbiter nie pomija „progresywnej" koncepcji Ducha, 
czyniąc aluzję do niej w idei namaszczenia (chrisma). 

W tym miejscu możemy dostrzec funkcję 1 J w procesie późniejszego rozwoju Kościoła 
Janowego. List nie zlikwidował przyczyn podziału, co więcej potwierdził prawomocność 
ewangelicznej koncepcji, która - dzięki swej „neutralności" i otwartości - otworzyła 
możliwość interpretacji heretyckich. Zauważmy, że w I I wieku poChr. tekst Czwartej 
Ewangelii był używany w kręgach „heterodoksyjnych", jak np. w szkole Walentyna. Brak jest 
natomiast dowodów jednoznacznego używania Ewangelii w tekstach autorów uznawanych 
za reprezentantów chrześcijaństwa „ortodoksyjnego". Trzeba było czekać niemal do końca I I 
wieku na pierwsze świadectwa akceptacji Czwartej Ewangelii w kanonie Wielkiego 
Kościoła4. 

W okresie następującym po redakcji Listów Jana nie istnieją ślady istnienia szkoły 
Janowej (świadkiem „peryferyjnym" jest Apokalipsa). Można przypuszczać, że część szkoły 
znalazła miejsce w kręgach gnostyckich, zaś pozostała część została wchłonięta przez Wie lk i 
1 Bez wątpienia punktem odniesienia dla autora 1 J była Mowa Pożegnalna Jezusa. Prezbiter nawiązuje specjalnie (w 

oparciu o j 15,1-17) do przykazania miłości i do tematu „trwania"; por. F. Vouga, arf. cyt., passim. 
2 Por. M. Hengel, dz. cyt., s. 42. 
3 Por. F. Vouga, art. cyt., s. 300-302. 
4 Por. J.-D. Kaestli, Remarąues sur le rapport du ąuatrieme evangtle avec la gnose et sa reception au Ile 

siecle, W: La communnaute.., pr. zb. pod red. J.-D. Kaestli, J.-M. Poffet, J. Zumstein, s. 351 -356. 

45 



Kościół, który zaakceptował Ewangelię Jana i Listy Janowe jako część swego kanonu ksiąg 
świętych. 

Zakończenie 
Celem niniejszego artykułu był opis roli charyzmatu prorockiego we wspólnocie Janowej. 

Pierwszym etapem naszej analizy (rozdział pierwszy) była egzegeza J 16,12-15. 
Stwierdziliśmy, że perykopa ta nie tylko prezentuje refleksję teologiczną nad rolą Ducha, jako 
re-interpretatora (kontynuatora) objawienia Jezusowego, ale jest też świadectwem 
dokumentującym aktywność charyzmatyczną we wspólnocie Janowej. Doświadczenie 
obecności charyzmatycznej Ducha we wspólnocie zostało wyrażone w refleksji teologicznej 
leżącej u źródeł tekstu J 16,12-15. Perykopa J 16,12-15, która z taką mocą uwypukla funkcję 
objawicielską Ducha, była dla autora tekstu (dla szkoły Janowej?) „usprawiedliwieniem" 
prawa do napisania Czwartej Ewangelii, która zawierała specyficzną chrystologię (tzw. 
chrystologię wyższą) i była sama w sobie interpretacją słów Jezusa dokonaną w Duchu. 
Podkreśliliśmy, że perykopa J 16,12-15 skupia w sobie dwie tendencje, które wydają się być 
przeciwstawne. Jest otwarta na nowe zjawiska profetyczne w przyszłości. Z drugiej strony 
tekst nie przekreśla tradycji i nie odrzuca instancji kontroli. Podstawę równowagi między 
faktorem prorockim a tradycją widzi autor Ewangelii w Duchu Paraklecie, który będąc 
Duchem Chrystusa (Christus praesens), jest żywą gwarancją tego, że wszystko, co zostanie 
objawione w przyszłości w sposób prorocki będzie koherentne z Chrystusem. Dostrzegliśmy 
w wyrażeniach: polla (16,12), hodegesei eis ten aleheian pasan oraz ta ercbomena 
anaggelei humin (w. 13), aluzje do rzeczywistości prorockiej. Stwierdziliśmy jednak,że autor 
tekstu akceptuje tylko te ruchy prorockie, które nie przekreślają tradycji. Wyrażenia: ou 
lalesei afheautou; bosa akouei lalesei (w. 13); eme doksasei (w. 14); ek tou emou 
lempsetai / lambanei (ww. 14.15), świadcząże Duch jest zależny od Jezusa. Akcja 
objawicielską Ducha została scharakteryzowana tymi samymi wyrażeniami co aktywność 
Jezusa w stosunku do Ojca. Przedmiotem wiary wspólnoty nie jest statyczna formuła, którą 
moglibyśmy identyfikować z jakąś „Tradycją", ale sam Jezus mówiący nieustannie i obecny 
poprzez Ducha we wspólnocie. Wydaje się, że na etapie historii wspólnoty Janowej, który 
koresponduje z redakcją finalną Czwartej Ewangelii istniała w Kościele Janowym praktyczna 
równowaga między „przypomnieniem" tradycji (anamnesis) a inspiracją prorocką. Tekst 
wyraża jednak napięcie, które może prowadzić do nadużyć prorockich. 

W drugim rozdziale przeanalizowaliśmy rolę charyzmatu prorockiego we wspólnocie 
Janowej na podstawie Listów Jana, a szczególnie 1 J. Listy św. Jana odzwierciedlają kolejny 
etap życia wspólnoty Janowej. Sitz im Leben Listów jest sytuacja podziału wspólnoty, która 
ma także podłoże prorockie (zob. antyteza między to ptteuma tes aletheias oraz to pneuma 
tes planes, 1J 4,6). Punktem wyjścia dla antagonizujących ruchów prorockich, tzn. dla 
wiernych z kręgu autora Listu i dla jego przeciwników, jest ta sama tradycja ewangeliczna 
zawierająca w j 16,12-15 bardzo otwartą koncepcję Ducha. W rozdziale drugim niniejszego 
artykułu interesowała nas specyfika dokonanej w Listach re-interpretacji danych 
pneumatologicznych wynikających z Czwartej Ewangelii (w J 16,12-15). Stwierdziliśmy, 
że w konkretnej sytuacji, w której secesjoniści usprawiedliwiali swą przed-gnostycką 
chrystologię za pomocą ewangelicznej koncepcji Ducha Parakleta, odpowiedź dana przez 
autora listu poszła w dwóch dialektycznie związanych z sobą kierunkach. Prezbiter 
przypomina fakt namaszczenia, czyniąc tym samym aluzję do ewangelicznej myśli o Duchu, 
który jest aktywny jako przewodnik ku całej prawdzie. W tradycji Janowej Duch i nauczanie 
są rzeczywistościami występującymi razem (J 14,26; 16,13). Związek między ideami 
namaszczenia, nauczania (1J 2,27) i poznania (1J 2,20.21) pozwala zinterpretować chrisma 

46 



w 1 J jako aluzję do Ducha. W idei namaszczenia autor Listu przypomina fundamentalne 
kryterium prawdy, jakim jest posiadanie daru Ducha, który jest Nauczycielem par 
excellence. W ten sposób autor polemizuje prawdopodobnie ze swoimi przeciwnikami, 
którzy uważali siebie samych za ludzi „duchowych", mających wyłączne uzdolnienia do 
zrozumienia nauczania Ducha. 

Kryzys we wspólnocie, spowodowany przez napięcie między tradycją i inspiracją 
prorocką, popycha autora Listu do mocnego zaakcentowania aspektu Ducha jako świadka 
Tradycji. Idea powrotu do tradycji jest w Liście bardzo silna. Autor (jako przedstawiciel grupy 
objętej zaimkiem „my") określa siebie jako świadka tego „co było od początku" ( 1 J 1,1 i in.). 
Stwierdza, że jego przeciwnicy błądzą zakładając, że są wierni nauczaniu Ducha. Ich 
postępowanie jest nadużyciem „otwartości" pneumatologii ewangelicznej na nowość. W 
porównaniu z Czwartą Ewangelią, która wyraża równowagę między tradycją i inspiracją 
prorocką, list przesuwa akcent na Tradycję. Autor proponuje już kryteria rozróżniania 
duchów ( 1 J 4,1-6). Pierwszym z nich jest kryterium chrystologiczne, które pozwala odróżnić 
proroctwo fałszywe od prawdziwego: „każdy Duch, który uznaje, że Jezus Chrystus przyszedł 
w ciele, jest z Boga. Każdy zaś duch, który nie uznaje Jezusa, nie jest z Boga" ( 1 J 4,2-3)-
Drugim kryterium jest „słuchanie": „Ten, który zna Boga, słucha nas. Kto nie jest z Boga, nas 
nie słucha" ( 1 J 4,6; por. 1 J 4,4-6). Wierni związani z grupą scharakteryzowaną przez zaimek 
„my" posiadają prawdę, ponieważ mieszka w nich Duch, który „słucha" Jezusa (por. J 16,14). 
Rozwiązanie zaproponowane przez List jest uwarunkowane historycznie i nie eliminuje 
„dialektycznej" koncepcji Ducha, obecnej w J 16,12-lS1, 

Na poziomie historycznym można zapytać się, dlaczego akcent pneumatologiczny obecny w 1J jest ograniczony 
w porównaniu z Czwartą Ewangelią. Która koncepcja jest bardziej pierwotna? Przytoczmy w tym względzie 
wypowiedźJ.Lieu,dz. cyt.,$. 180: „Why is this focus missing in I John;has it been lost or was itthe Evangelist's 
purpose to introduce it in order tu supplement the understanding of his community?" (...) „...originality in concept 
and originality in time are not coterminous, while the leter ideas of the Epistles may reflect the original or 
continuing ideas of the comunity or any part of it". W naszej pracy nie analizowaliśmy historii tradycji. 
Potraktowaliśmy Listy jako re-interpretację Ewangelii. 

47 



Adresaci Ewangelii: 
funkcja retoryczna 1 Kor 2,6-3,4 

w 1 Kor 1-4 

Wstęp 
Jako przedmiot niniejszego artykułu obraliśmy 1 Kor 2,6-3,4. Traktujemy jako jedną 

całość tekst 2,6-16 wraz z 3,1-4, gdyż (jak zobaczymy w toku pracy) obie perykopy stanowią 
jedność retoryczną obejmującą subpropositio (2,6a) wraz z odpowiadającą jej argumentacją 
(2,6b-3,4). 

Wchodząca w skład jednostki 1 Kor 2,6-3,4 perykopa 1 Kor 2,6-16 jest żywo 
dyskutowana przez uczonych. Łączność z tematem głębszego poznania tajemnic Bożych 
sugerować może podłoże gnostyckie 1. Niektórzy uczeni podnoszą problem niespójności 
! K o r 2 , 6 - l 6 z kontekstem i w konsekwencji możliwość niezależnego istnienia perykopy 
przed ostateczną redakcją listu oraz możliwość pochodzenia perykopy z jakiejś zewnętrznej 
tradycji (gnostyckiej? innej?)2. Z drugiej strony, nacisk na objawienie ukrytych prawd, 
połączony z uwypukleniem działania Ducha Bożego, jak również z podkreśleniem faktu 
głoszenia misteriów, pozwala podejrzewać podłoże prorockie perykopy 3. Chociaż 
w niniejszym artykule nie chcemy analizować podłoża historyczno-religijnego perykopy, 
to jednak obserwacje powyższe stawiają problem roli 1 Kor 2,6-16 w kontekście pierwszego 
kanonicznego listu do Koryntian. Celem naszej pracy będzie analiza roli 1 Kor 2,6-3,4 
w szerszym kontekście, której dokonamy stosując metodę retoryczną4. Metoda retoryczna 
wydaje się być bardzo odpowiednia dla zanalizowania spójności i roli 1 Kor 2,6-16 
w kontekście oraz dla wyjaśnienia na podstawie wskazań zawartych w strukturze tekstu 
relacji między Pawłem i Koryntianami (i ich sytuacją); metoda retoryczna pozwoli też 

1 Por. szcz..- U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religiom-geschichtliche Untersuchung zur 
I Cor 1 und 2, Tubingen 1959; W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den 
Korintherbriefen, Góttingen 1969 (wyd. 2). Wśród autorów, którzy polemizowali z hipotezą gnostycką, 
zob. J. Dupom, Gnosis. La connaissance religieuse dans les epttres de saint Paul, Louvain-Paris 1949; 
R. Scroggs, Paul: SOFOS and PNEUMA TI KOS, NTS 14 (1967) s. 33"35; B.A. Pearson, The 
Pneumatikos-Psychikos Terminology in 1 Corinthians. A Study in the Theology of the Corinthian 
Opponents o} Paul and Its Relation to Gnosticism, Missoula 1976 (wyd. 2), 

2 Por. H . Conzelmann, Paulus und die Weisheit, NTS 12 (1965-1966) s. 238nn ; E. E. Ellis, Prophecy and 
Hermeneutic in Early Christianity. New Testament Essays, Tubingen 1978, s. 2l3nn; M. Widmann, 
1 Kor 2,6-16: Etn Einspruch gegen Paulus,ZNW 70 (1979) s. 44-53. 

3 Por. E.E. Ellis, dz. cyt., s. 24-30. 
4 Na temat metodologii, zob. G. Kennedy, New Testament Interpretation through Rhetorical Criticism, 

Chapel Hill-London 1984, szcz. s. 34-37; zob. także: H . Lausberg, Handbuch der Literarischen Rhetorik. Eine 
Grundlegung der Literaturwissenschaft, Bd. 1-2, Mlinchen 1960. 

48 



uchwycić zasadniczą linię teologiczną, którą reprezentuje Paweł w konkretnej .sytuacji 
retorycznej". 

Wybór metody retorycznej i temat warunkują następstwo kolejnych kroków 
metodycznych zastosowanych w artykule. W rozdziale pierwszym określimy problem 
retoryczny i na drodze analizy struktury retorycznej 1 Kor 1-4 ukażemy dynamikę 
odpowiedzi Pawła na ów problem. W rozdziale drugim ukażemy strukturę retoryczną 
1 Kor 2,6-3,4 i sprecyzujemy funkcję retoryczną tekstu w rozwinięciu ważniejszych linii 
teologicznych 1 Kor 1-4. 

W dzisiejszej literaturze problem struktury retorycznej 1 Kor 1-4, a szczególnie 2,6-3,4, 
nie jest dostatecznie opracowany. Uczeni interesują się raczej problemem podłoża 
historyczno-religijnego tekstu Pawłowego1. Jedynie dwie prace ukazują strukturę retoryczną 
1 Kor 1-4. Chodzi o napisaną w 1984 roku książkę M.Biinkera 2 oraz pracę B.Bidauta z 1988 
roku 3 . Konkluzje zaproponowane przez obu autorów nie są jednakże roztrzygające 
i definitywne. Wnioski, które wyciąga Bidaut dotyczą ponadto przede wszystkim funkcji 
retorycznej i teologii trzeciego rozdziału pierwszego listu do Koryntian. Pewne uwagi 
dotyczące struktury retorycznej 1 Kor 1-4 czyni także G.Kennedy 4. Nasza praca ma zadanie 
wypełnienia zaistniałej luki. 

Niniejsza praca stanowi przyczynek do poznania istoty Pawłowej koncepcji Ewangelii, 
a szczególnie jej aspektu chrystologicznego i eklezjologicznego. Badania nasze są wkładem 
w dyskusję toczącą się w dzisiejszym Kościele, który szuka swego „samo-określenia" 
w świecie. Chodzi w tym także o dyskutowany dziś problem relacji między tradycją 
i nowością w autentycznym głoszeniu Ewangelii. Paweł reprezentuje konkretną postawę, 
która może być uważana za modelową dla dzisiejszego Kościoła. 

1. Struktura retoryczna 1 K o r 1-4 
W rozdziale niniejszym określimy syntetycznie sytuację retoryczną (problem retoryczny) 

szerszej jednostki, która zawiera 2,6-3,4, tzn. 1 Kor 1-4. W punkcie drugim zanalizujemy 
hwentio, tzn. scharakteryzujemy pod kątem kategorii retorycznych kolejne pod-jednostki 
tekstu 1 Kor 1-4. Punkt trzeci zawierał będzie dispositio tekstu 1 Kor 1-4. 

1.1. Sytuacja i problem retoryczny 1 Kor 1-4 
Interwencja Pawła za pośrednictwem pierwszego (kanonicznego) listu do Koryntian 5 jest 

reakcją na określoną sytuację panującą w Kościele korynckim. Mieszkańcy Koryntu byli 
wystawieni na wpływ wielorakich tradycji ideowo-religijnych. Młode portowe miasto 
o bardzo zróżnicowanej ludności, nie posiadające jeszcze .,arystokracji" z urodzenia, stwarzało 
klimat duchowy i religijny bardzo swobodny 6. Zasadniczym powodem interwencji ze strony 

1 Zob. przypis nr 1 i 2. Zob. też: J. A. Davis, Wis dom and Spirit. An hwestigation oj 1 Corinthians 1^8-3,20. 
Against the Background ojJewish Sapiential Traditions in the Greco-Roman Pariod, Lanham - New York -
London 1984; B. Fjarstedt, Synoptic Tradition in 1 Corinthians.Themes and Clusters oj Theme Words in 1 
Corinthians 1-4 and 9. Uppsala 1974. 

2 Briejjormular and rhetorische Disposition im 1. Korintherbriej, Gottingen 1984. 
5 Fonction apostoliąue de la prćdication et unitę dans la communaute de Corinthe, Roma 1988 (Excerpta ex 

dissertatione Doctoratum in Facultate Theologiae Pontificiae Universitatis Gregorianae), 
4 Dz.cyt.,$.87. 
s 1 Kor nie jest pierwszą interwencją Pawła. Wcześniej przesłał on Koryntianom jakiś list (zob. 1 Kor 5,9), posłał do 

miasta Tymoteusza (4,17-21; ló.lOn; Dz 19.22), miał kontakty z wysłańcami z Koryntu, a mianowicie z ludźmi 
Chloe (1,1 Inn) i ze Stefanasem, Fortunatem i Achaikiem (16,15-18), otrzymał także jakiś list od Koryntian (7 , l ) ; 

otrzymał także Paweł pewne wiadomości z Koryntu (5,1) 
* Por. A, Robertson - A. Plummer, A Critical and Exegetical Commentary on the First Epistle oj St Paul to the 

Corinthians, Edinbourgh 1914 (wyd. 2), s. XV. 

49 



Pawła, na jaki wskazują cztery pierwsze rozdziały 1 Kor, był podział we wspólnocie. Paweł 
pisze: „Myślę o tym, co każdy z was mówi: «Ja jestem Pawła, a ja Apollosa; ja jestem Kef asa, 
a ja Chrystusa*" Cl,12). Realia wskazane przez to zdanie znajdują potwierdzenia zewnętrzne. 
Dz 18,27-19,1 potwierdzają pobyt w Koryncie Apollosa. Prawdopodobnie przebywał 
wmieście także Piotr 1, a z całą pewnością (co potwierdza archeologia) istniała w nim jakaś 
wspólnota żydowska2. Koryntianie mieli kontakt także z innymi misjonarzami 
(por. 1 Kor 3,10-17). Rzeczywistość podziałów we wspólnocie jest związana z określoną 
koncepcją teologiczną i związanym z nią modelem życia Koryntian, które można streścić 
w terminie „teologia chwały". Chrześcijanie korynccy byli pod wpływem tendencji 
związanych jakoś z czynnikiem charyzmatycznym, na co wskazuje znaczenie pojęcia 
pneuma i logos w 1 Kor 1-4. Niektórzy z Koryntian poczęli mieć wątpliwości, czy Ewangelia 
głoszona przez Pawła była naprawdę „mądrością" odpowiadającą ich „rozwiniętej" teologii3. 
Paweł odpowiada proponując kryterium jakim jest „teologia krzyża". 

Tekst 1 Kor 1-4 ma charakter paraklezy. Paweł pragnie umocnić właściwą postawę 
Koryntian 4 . W punkcie niniejszym pragniemy zobaczyć jakich argumentów używa Paweł dla 
uzasadnienia swojej pozycji i jakie miejsce w dyskursie Pawłowym zajmuje 1 Kor 2,6-3,4. 
Analiza retoryczna powinna okazać się w tym względzie szczególnie owocna. 

1.2. Określenie granic szerszej jednostki obejmującej 
1 Kor 2,6-3,4 

1.2.1. F u n k c j a 1 K o r 1,1-9 

Pierwszych dziewięć wierszy listu zawiera elementy zwyczajowej formuły epistolarnej5: 
superscriptio (w. 1), adscriptio (w. 2), salutatio (w. 3), proemium (dziękczynienie, 
w w . 4-9). Wiersze 4-9 posiadają precyzyjną funkcję w strukturze listu. Dziękczynienie jest 
skoncentrowane na trzech „ideach- kluczach"6: charis (w. 4) jest punktem wyjścia działania 
Bożego; czasownik eploutisth&te (w. 5) wskazuje na kontynuację działania Bożego, zaś telos 
- jego wypełnienie. Pewne motywy występujące w liście wiążą się z powyższymi ideami 
zasygnalizowanymi w dziękczynieniu. Zostaje w liście rozwinięty problem darów Bożych 
(szcz. w rozdz. 2-3 i 12-14), idea inicjatywy Bożej i elementy „eschatologiczne" (3,13; 5,5; 
7,29; 11,26; rozdz. 15; 16,22). Jednakże struktura 1 Kor jest oparta prawdopodobnie 
na sekwencji pytań skierowanych do Pawła z Koryntu (7,1) i nie jest regularna (np. wg 
schematu: 1/ część dogmatyczna; 2/pareneza?. 

1 Kor 1,1-9 konstytuuje wstęp do całego listu. Początkiem szerszej jednostki, która 
zawiera także 1 Kor 2,6-3,4, jest więc 1 Kor 1,10. 

Por. C. K. Barrett, Cephas and Corinth,^!-. Abraham unser Vater.Juden und Christen im Gesprdch uber die 
Bibel. Festschrift fur O. Michel zum óO.Geburtstag, pr. zb. pod red. O. Betz, M. Hengel, P. Schmidt, Leiden-Kóln 
1963.S. 1-12. 

2 Por. A. Deismann, Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuentdeckten Texte der hellenistisch 
rómischen We/t, Tubingen I909,s.8nn. 

3 Dostrzec można tu konflikt między elementem „tradycji" (zawartej w nauczaniu Pawła w okresie założycielskim dla 
wspólnoty) i elementem „nowości" (charyzmatyczną koncepcją Koryntian). Sytuacja byłaby pod wieloma 
względami analogiczna do tej, która będzie charakteryzowała później wspólnotę Janową (zob. J 16,12-15; 1J). 

4 Por. J.-N. Aletti, L autorite apostoliąue de Paul. Theorie et pratiąue, W: Z 'apótre Paul. Personnalite, style et 
conception du ministere, pr. zb. pod red. A. Vanhoye,Leuven 1986.S. 242n, 

5 Por. H . Conzelrnann, 1 Corinthians. A Commentary on the First Epistle to the Corinthians, Philadelphia 1975, 
s. 19-30. 

6 Por. B. Bidaut, dz. cyt., s. 44-48. 
7 Por. H . Conzelrnann, 1 Corfnthians,..,s.6 

50 



1.2,2. Jedność tematyczna i literacka tekstu 1 K o r 1,10-4,21 

1.2.2.1. Kryterium treściowe 

Z punktu widzenia treściowego tekst rozpoczynający się w 1 Kor 1,10 stanowi logiczną 
całość sięgającą końca czwartego rozdziału listu. Paweł rozpoczyna swój dyskurs od 
zarysowania problemu jedności Kościoła (1,10-17). Jako konsekwencja tego tematu 
wyjściowego jawi się następnie rozwinięcie antytezy między głoszeniem apostolskim 
dotyczącym Chrystusa ukrzyżowanego oraz ludzką mądrością mającą charakter 
intelektualny i bazującą na pysze (1,18-25). Paweł proponuje następnie dwie ilustracje (1,26¬
2,5). Ujawnia równocześnie istnienie przewyższającej wszystko chrześcijańskiej mądrości, 
darowanej przez Ducha, będącej wejściem w tajemnicę Bożego planu zbawienia 
skoncentrowanego na krzyżu Chrystusa (2,6-16). Powraca następnie do tematu podziałów, 
rozważanego już w oparciu o poprzedzający dyskurs na temat mądrości, ale akcentujący 
przede wszystkim rolę misjonarzy i mistrzów wspólnoty (3,1-17). W formie egzortacyjnej 
na nowo ukazuje potem Apostoł antytezę między mądrością i głupotą (3,18-23). Perykopa 
4,1-13 jest pogłębieniem refleksji nad rolą głosicieli Ewangelii, aż po stwierdzenie, że Paweł 
jest jedynym ojcem Kościoła korynckiego (4,14-21). Tematyka zmienia się w 5,1, odkąd 
pojawia się temat porneia1. 

1.2.2.2. Funkcja 1 Kor 1,17 w kontekście 

1 Kor 1,172 jest zdaniem, które jest „klamrą" spinającą pewien szerszy tekst. Wiersz 17 
należy do perykopy 1,10-17. Idea chrztu łączy co prawda w. 17 z kontekstem 
poprzedzającym, ale wiersz ten nie jest tylko prostą konkluzją perykopy 1,10-17. Jest 
sformułowaniem ogólniejszej tezy, zawierającym nowe w stosunku do 1,10-16 elementy 
treściowe, które są reflektowane w tekście 1,18nn. Chodzi o motyw ewangelizacji 
(euaggelidzesthai przeciwstawione do baptidzein, wraz z wyjaśnieniem: ouk en sofia 
logou, hina m§ kenóthe ho stauros tou Christou). 1,18 jest kontynuacją wiersza 17 
(gar; por. rzeczowniki: logos, stauros). 

Szukając odpowiedzi napytanie o zakres tekstu, który stanowi wyjaśnienie wiersza 17, 
uwzględnić należy dwie wskazówki: 

a) Istnieje łączność między 1,10-17 (exordium) i 4,14-21. Por.parakalo 5 : 1,10 + 4,16; 
euaggelion: 1,17 • 4,15. Perykopa 4,14-21 ma przy tym charakter konkluzji wobec szerszej 
jednostki (tekst zawiera upomnienie ze strony Pawła, informację o wysłaniu Tymoteusza 
i wyraża wolę Pawła przybycia do Koryntu). 

b) Zaznaczona w w. 17 antyteza między mądrością słowa i krzyżem Chrystusa (mądrością 
krzyża) przewija się przez cały dyskurs zawarty między 1,17 i 4,14-21: 

- problem zreferowany przez Pawła w pierwszym rozdziale listu ( l ,18nn) jest zilustrowany 
w 2,1-5 w trzech antytezach, które rozwijają ideę zawartą w 1,17; 

- w 2,13 podjęty jest nowy aspekt tematu wskazanego w 1,17 (Agłosimy tonie uczonymi 
słowami ludzkiej mądrości..., en sofias logois), poczym następują dwie ilustracje (3,1-4 + 
3,5-17); 

1 Przytaczamy tu przykładową możliwość odczytania treści 1 Kor 1-4, wziętą z. G, Barbaglio, Le lettere di Paolo. 
Traduzione e commento, vol. 1, Roma 1980, s. 243. 

1 ,.Nie posłał mnie Chrystus, abym chrzcił, lecz abym głosił Ewangelię, i to nie w mądrości słowa, by nie zniweczyć 
Chrystusowego krzyża" (przekł. BT). 

5 Por. N. A. Dahl, Paul and the Church at Corinth according to 1 Corinthians 1,10-4,21, W: Christian History 
and Interpretation, Studies presented to J,Knox, pr. zb. pod red. W, R. Farmer, C. F. D. Moule, R. R. Niebuhr, 
Cambridge 19ó7, s . 313-335. 

51 



-podkoniec rozdziału czwartego powraca zarysowane w l , 1 8 n n kryterium krzyża, 
ale odniesione do życia głosicieli (4,9-13; por. 1,17-18). 

Trzeba więc określić 1,17 jakoproposttio jednostki 1,18-4,13. Perykopa 4,14-21 stanowi 
konkluzję. Dodając do tego 1,10-17 jako exordium, możemy wskazać wiersze 1,10 i 4,21 
jako granice jednostki, w której funkcjonuje 1,17. 

1.3. Inventio 1 Kor 1-4 
W punkcie niniejszym wskażemy mniejsze pod-jednostki, które są częściami składowymi 

rozwoju logiki 1 Kor 1-4. Z punktu widzenia retoryki, tzn. analizy rozłożenia siły perswazyjnej 
w tekście 1, chodzi nam o zbadanie inventio, a więc opis pod-jednostek według trzech 
kategorii:pathos, ethos, logos2. Definiując rodzaj retoryczny kolejnych pod-jednostek tekstu 
poznajemy tym samym „środki" retoryczne wybrane przez św. Pawła w tworzeniu dyskursu, 
co jest warunkiem sprecyzowania przemian dynamiki perswazyjnej wewnątrz 1 Kor 1-4. 

Należy wyróżnić następujące perykopy, które konstytuują kolejne kroki dyskursu 
Pawłowego zawartego w 1 Kor 1,10-4,21: 
a) 1,10-17. Tekst 1,10-17 stanowi jednostkę tematyczną o charakterze opisowym (opis 
przeszłego postępowania Pawła w Koryncie oraz opis postawy Koryntian na podstawie 
wiadomości przyniesionych Pawłowi przez ludzi Chloe) i egzortacyjnym. Podmiotem 1,10-17 
jest „ja" oznaczające Pawła. Jak wykazaliśmy wyżej, 1,17 stanowi propositio dla tekstu 
l,18nn. 

b) 1,18-25- Istnieje odpowiedniość tematyczna między zdaniem otwierającym perykopę 
(1,18), cytatami (1,19-20) i wyjaśnieniami (1,21-25). Chodzi o przeciwstawienie między 
mądrością ludzką i głoszeniem Chrystusa ukrzyżowanego. Typ argumentacji: logos. 

c) 1,26-31. Perykopa rozpoczyna się od czasownika w trybie rozkazującym (1,26), po którym 
następuje wspomnienie określonego doświadczenia Koryntian (26b-29)- Zamyka perykopę 
teologiczna synteza dotycząca powołania Koryntian (30), która jest związana tematycznie 
z imperatywem otwierającym perykopę i z cytatem biblijnym. Typ argumentacji: logos. 

d) 2,1-5- Podmiotem tekstu jest kagó, po którym następuje opis postawy Pawła w Koryncie. 
Przeważają czasowniki w czasie przeszłym. Typ argumentacji: ethos. 

e) 2,6-16. Przeważa typ retoryczny logos. 

03,1-4. Powraca podmiot kagb. Perykopa zawiera opis reakcji Koryntian naPawłowe 
głoszenie słowa (3,1-2: czas przeszły czasowników) oraz prezentację aktualnego 
postępowania Koryntian (3,3-4). Wiersze 1-4 jednoczy terminologia, przez którą są 
scharakteryzowani Koryntianie (sarkinos, sarkikos, itd.). Typ argumentacji: ethos 
(Koryntian). 

g) 3,5-17. Wiersz 5 powtarza slogan Koryntian zacytowany w wierszu poprzednim. Wiersz 
ten rozpoczyna nową perykopę, gdyż wprowadza tekst różniący się charakterem od tekstu 
poprzedniego. Paweł przechodzi od tonu, który przyciągał uwagę lektorów (3,1-4) 

1 Por. M. Warner. Rhetorical Criticism oj the Bibie, W : The Bibie as Rhetoric. Studies in Biblical Persuasion 
and Credibility, pr. zb. pod red. M. "Warner, London-New York 1990, s. 2: „To examine a discourse from the point 
of view of rhetoric, therefore, is neither to impugn nor to endorse its message and procedures; it is to consider it in 
terms of its persuasive power". 

2 Zob. Arystoteles,Retorica, 1355b-135óa(przekł. M. Warner,art. cyt.,*. 1): ,.Of the modes of persuasion furnished 
by the spoken word there are three kinds. The first kind depends on the personal character of the speaker; the 
second on putting the audience into a certain frame of mind; the third on the proof, or apparent proof, provided 
by the words of speech itself". 

52 



ku argumentacji opartej na doświadczeniu Koryntian (istota działania apostolskiego Pawła 
i Apollosa przedstawiona w trzech metaforach). Typ argumentacji: logos. 

h) 3,18-23 Klimat perykopy tworzą trzy imperatywy (3,18.18.21). Typ argumentacji: logos. 

04,1-13 Imperatyw z 4,1 łączy w jakiś sposób 4 , lnn z 3,18-23. Zmienia się jednak typ 
argumentacji napathos. 

j) 4,14-21. Konkluzja o charakterze bardzo osobistym, z apelem o stosowanie się do wskazań 

Dynamikę retoryczną łańcucha perykop należących do 1 Kor 1-4 obrazuje następujące 
zestawienie: 

W następnym punkcie niniejszego artykułu wskażemy relacje zachodzące między 
poszczególnymi perykopami należącymi do 1 Kor 1,10-4,21. W tym miejscu możemy już 
zauważyć niektóre prawidłowości. 1 Kor 2,1-5 (ethos) jest perykopą, która stanowi przejście 
od 1 Kor 1,18-31 (logos) do 1 Kor 2,6-16 (logos). Podobnie 1 Kor 3,1-4 (ethos) łączy 
1 Kor 2,6-16 (logos) z 1 Kor 3,5nn (logos). Tekst 1 Kor 4,1-13 manifestuje charakter Pawła 
(pathos) i wyróżnia się od tekstu poprzedzającego, który oparty jest przede wszystkim 
na logicznym dowodzeniu (logos-. 1 Kor 1,18-31; 2,6-16; 33-21). 

Wykazaliśmy wyżej, że 1 Kor 1,10-4,21 zawiera ciąg mniejszych pod-jednostek. Tworzą 
one sieć relacji oraz pewien logiczny porządek, który z punktu widzenia retoryki określa się 
mianem dispositio. Znając istotę relacji zachodzących między poszczególnymi 
pod-jednostkami składowymi można określić dopiero sens całości 1,10-4,21 oraz 
definitywny sens konkretnych pod-jednostek. Ten drugi cel interesuje nas szczególnie 
z punktu widzenia analizy 1 Kor 2,6-3,4. 

Analiza słownictwa wskazuje, że zachodzi różnica tematów i słownictwa między 
rozdz. 1-2 i rozdz. 3-4 Listu. Tematy: mądrość, duch, głupota, moc, słowo, krzyż, ciało, 
pojawiają się zasadniczo w l K o r l - 2 1 . (Nie zmienia to faktu, że- jak wskazaliśmy wyżej 
-rozdz. 1-4 stanowią jedność retoryczną). Zmienia się ponadto perspektywa potraktowania 
tych samych terminów w 1 Kor 1-2 i w 1 Kor 3-4. Dowodzi tego np. analiza terminu 
Christos. Po terminie theos (AA razy) jest to słowo najczęściej występujące w 1 Kor 1,10-4,21 

1 Zob. B. Bidaut,ć/z. cyt., s. 31n. Można wskazać inne kluczowe idee (wraz z wyrazami pochodnymi) w różnych 
partiach tekstu: 
- temat podziałów, wprowadzony w 1,10-17, jest wzmiankowany w całym dyskursie; 
- tematy: wierność/wiara, pycha są obecne w całym dyskursie; 
- temat budowania znajduje się wyłącznie w rozdz. 3; 
- ewangelia występuje w 1.17 i 4,15-

apostoła. 

1,10-17 
1,18-31 
2,1-5 
2,6-16 
3,1-4 
3,5-17 
3,18-23 
4,1-13 
4,14-21 

logos 
ethos 
logos 
ethos 
logos 
logos 
pathos 

1.4. Dispositio 1 Kor 1-4 

1.4.1. Relacja między 1 K o r 1-2 i 1 K o r 3-4 

53 



(20 razy) 1. Zestawienie wyrażeń w których występuje termin Christos2 ukazuje, 
że stwierdzenia Pawłowe skoncentrowane na istocie Ewangelii mają w rozdz. 1-2 aspekt 
chrystologiczny. Pod koniec rozdz. drugiego perspektywa zmienia się i refleksja 
chrystologiczna z pierwszych dwóch rozdziałów listu staje się bazą dla refleksji 
eklezjologicznej podjętej w 1 Kor 3-43. Powtarza się odtąd charakterystyczna formuła en 
Christó. Refleksja chrystologiczna i eklezjologiczna ma jeden wspólny mianownik, 
a mianowicie służy Pawłowi do charakterystyki autentycznego głoszenia Ewangelii(zob. 1,17 
14,15). 

1.4.2, Analiza retoryczna 1 K o r 1-4 

M. Biinker 4 opisuje dispositio 1 Kor 1,10-4,21 w następujący sposób: 

1) 1,10-17: - exordium 
2) 1,18-3,23-. - narratio (1,18-2,16) 

-probatio (3,1-17) 
-peroratio (3,18-23) 

3) 4,1-21: -refutatio (4,1-13) 
-peroratio (4,14-21) 

Interpretacja zaproponowana przez Biinkera nie jest możliwa do zaakceptowania. Tekst 
1,18-2,16 nie może być określony jako narratio. Stanowi część probatio, gdyż od 1,18 aż do 
4,13 Paweł demonstruje dowody na rzecz subpropositiones zdefiniowanych w 1,18; 2,6; 3,5 
i 4,1. Z punktu widzenia retorycznego nie można także oddzielać 2,6-16 od 3,1-4. Obie 
perykopy są rozwinięciem subpropositio z 1 Kor 2,6a. 

1 Trzebaby dodać do tego termin kyrios, występujący 10 razy w 1 Kor 1,10-4,21. 
2 Oto bardziej charakterystyczne teksty: 

-1,17: Christos jest podmiotem zdania z czasownikiem „posiał (mnie)"; drugie użycie: „krzyż Chrystusa", 
występuje w kontekście „głoszenia", a w opozycji do „mądrości słowa"; 
• 1,23: (my głosimy) „Chrystusa ukrzyżowanego", będącego zgorszeniem dla żydów i głupstwem dla pogan; 
- 1,24: (głosimy) „Chrystusa, moc Bożą i mądrość Bożą"; 
-1,30: (jesteście) „w Chrystusie Jezusie, który stał się dla nas mądrością od Boga i sprawiedliwością, 
i uświęceniem, i odkupieniem"; 
- 2,2: (Paweł nie chce znać niczego więcej jak) „Chrystusa ukrzyżowanego"; 
- 2,8: (władcy tego świata ukrzyżowali) „Pana chwały"; 
• 2,16; (my znamy) „zamysł Chrystusowy"; 
- 3,1: (Koryntianie byli) jak niemowlęta en Christó; 
- 3,11: Jezus Chrystus jest „fundamentem" (Kościoła); 
- 3,23; „wy jesteście Chrystusa, a Chrystus - Boga"; 
- 4,1: (jesteśmy) „sługami Chrystusa"; 
- 4,10: „My (jesteśmy) głupi dla Chrystusa, wy mądrzy w Chrystusie"; 
- 4,15: „choćbyście mieli dziesiątki tysięcy wychowawców en Christó"; „zrodziłem was en Christó"; 
- 4,17; Tymoteusz przypomni wam moje drogi en Christó. 

3 1 Kor 3.1 -4 potwierdza charakter eklezjologiczny 1 Kor 3-4. Jeśli antytezą wobec zwrotu kata anthrópon 
peripatein byłoby wyrażenie kata pneuma peripatein, to wtedy pneuma nie jest już tylko zdolnością do poznania 
misterium (jak w rozdz. 2), ale raczej zdolnością wiernych dożycia we wspólnocie (aspekt eklezjologiczny). 
Por. H . Conzelrnann, 1 Corinthians..., s. 72. 

4 Dz. cyt., s. 52-59- Niektóre aspekty retoryki w listach Pawłowych wskazywali wcześniej: R. Bultmann, Der Stil 
der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe, Góttingen 1910, s. 64-109, szcz. s. 98; J. Munck, 
Paulus und die Heilsgeschichte, Kobenhavn 1954; N. Schneider, Die rhetorische Eigenart der paulinischen 
Antithese, Tubingen 1970, szcz. s. 108-111. Na temat historii poszukiwań związku Pawła z retoryką. 
zob. H . D. Betz, Rhetoric and Theotogy, W: 1'apótre Paul..., pr. zb. pod red. A. Vanhoye,s. 16-21. 

54 



Według B. Bidaut 1 schemat 1 Kor 1-4 przedstawia się następująco: 

1) 1,10-17: (exordium) 
1,17 propositio 

2) 1,18-3,4 narratio 
3) 3,5-23 1° probatio 

(3,18-23 peroratio) 
4) 4,1-17 2° probatio 

(4,14-17 peroratio) 
5) 4,18-21 (transitus) 

B. Bidaut twierdzi, że propositio składa się z dwóch elementów: w. 17a miałby 
wprowadzać temat Ewangelii, zaś w. 17b - temat opozycji między mądrością świata i krzyża. 
Drugi z tematów byłby wyłożony w narratio, określonym przez Bidaut w granicach 
1,18-3,4 i zawierającym cztery części: midrasz 1 + aplikacja; midrasz 2 * aplikacja (chodzi 
0 perykopy. 1,18-31 + 2,1-5 + 2,6- 16 • 3,1-4). Temat Ewangelii, wzmiankowany w pierwszej 
części propositio, miałby zaś być wyjaśniony w bloku 1 Kor 3,5-4,17, składającym się 
z czterech części:probatio 1 (3,5-17) + peroratio (3,18-23) + probatio 2 (4,1-13) + peroratio 
(4,14-17). Tekst 4,18-21 stanowi wg Bidaut transitus w kierunku kolejnej sekcji listu. 

Konstrukcja zaproponowana przez B. Bidaut nie jest możliwa do zaakceptowania. Nie 
przekonuje jego interpretacja propositio podzielonej na dwie części (w. 17a i 17b). 
Problematyka Ewangelii wprowadzona w l , 1 7 a jest - wg Bidaut - podsumowana 
w peroratio 2 (4,14-17). Wydaje się jednak, że część nazwana przez Bidaut 
peroratio 2posiada funkcję ogólniejszą w logice 1 Kor 1-4. Nie stanowi tylko konkluzji 
z probatio 2 (4, Inn) , ale z całości 1 Kor 1,10-4,21 (parakaló ieuaggelion z 4,1516 
koresponduje z parakaló i euaggelidzesthai z exordiumO. Wątpliwa jest także interpretacja 
1,18-3,4 jako narratio. Tekst następujący po propositio, aż do 4,14, ma charakter probatio. 
1 Kor l,17ab trzeba interpretować jako propositio całego tekstu 1,18-4,13, co oznacza, 
że l,17a jest tezą związaną nie tylko z 3,5nn, ale także z 1,18-3,4. Dodajmy, że B. Bidaut 
interpretuje 1 Kor 3,1-4 jako centrum całej jednostki 1,10-4,21. Konkluzja ta jest wątpliwa 
z punktu widzenia analizy roli 1 Kor 1 -4 w całym liście. 

W celu wskazania wewnętrznej dynamiki tekstu (dispositio) należy uwzględnić wpierw 
kryterium jakim jest zestawienie „aktorów" tekstu. W 1 Kor 1-4 są wymienione następujące 
postacie: 

1,10-17(12) Paweł, Apollos, Kefas, Chrystus 
3.4 Paweł, Apollos 
3.5 Paweł, Apollos 
3,22 Paweł, Apollos, Kefas 
(3,23 Chrystus) 
4,1 „my" 
4.6 ja i Apollos 
4.15 ja („ojciec") 
4.16 „bądźcie moimi naśladowcami" 
4.17 Tymoteusz („posłałem do was Tymoteusza") 

Teksty 4,16 i 4,17 nie dotyczą bezpośrednio problemu podziałów, ale tekst poprzedzający 
implikuje tę relację. Od 1 Kor 1,12 aż po 4,15 występuje stale imię „Paweł", ale wyraźnie 
zmienia się sposób postrzegania jego osoby między pierwszym i ostatnim tekstem. 
W 1 Kor 1,12 Paweł jest ukazany jako przywódca jednej z „partii", zaś w 1 Kor 4,15 jako 

! Dz. cyt., szcz. s. 74-77. 

55 



„ojciec" Koryntian (zob. także 4,16; idea naśladowania). Owa przemiana jest konsekwencją 
refleksji dokonanej w 1 Kor 1-4, dotyczącej mądrości Ewangelii i cech apostolatu. 

Transformacja dokonuje się poprzez konkretne mniejsze kroki, które można określić 
następującymi terminami z zakresu retoryki: 

A ) Jak wskazaliśmy w paragrafie 1.2.2.2, wiersz 1,17 jest propositio dla 1 Kor 1,18-4,13-

B) Tekst 1,18-4,13 stanowi probatio, które zawiera następujące elementy: 

a) Cztery subpropositiones (1,18; 2,6a; 3,5; 4,1) precyzujące tezę zawartą w propositio-, 

b) Po każdej z subpropositiones następują argumenty. Paweł stosuje zasadniczo trzy środki 
dowodowe: 

-cytaty ze ST (1,19-20a.31; 2,9-16; 3,19-20); 

- wyjaśnienia wynikające z cytatów (l,20b-25; 2,6b-8); 

- argumenty oparte na doświadczeniu (własnym i Koryntian), włącznie z doświadczeniem 
Ducha (1,26-31; 2,1-5; 2,10-15; 3,1-4; 3,5-17; 4,1-13). 

O l Kor4,14-21 stanowi peroratio. W 1 Kor4,14-17 powracają idee zaznaczone 
w exordium (1,10-17). Tekst 1 Kor 4,18- 21 ma charakter transitus (ku kolejnej jednostce), 

Opisując bardziej szczegółowo zarysowaną powyżej logikę 1 Kor 1-4 wskazać należy 
następujące dane: 
1) 1 Kor 1,18 stanowi subpropositio 1, mające następującą postać: ho logos gar tou 
staurou tois men apollumenois moria estin, tois de sódzomenois hemin dunamis theou 
estin. Partykuła gar występująca w 1,18 wskazuje na to,że wiersz ten jest zdaniem 
wyjaśniającym, będącym kontynuacją zdania poprzedniego (1,17 * propositio). 

Na zakres jednostki przyporządkowanej do subpropositio wskazuje słownictwo. Okazuje się, 
że idee, które występują w 1,18 są rozwinięte w tekście l,19-2,51; 

- do wyrażenia .nsłowo krzyża" (1,18) nawiązuje 1 Kor 1,23 ("głosimy Chrystusa 
ukrzyżowanego") oraz 1 Kor 2,2; 

- przeciwstawienie między głupstwem (nauki krzyża dla tych co idą na zatracenie) i mocą 
(nauki krzyża dla nas, którzy dostępujemy zbawienia) jest wyjaśniane kilkakrotnie 
w następujących od 1,18 aż do 2,5 antytezach. 

Jakiego rodzaju argumentów na rzecz subpropositio 1 używa Paweł w 1,19-2,5 (logos • 
ethos)?2 Układ argumentacji jest następujący: 

a) Cytaty biblijne (1,19-20), które dowodzą, że Bóg unicestwia mądrość mędrców, mądrość 
tego świata. 

b) Komentarz do cytatów (1,21-25), w którym Paweł wykazuje, że niezdolność mądrości 
ludzkiej do przyjęcia słowa krzyża jest zamierzona przez Boga. 

1 Istnieje także łączność terminologii między 1,18 i końcem rozdz. 3 oraz z 4,19-20: iogos (1,5-17.18; 2,1.4.4.13; 
4,19-20; następnie dopiero w 12,8); moria (słowo nie występujące w innych pismach NT; 1 Kor 1,18.21.29; 
2,\A3J9)\ móros (1,25.27; 3,16;, 4,10); mórainó (1,20); dunamis (1,18.24; 2,4.5;4,19.20; por, dunamai, 2,14; 
J>,\22\\;dunatos,\,2€). 

2 Tekst 2,1 -5 (ethos) łączy się z tekstem poprzedzającym go: w 2,2 podjęty zostaje temat Chrystusa ukrzyżowanego 
(por. 1,17.23); w 2,5 - temat słowa i mocy występujący w perykopie poprzedniej. Z drugiej strony w 2,4 pojawia się 
po raz pierwszy w 1 Kor 1-4 słowo pneuma (potem w: 2,10.10.11.11.12.12.13.14-, 3,16; 4,21); słowo ofda (1,16; 
2,2) będzie użyte też w 2,13-15; 3,1- Tak więc 2,1-5 posiada rolę przejścia od 1,18-31 do 2,6-16. Wprowadza nowy 
aspekt refleksji, który jednak jest związany z refleksją zawartą w tekście poprzedzającym. 

56 



c) Argument z doświadczenia Koryntian (1,26-31), z którego wynika, że powołanie 
Koryntian i ich stan stoją pod znakiem rzeczywistości ("słabości") krzyża i jako takie jest 
zamierzone przez Boga: „Przeto przypatrzcie się bracia powołaniu waszemu! Niewielu tam 
mędrców według oceny ludzkiej, niewielu możnych, niewielu szlachetnie urodzonych" 
(1,26). 

d) Kolejny argument z doświadczenia, a mianowicie przywołanie postawy Pawła w czasie, 
gdy przebywał w Koryncie (2,1-5). Paweł głosił Ewangelię Koryntianom „w słabości" (2,3), 
bez błyszczenia słowem i mądrością (2,1). Przygotowując już następną jednostkę (2,6nn), 
w której Ewangelia jest zdefiniowana jako mądrość, Paweł interpretuje w 2,4 słabość jako 
manifestację Ducha i jego mocy. Słowo „moc" użyte w 2,5 występuje też w 1,18, zamykając 
jednostkę tematyczną 1,18-2,5. 

1 Kor 1,18-2,5 posiada precyzyjną funkcję retoryczną w kontekście 1 Kor 1-4. Jednostka ta 
przewartościowuje walory. Mądrość świata jest w niej określona jako głupota. Jest mowa 
o tym, że w celu realizacji swoich planów Bóg wybrał jako narzędzie krzyż i to, co jest słabe. 
Oto prawdziwa mądrość! W centrum tekstu 1,18-2,5 jest problem źródła tak 
„zreinterpretowanej" mądrości (jest nią Bóg i jego suwerenna wola) oraz sposobu  
manifestowania się mądrości (jest nim słowo krzyża i to, co słabe). Podstawą koncepcji 
genezy i „modalności" mądrości jest refleksja chrystologiczna. 

2) W 1 Kor 2,6a przywołuje Paweł drugą pomocniczą tezę, która ma być kolejnym krokiem 
ku zrozumieniu propositio. Subpropositio 2 ma następujące brzmienie: sofian de laloumen 
en tois teleiois. Emfaza jest położona w tym stwierdzeniu na słowie sofian1. 

Wprowadzony w 2,6a temat (słownictwo) jest kontynuowany w granicach tekstu 2,6b-3,4. 
Czasownik laloumen w 2,13 wskazuje na kontynuację tematu zasygnalizowanego 
w subpropositio 2. Także tekst 3,1-4 mieści się w kręgu problematyki zapoczątkowanej 
w 2 , 6 - l 6 (por. lalesai, 3,1 + 2,6.713; pneumatikos, 3,1 • 2,15), z tym że zostają w nim 
zasygnalizowane już pewne elementy treściowe następnej jednostki, tzn. 3,5nn (zob. szcz. 
3,4). 

Tekst lKor2 ,6b-3 ,4 (logos * ethos)2 zbudowany jest z serii następujących argumentów 
logicznych na rzecz subpropositio 2. 

a) W 2,6b-8 Paweł daje komentarz typu midraszowego, nawiązujący do cytatu zawartego 
w 1 Kor 2,9- Prawdziwa mądrość (tzn. ta, którą „my głosimy") różni się radykalnie od tej, 
którą głoszą władcy tego świata; jest ona tajemnicza, gdyż należy do Boga; została przed 
wiekami przeznaczona dla grupy „my". Władcy tego świata nie rozpoznali mądrości, czego 
przejawem jest to, że ukrzyżowali Pana chwały. 

b) Cytat biblijny (2,9), który ukazuje zakryty charakter mądrości. Mądrość należy do Boga, 
który objawia ją tym, którzy Go miłują. 

c) Argument oparty na doświadczeniu, w tym przypadku na doświadczeniu Ducha 
(2,10-12). Argument dotyka doświadczenia ludzkiego maturalnego"(w. l l a ) , a koncentruje 
się na chrześcijańskim doświadczeniu Ducha (ww. l l a i 12). Paweł dowodzi, 
że analogicznie do ducha ludzkiego, znającego sekrety człowieka, Duch przenika 
głębokości Boga. Posiadając Ducha grupa „my" ma przystęp do mądrości. 

1 Typowa struktura zdania greckiego jest następująca: spójnik - orzeczenie - podmiot - dopełnienie bliższe 
- dopełnienie dalsze (por, F. Blass, A, Debrunnęr, Grammatik des neutestamentlichen Griechiscb, Bearbaitet 
von F. Rehkopf, Góttingen 1984 (wyd. 16), s. 401), 

2 Podobnie jak 2,1-5 stanowiło przejście od 1,18-31 do 2,6-16, tak 3,1-4 jest przejściem między 1 Kor 1-2 i 1 Kor 3-4, 

57 



d) Drugi argument z doświadczenia, przywołujący znany Koryntianom sposób przekazu 
mądrości (2,13-15). Paweł przywołuje doświadczenie, wedle którego sposób głoszenia 
reprezentowany przez grupę „my" różni się od sposobu używanego przez ludzkich 
mędrców. Powodem tego jest fakt czerpania mądrości z daru Ducha. Staje się ona 
zrozumiała jako mądrość tylko dla osób ożywionych Duchem. Człowiek „naturalny" 
nie rozumie głoszenia pochodzącego od Ducha. Dlatego człowiek „duchowy" nie może być 
osądzany przez nikogo. 

e) Cytat połączony z konkluzją (2,1©. Tekst Iz 40,13 (LXX) podkreśla wielkość Boga, 
który nie może być osądzany przez nikogo (por. Iz 41,22: niezdolność bogów pogańskich 
do rozpoznania zamysłu Bożego dotyczącego rzeczy przyszłych). W Chrystusie posiadamy 
już teraz dostęp do zamysłu Bożego (2,16c), który jest zakryty dla człowieka naturalnego 
(2,l6ab). 

f ) Trzeci argument z doświadczenia: ethos Koryntian (3,1-4). Paweł nie mógł 
zademonstrować w Koryncie mądrości pochodzącej od Ducha, ponieważ Koryntianie 
nie byl i - i nie są nadal - „duchowymi", lecz postępują na sposób ludzki. Dowodem tego są 
podziały powstałe na tle przynależności do „partii" poszczególnych głosicieli. Wzmianka 
o tym ostatnim fakcie łączy tematycznie 3,1-4 z 3,5nn. 

Funkcją jednostki 2,6-3,4 jest określenie kręgu adresatów mądrości. Tekst doprecyzowuje 
wielokrotnie charakterystykę kręgu, dla którego dostępna jest mądrość zdefiniowana 
w 1,18-2,5: 

- adresatami mądrości są „doskonali" (2,6a); 

- nie jest ona dostępna „władcom tego świata" (2,6b.8); 

- jest dostępna dla grupy określonej zaimkiem „my" (2,7.10.16), 

- jest przeznaczona dla osób, które - wedle cytowanego przez Pawła tekstu biblijnego -
miłują Boga (2,9); 

- mądrość jest darem dla posiadających Ducha (2,10); dla tych, którzy otrzymali „ducha, 
który jest z Boga", nie zaś „ducha świata" (2,12); dla „tych, którzy są z Ducha" (2,13); nie dla 
człowieka „zmysłowego", ale dla człowieka „duchowego" (2,14-15); 

- mądrość była niedostępna dla Koryntian, gdyż nie byli oni „duchowi", ale „cieleśni" (3,1-3), 
byli „jak niemowlęta w Chrystusie" (3,1), „niemocni" (3,2), „postępujący tylko po ludzku" 
(3,3-4). 

Problem adresatów ma związek z zarysowanym w exordium zagadnieniem podziałów we 
wspólnocie (zob. 3,4) oraz jest konsekwencją logiczną rozumowania przeprowadzonego 
w poprzedniej jednostce (1,18-2,5). W 1 Kor 2,6-3,4 pojawia się problem kryterium dla 
roszczeń grupy „my" do nazywania mądrością tego, co dla świata jest głupstwem. Paweł 
podkreśla dlatego wyposażenie adresatów w dar Ducha. Duch jest kryterium 
„hermeneutycznym" pozwalającym przyjąć „głupstwo" jako mądrość. Konstrukcja logiczna 
1,18-3,4 jest oparta na swego rodzaju mechanizmie socjologicznym charakterystycznym dla 
pewnych tradycji NT (zob. Dz 2)1. 

1 Zob. D. Juel, Social Dimensions o/Exegesis: The Use of Psalm 16 in Acts 2, CBQ 43 (1981) s. 543 556 
(zob. szcz. s. 551-552). Autor dowodzi m.in., że w ustabilizowanej społeczności (np. żydowskiej) interpretacja Biblii 
funkcjonowała na zasadach „naukowych", posiadając ścisłe reguły. Sekciarze (włącznie z chrześcijanami) dla 
zrozumienia prawdziwego sensu Pisma potrzebowali powoływania się na dodatkowe objawienie, i to rozumiane 
jako objawienie właściwego sensu Pisma. 

58 



Zauważyć należy, że Paweł używa w 2,6-3,4 argumentów tego samego typu co w 1,18-2,4.1 
tak w 1 Kor 1,18-2,5 występują: cytat • komentarz do cytatu • dwa argumenty oparte 
na doświadczeniu, zaś w 1 Kor 2,6-3,4 sekwencja: komentarz + cytat • dwa argumenty 
z doświadczenia • cytat połączony z wnioskiem + argument z doświadczenia. 

3) W 1 Kor 3,5 występuje subpropositio 3, które brzmi następująco: ti oun estin Apollos; ti 
de estin Paulos; diakonoi di hón episteusate, kai hekastó hós ho kurios edóken. 

Problem wprowadzony w 3,5, a mianowicie charakterystyka funkcji głosicieli Ewangelii, jest 
wyjaśniany aż po w. 23 (por. wiersz 5: Apollos, Paweł; wiersz 22: Paweł, Apollos, Kefas), 
z zastosowaniem następujących logicznych dowodów (logos): 

a) W 3,5-17 Paweł charakteryzuje aktywność apostolską prowadzoną w Koryncie przez 
siebie i przez Apollosa, używając w argumentacji obrazu uprawy roli (3,6-9), budowania 
(3,10-15) i świątyni (3,16-17). Odnosi się więc w argumentacji do realiów znanych 
czytelnikom z doświadczenia. 

b) W3,18-19a Paweł podaje komentarz nawiązujący do następujących dalej cytatów 
biblijnych. Powraca w nim temat mądrości i głupoty z l,18nn. 

c) Kolejnym elementem argumentacji są cytaty w 3,19b-20 wykazujące, że Bóg unicestwia 
mądrość mędrców. 

d) Logika 3,5nn zmierza do do 3,21-23 (peroratio), gdzie jest wykazana absurdalność 
podziałów spowodowanych przywiązaniem do poszczególnych głosicieli. 

Celem 1 Kor 3,5-23 jest scharakteryzowanie funkcji apostołów. Jednostka ta jest zrozumiała 
tylko na bazie przesłanek nakreślonych w 1 Kor 1-2 i z nich wynika. Paweł uwypukla w idei 
apostolatu element służby. Kontekst poprzedzający (1 Kor 1-2) nadaje temu stwierdzeniu 
konkretny fundament: nie mądrość tego świata, ale służba Bożej mądrości stanowi 
kwalifikację apostoła. 

4) Czwarty krok w argumentacji stanowi subpropositio 4, występujące w 1 Kor 4,1: 
houtós hemas logidzesthó anthrópos hós huperetas Christou kai oikonomous 
musterión Theou. 

Po subpropositio 4 następują argumenty: 
a) 4,1-5: wierność apostoła; 
b) 4,6-13: kryterium krzyża w życiu apostoła. 

Celem 4,2-13 (pathos) jest opis „itinerarium" apostołów, które jest odzwierciedleniem 
rzeczywistości Chrystusowego krzyża. 

Odnotować należy paralelizm między 1 Kor 1,10-2,5 i 1 Kor 4,1-3 (subpropositio 1. nauka 
krzyża jest głupstwem; subpropositio 4- kryterium krzyża w życiu apostołów). 

* Kor 4,14-21 stanowi peroratio (4,18-21: transitus). 

59 



Dynamika stworzona przez kolejne kroki dyskursu (cztery subpropositiones wraz 
z odpowiadającymi dowodami) przedstawia następujący schemat: 

źródło i „modalność" mądrości 
CHRYSTUS - MĄDROŚCIĄ 
ADRESACI MĄDROŚCI 
(kryterium pneumatologiczne) 
APOSTOŁOWIE I ICH FUNKCJA 
, JTINERARIUM" APOSTOŁA 
(parał, do 1 Kor l ) 

Spośród trzech species re toryki 1 1 Kor 1-4 ma charakter epideiktyczny 2 

1.4.3. Obecność materiału midraszowego w dyskursie 

Cztery razy w 1 Kor 1-4 powtarza się formuła gegraptai, wprowadzająca cytat biblijny 
(1,19 31; 2,9; 3,19). Dodać do tego trzeba inne cytaty ze ST, podane w 1 Kor 1,20; 2,16 i 3,20. 
Usprawiedliwiona jest hipoteza3, która szuka podłoża pewnej części tekstu 
1 Kor w działalności homiletycznej Pawła. 

Dla uściślenia granic „części homiletycznej" tekstu należącego do 1 Kor 1-4 musimy 
odnieść się do kryteriów charakteryzujących rodzaj literacki homilii haggadycznej (midrasz). 
Punktem wyjścia midraszu jest cytat tekstu biblijnego. Celem homilii jest adaptacja Biblii do 
sytuacji słuchaczy, aktualizacja Biblii stosownie do potrzeb przyszłych pokoleń. Użyte 
metody mają drugorzędne znaczenie. Wystarcza jakikolwiek związek tekstu biblijnego 
z tekstem midraszowym. Midrasz jest „literaturą o literaturze". Centralną rolę ma w nim 
zawsze Biblia 4 . W midraszu zachodzi związek cytatu początkowego i finalnego. W tekście 
mieszczącym się między cytatem początkowym i finalnym wprowadzone są dodatkowe 
teksty mające rolę pomocniczą oraz parafrazy „kluczowych słów" lub wyrażeń wziętych 
z cytatu inicjalnego albo pomocniczego5, św. Paweł nie zawsze wychodzi w swych homiliach 
od cytatu biblijnego. Porównajmy np. Rz 9,6-23, gdzie występuje następująca sekwencja: 
ąuestio (w. 6) • teksty dowodowe (w. 7-13) + ąuestio (w. 14) • teksty dowodowe (w. 14-18) + 
ąuestio (w. 19) * teksty dowodowe (w. 25-29)6- Nie zawsze też św. Paweł umieszcza cytat 
biblijny pod koniec homilii (lub jej części). Np. w 1 Kor 2,l6 po cytacie ( l6ab) znajduje się 
jeszcze konkluzja ( l6c) . 

W 1 Kor 1-4 część homiletyczna rozpoczyna się od propositio znajdującego się w 1,18. 
Następują potem teksty dowodowe: 

1) W 1,19 Apostoł cytuje Iz 29,14 (LXX) w wersji nieznacznie zmodyfikowanej (LXX: 
krupsó; Paweł: atbetesó); 

2) W 1,20 znajdują się cytaty z Iz (LXX) 19,11-12; 33,18; 44,25. Dalszy tekst homilii, 1,21-30, 
jest komentarzem osnutym wokół kluczowych słów występujących w cytowanych tekstach 

1 Zob. Arystoteles, Retoryka, 3.1.1358a, gdzie są wskazane rodzaje: osądzający,deliheratyumy i epideiktyczny. 
2 Rodzaj epideiktyczny, według G. Kennedy, dz. cyt, s. 36, „celebrates or condemns someone or something, not 

seeking an immediate judgment or action, but increasing or undermining assent to some value". 
3 Por. E. Peterson, 1 Cor l,18q. und die Thematik des judischen Busstages,Bib 32 (1951),s. 97-103;J. Munck, 

dz. cyt., s. 140; A. Feuillet, Les ,ćhefs de ce siecle" et la sagesse dwine dapres 1 Cor, "W: Studiorum 
Paulinorum Congressus Internationaiis Catholicus 1961, vol. 1, Romae 1963, s. 385s; W. Wuellner, Haggadic 
Homily Genre in I Corinthians 1-3, JBL 89 (1970), s. 199-204; E. Ellis, dz. cyt.,s. 51.213-220. 

4 Por. R. Le Deaut, Apropos a Dejinition of Midrash, Int 25 (1971), s. 263n. 
5 Por. W. Wuellner, art. cyt., s. 199n. 
6 Por. J.-N. Aletti, Comment Dieu est-il juste? Cle/s pour interpreter 1'epitre aux Romains, Paris 1991, 

s. 158-160. 

1 K o r 1-2 : MĄDROŚĆ 

1 Kor 2: 

1 K o r 3-4: E K K L f i S I A 1 Kor 3: 
! K o r 4 : 

60 



biblijnych: 50/05 (1,19.20.25.26.27), sofia (1,19.20.21.21.22.24.30; 2,1.4.5), moria 
(1,18.21.29), móros (1,25 27), mórainó (1,20), przy czym wszystkie te terminy są użyte 
w kombinacji z kluczowym słowem zpropositio (1,18), tzn. ze słowem stauros (1,17.18; 
por. 1,2$: (Stauro). Kluczowe słowa występujące w 1,18.19 są odniesione do Chrystusa: 
stauró (zob. 1,23; także 2,2), dunamis kai sofia (zob. 1,24). Formuła chrystologiczna z 1,30 
przygotowuje nowy cytat użyty w 1 Kor 1,31 (Jer 9,24, LXX) . Słowo dunamis użyte 
w l Kor 2,5, podejmujące ideę pojawiającą się w 1,18, zamyka jedną część homilii. 2,1-5 
posiada charakter dygresji. 

Druga część homilii wychodzi znów od propositio (2,6a). W 1 Kor 2,9 zostaje użyty tekst 
dowodowy wzięty z Iz 64,4; 52,15 (LXX) ; Syr 1,10. W 1 Kor 2,l6 zaś wykorzystany jest tekst 
Iz 40,13 (LXX) . W przeciwieństwie do 1 Kor l,18nn, gdzie zachodzi sekwencja: propositio 
(1,18) • biblijne teksty dowodowe (1,19-20) • komentarz (1,21-30) • cytat (1,31)• komentarz 
odwołujący się do doświadczenia (dygresja? 1 Kor 2,1-5), w 1 Kor 2,6nn istnieje kolejność: 
propositio (2,6a) * komentarz (2,6b-8) * biblijny tekst dowodowy (2,9) + argumenty 
z doświadczenia (2,10-3,17). 

3) 1 Kor 3,18-20 należy do części finalnej całej homilii, w której są zastosowane biblijne 
teksty dowodowe: w 3,19-29 Paweł cytuje H i 5,13 (LXX) i Ps 93,11 (LXX) . Cytaty te 
podejmują słownictwo i temat cytatów występujących na wstępie homilii (1,19-20): zob. 
termin sofos oraz ideę planu Bożego przewyższającego ludzką mądrość. Tekst 3,21-23 
stanowi konkluzję homilii. 4,1-13 ma charakter aplikacji całej homilii. 

Wg B.Bidaut 1 część midraszowa jest wkomponowana w strukturę retoryczną dyskursu 
(w części określonej przez Bidaut - niesłusznie - jako narratio) w następujący sposób: 

1.18-31 pod-jednostka A 
(midrasz A ) 

Rozróżnienie między częściami midraszowymi i aplikacjami jest wątpliwe z punktu 
widzenia definicji rodzaju literackiego jakim jest midrasz. Midrasz sam w sobie jest formą 
adaptacji tekstu biblijnego do współczesności. To co Bidaut nazywa aplikacją jest 
więc częścią integralną midraszu, przynajmniej w przypadku 3,1-7. W odniesieniu do 2,1-5 
właściwsza jest interpretacja W. Wuellnera, który definiuje tę perykopę jako dygresję (w 
formie znanej w gatunku zwanym halacha). 

1 Dz. cyt., s. 75- Bidaut opisuje następująco następstwo perykop o różnych stylach: 1,18-31 (midrasz ,A" , styl 
demonstratywny), 2,1-5 (aplikacja, styl osądzający), 2,6-16 (midrasz „B", styl demonstratywny), 3,1-4 (aplikacja, 
styl osądzający). Nie zgadzamy się z Bidaut w punkcie, w którym wskazuje on 1 Kor 3,4 jako granicę narratio. Nie 
jest usprawiedliwiona także uczyniona przez niego identyfikacja species retoryki w odniesieniu do 
poszczególnnych perykop. Species (styl deliberatywny, demonstratywny, osądzający) dotyczą raczej szerszych 
jednostek, jak np. całego listu, nie zaś poszczególnych perykop składowych. 

2,1-5 
2,6-16 

aplikacja A 
pod-jednostka B 

3,1-4 
(midrasz B) 
aplikacja B 

61 



1.5* Konkluzja 
Dispositio pierwszych czterech rozdziałów 1 Kor przedstawia następujący schemat: 

1,10-17 exordium 
1,17 propositio 
1,18-4,13 probatio (w czterech krokach): 

a) 1,18-2,5 (1,18: subpropositio 1) 
b) 2,6-3,4 (2,6a: subpropositio 2) 
c) 3,5-23 (3,5: subpropositio 3) 

(3,21-23: peroratio) 
d) 4,1-13 (4,1: subpropositio 4) 

4,14-21 peroratio 
(4,18-21 transitus) 

W rozdziale drugim rozważymy w sposób bardziej szczegółowy rolę 1 Kor 2,6-3,4 
w 1 Kor 1-4 pod kątem spójności tej jednostki z kontekstem. Pierwszy rozdział niniejszego 
artykułu wskazuje już pewne fakty wyznaczające kierunek dalszych naszych poszukiwań: 
a) Jednostka 1 Kor 3,1-4 jest częścią argumentacji należącej do subpropositio 2. Należy 
więc traktować jako jedność retoryczną 1 Kor 2,6-16 • 1 Kor 3,1-4. 

b) Rozwój logiczny dyskursu zawartego w 1,10-4,13 ma charakter linearny. 1 Kor 1,17-4,13 
przygotowuje w czterech krokach metodycznych stwierdzenia finalne zawarte w 4,14-17. 

c) Analizując rolę 1 Kor 2,6-3,4 w 1 Kor 1-4 należy scharakteryzować: 

-relację między kerygmą, tzn.podstawowym głoszeniem Ewangelii (temat 1,18-2,5) 
i mądrością, rozumianą jako rozwiniętą formę głoszenia Ewangelii (scharakteryzowaną 
w 2,6-3,4). Relację taką rozważa zresztą sam Paweł w 1 Kor 3; 

- w drugiej części artykułu będziemy też musieli określić mechanizm wynikania tematu 
adresatów mądrości (temat 2,6-3,4) i występującego w 1,18-2,5 tematu istoty i źródła 
mądrości; 

- zachodzi też potrzeba scharakteryzowania relacji tematu mądrości i jej adresatów 
(1 Kor 2,6-3,4) do wykładu Pawłowego na temat roli głosicieli Ewangelii, zawartego 
w rozdz. 3-4 listu. 

d) Próbując określić relację między Pawłem a adresatami listu będziemy musieli zanalizować 
treść zawartą w zaimku „my". 

2. Funkcja i struktura retoryczna 1 K o r 2,6-3,4 
Jak stwierdziliśmy w rozdziale pierwszym, 1 Kor 2,6-3,4 posiada precyzyjną funkcję 

w strukturze retorycznej 1 Kor 1-4. W drugim rozdziale naszej pracy musimy wydobyć 
implikacje teologiczne wynikające ze struktury retorycznej tekstu, a mianowicie 
przeanalizujemy związek treściowy 1 Kor 2,6-3,4 z 1,18-2,5 oraz z3,5nn. Pewne aspekty 
formalne i treściowe, które wydają się różnić 1 Kor 2,6-16 od kontekstu, stawiają przed 
egzegetą pytania, na które analiza retoryczna udziela ważkich odpowiedzi. W rozdziale 
drugim rozważymy wpierw zasadność postawienia problemu „niespójności" 1 Kor 2,6-16 
z kontekstem. Następnie zajmiemy się dokładniej analizą struktury retorycznej jednostki 
1 Ker 2,6-3,4 oraz jej funkcją w logice 1 Kor 1-4. Interesować nas będzie przy tym nie tyle 
uchwycenie logiki tekstu (było to celem pierwszego rozdziału pracy), ile powiązanie 

62 



z kontekstem zasadniczych elementów treściowych naszej perykopy, które wydają się być 
pozornie „niespójne" z kontekstem, a w świetle analizy struktury retorycznej 1 Kor 1-4 
okazują się być elementami zwartego dyskursu (chodzi głównie o problem podmiotu „my", 
zagadnienie relacji między kerygmą i mądrością oraz problem głosicieli Ewangelii widziany 
w świetle tematu mądrości). 

2.1. Problem „niespójności" 1 Kor 2,6-16 z kontekstem 
Perykopa 1 Kor 2,6-16 zawiera pewne elementy formalne wyróżniające ją od kontekstu. 

Następujące wyrażenia są wyłączną własnością l K o r 2 , 6 - l 6 : hoi archontes tou aiónos 
toutou (2,6.8); pro ton aiónón (2,7), to pneuma tou kosmou (2,12)1. Podczas gdy tekst 
poprzedzający perykopę zawiera relację między „ja" i „wy", to podmiotem w w . 6-16 jest 
zaimek „my"; w ten sposób zostaje wyeliminowany styl bezpośrednio angażujący 
czytelników. Począwszy od 2,16 wydaje się też następować zmiana w linii przewodniej treści 
dyskursu. Podkreśla ten fakt np. R. Bultmann 2 , który stwierdza, że w 1 Kor 1,10-2,5 i w 3 , lnn 
Paweł przeciwstawia się poglądom adresatów listu za pomocą swojej teologii krzyża 
i potępienia ich entuzjazmu (kauchasthai), podczas gdy w 2,6-16 przypisuje sobie mądrość 
jako poznanie ukrytych, metafizycznych prawd. U. Wilckens 3 idzie w podobnym kierunku 
i zwraca uwagę na fakt, że w 2,6-16 zachodzi przeciwstawienie mądrości Koryntian 
i mądrości Pawła, której nie głosił w Koryncie, podczas gdy w kontekście następującym 
i poprzedzającym perykopę istnieje opozycja mądrości Koryntian ikerygmy Pawła, którą 
głosił w Koryncie. Wilckens stawia bardzo stanowczo problem (naszym zdaniem -
niesłusznie) niespójności argumentacji perykopy z kontekstem i szuka rozwiązania 
na płaszczyźnie „Sitz im Leben" tekstu. Perykopa wyrażać miałaby teologię przeciwników 
Pawła, a niektóre jej elementy byłyby reinterpretacją Pawłową4. W tym przypadku hemeis 
oznacza w niektórych wierszach samego Pawła, zaś w innych - Pawła wraz z Koryntianami. 

Tezy R. Bultmanna i U. Wilckensa są przykładem swoistego „mechanizmu" 
egzegetycznego. Oto niezbyt dobrze udokumentowana teza o „niespójności" 1 Kor 2,6-16 
z kontekstem staje się aprioryzmem, który powoduje powstanie łańcucha następnych 
aprioryzmów, aż po wyprowadzenie wniosków dotyczących genezy 1 Kor2,6-l6. . Innym 
przedstawicielem takiego nurtu egzegezy jest H . Conzelrnann5, który stwierdzając trudności 
zrozumienia 2,6-16 w kontekście znajduje natychmiast w tekście szereg „argumentów" dla tej 
apriorycznej tezy. Tak więc stwierdza on ezoteryczność treści perykopy, istnienie w niej 
doktryny chrześcijaństwa „dwustopniowego", przedstawienie mądrości na sposób 
hellenistyczny jako bezpośredniej manifestacji pneumatyzmu; stawia on też hipotezę 
0 zachodzeniu w2 ,6 - l6 wstępnej formy „schematu objawienia", zachodzącego w pełnej 
postaci w literaturze po-paulińskiej. Przenosząc problem na płaszczyznę historyczną twierdzi 
Conzelrnann, że perykopa 1 Kor 2,6-16 pochodzi ze szkoły założonej przez Pawła w Efezie. 
Apostoł, mistrz mądrościowy (?), miałby dołączyć ten tekst do swego listu 6. Przyjmując tę 
interpretację podmiot hemeis oznaczałby Pawła wraz z innymi„mędrcami". 

1 Por. A. Robertson - A. Plummer, dz. cyt., s. LI I . 
3 Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsdtze, Tubingen 1958 (wyd. 3), 1.1, s. 42nn, 
5 Weisbeit und Torbeit..., s. 52nn. 
4 Tamżets. 52-96,szcz. s. 60.68,gdzie Wilckens utrzymuje,że perykopa zawieragnostyckie tezy Koryntian. Paweł 

miałby je akceptować, a w niektórych punktach korygować (ww. I2b.l3), zaś w 3,lnn wprowadza własne myśli. 
Podłożem koncepcji Wilckensa jest zaprzeczenie jakiegokolwiek związku Pawła z teologią mądrościową (teza 
wyrażona w: U. Wilckens, art. sofia, W: TWNT V I I , s. 497-523; tenże, Kreuz und Weisbeit, K D 3 (1957), 
s. 77-108). Por.także-. R. Bultmann, art. ginóskó,W: TWNT I , s. 709; tenże,Glauben und Verstehen..., s. 42-44. 

5 Paulus und die Weisbeit..., s. 238n. 
6 Tamże. Także inni autorzy wskazują, że perykopa 2,6-16 posiada swą „pre-historię". W g E. Ellis, dz. cyt,, 

s. 25-26.2l3nn, tekst 1 Kor 2,6-16 (wraz z 1,18-31) pochodzi spod pióra grupy uczniów Pawła. Inną, mało 
prawdopodobną tezę zaproponował M . Widmann, art. cyt., s. 46. Perykopa miałaby być glossą dołączoną przez 

63 



Uczyniona przez nas w rozdziale pierwszym analiza funkcji retorycznej 1 Kor 2,6-16 
w 1 Kor 1-4 wskazuje jednoznacznie na spójność logiczną perykopy z kontekstem. Wniosek 
nasz jest wyprowadzony z analizy retorycznej i dlatego - pracując inną metodą - nie możemy 
wprost dyskutować z apriorycznymi tezami powyżej wzmiankowanych autorów, którzy 
szukają potwierdzenia swych teorii w analizie podłoża historyczno-religijnego tekstu. 
Możemy w tym miejscu jedynie stwierdzić, że fakt spójności 1 Kor 1-4 jest uznany także 
przez niektórych autorów, którzy analizując podłoże historyczno-religijnego tekstu wykazują 
aprioryczność tez Bultmanna, Wilckensa i Conzelmanna. Okazuje się, że nie jest konieczne 
uciekanie się do „hipotezy gnostyckiej" dla wyjaśnienia tekstu 1 Kor 2,6-16. Nadto, zmianę 
słownictwa można zrozumieć jako chwyt retoryczny. Paweł włącza do tekstu terminologię 
przeciwników po to, aby ich tezy zreinterpretować. 

Aprioryczność podstaw tezy U. Wilckensa krytykuje R. Scroggs1, udowadniając, że Paweł 
obok kerygmy posiada także własne nauczanie mądrościowe. 1 Kor 2,6-16 jest integralną 
częścią teologii Pawłowej, a nie jakimś „obcym" jej elementem 2. Z kolei z H . Conzelmannem 
dyskutuje B.A. Pearson3. Podkreśla on, że Paweł widzi siebie samego w pierwszym rzędzie 
jako apostoła, nie zaś (jak chciałby Conzelrnann) jako „mędrca" lub „mistrza" (por. Gal 
1,12.15; 1 Kor 4,15; 12,28). 1 Kor 2,6-16 jest integralną częścią 1,10-4,21. W 1 Kor 2,6-16 
Paweł nie tyle przytacza tradycję pochodzącą z własnej szkoły (Pearson akceptuje tezę 
0 istnieniu szkoły Pawłowej), co raczej reinterpretuje słownictwo i tradycję przeciwników, 
zafascynowanych spekulacjami mądrościowymi bliskimi tradycji judeo-hellennistycznej. 
Możliwe, że inspiratorem tych spekulacji był w Koryncie Apollos. Jeśli więc można 
domniemywać istnienie w Koryncie „szkoły", to była to szkoła Apollosa 4. 

Niewątpliwie tekst 1 Kor 2,6-16 stawia egzegetę przed trudnymi problemami. Do dwóch 
najważniejszych należy problem podmiotu l K o r 2 , 6 - l 6 oraz relacja między mądrością 
(dlaczego nie głoszoną w Koryncie?) i kerygmą (głoszoną w Koryncie). Ukazanie 
na płaszczyźnie retorycznej łączności między 1 Kor 2,6-3,4 i kontekstem oznacza 
udowodnienie, że argumentacja ma charakter Pawłowy i że perykopa 2,6-3,4 pochodzi 
(wyłącznie lub także) od Pawła, a nie np. od jego przeciwników. 

2.2. Struktura 1 Kor 2,6-3,4 i problem adresatów Ewangelii 
Istotnym elementem prowadzącym do rozwiązania problemu „spójności" z kontekstem 

1 interpretacji 1 Kor 2,6-16 jest określenie struktury retorycznej 1 Kor 2,6-3,4. Dostrzeżenie 
łączności l K o r 2 , 6 - l 6 z 3,1-4 jest pierwszym krokiem do udowodnienia łączności 
1 Kor 2,6-16 z kontekstem. Dominującym zagadnieniem poruszanym w 1 Kor 2,6-3,4 jest 
problem adresatów Ewangelii. Problem ten rozwijany jest wpięciu pod-jednostkach, 
z których składa się 1 Kor 2,6-3,4: a) 2,6-9; b) 2,10-12; c) 2,13-15; d) 2,16; e) 3,1-4. 

samych Koryntian, w celu polemiki z Pawłem; hSmeis oznaczałoby w tym przypadku przeciwników Pawła 
z Koryntu. 

1 Dz.cyt.,s. 34. 
2 Scroggs tak opisuje ideę Pawła: „...the main motifs revealed in these verses, so far from indicating the concession of 

foreign ideas, are consistent with his theology as a whole" (tamże, s. 35). 
3 Hellenistic-fewish Wisdom Speculation and Paul, W: Aspects of Wisdom in Judaism and Early Christianity\ 

pr. zb. pod red. L. Wilken, Notre Dame-London 1975, s. 43 nn; por. też: K. Niederwimmer, Erkennen und Liehen. 
Geddnken zum Verhdltnis von Gnosis und Agape im ersten Korintherbrief, K D 11 (19Ó5), s. 75-102. 

4 O istnieniu szkoły Apollosa w Koryncie pisze też R. A. Horsley, Wisdom of Word and Words of Wisdom in 
Corinth, CBQ 39 (1977), s. 229-236. 

64 



ad a) 
Wiersz 2,6a stanowi drugą subpropositio w 1 Kor 1-4, rządzącą jednostką 2,6-3,4. 
Pod-jednostka 2,6b-91

 opisuje mądrość przez przyporządkowanie jej określonym adresatom 
lub przez zdystansowanie jej od kręgu niezdolnego do jej przyjęcia. 

Szczególne zainteresowanie autora tekstu opisem adresatów (i kręgu przeciwnego) widać 
w powtarzanym trzykrotnie dopełniaczu tou aiónos toutou, połączonym dwukrotnie z hoi 
archontoi oraz w wykraczającym poza symetrię tekstu wtręcie w w. 8 , który precyzuje 
w terminach chrystologicznych postawę„władców" Na przeciwnym biegunie znajduje się 
grupa „my" (w. 7; zob. zwrot: pro ton aiónón), grupa tych, którzy kochają Boga (w. 9). 
Tekst zawiera argumenty na rzecz subpropositio w formie komentarza połączonego 
z przytoczeniem tekstu dowodowego. 

adb) 
Pod-jednostka 1 Kor 2,10-122 jest szczególnie skupiona na terminie i grupie „my". W układzie 
chiastycznym tej pod-jednostki zaimek „my" występuje w skrajnych segmentach tekstu 
(w. 10.12), podczas gdy segment środkowy ma funkcję pomocniczą w wyjaśnieniach. 
Partykuła de z w. 10 przeciwstawia grupę „my" wobec „tego świata" i „władców tego świata" 

1 Strukturę wewnętrzną 1 Kor 2,6-9 przedstawia następujący schemat: wiersze 6b-7 i 8-9 są symetryczne, wedle 
układu a * b * a' • b'. Zdanie Mgar egnóosan, ouk an ton kyrion tes dokses estaurosan" wykracza poza symetrię 
członów, co nadaje temu zdaniu specjalne znaczenie. 

sofian de laloumen EN TOIS TELEIOIS, 
Ca) sofian de ou tou aiónos toutou 

oude ton arcbontón tou aiónos toutou tón katargoumenón 
(b) alla 

laloumen 
O theou sofian en musterló, 
(*) tin apokekrummenen, 
(-) h$n proórisen HO THEOS pro tón aiónón 

EIS doksan HEMON 

( a ) ben oudeis tón arcbontón tou ainos toutou 
egnóken, 

eigar egnósan, 
ouk an ton kurion tes dokses 
estaurósan, 

( b ) alla 
katbńs aeorahtai. 

(") ba ofthatmos ouk eiden kai ous ouk ikousen 
(*) kai epi kardian anthrópou ouk anebe~, 
(-) ba etoimasen HO THEOS TOIS AGAPÓSIN AUTON. 

Tekst 2,10-12 mastrukturę chiastyczną: 

(A) H£MIN de 

dia tou pneumatos 
( B a) to gar pneuma 

panta erauna, kai ta bathe tou theou. 
(b) tis gar oiden anthrópon ta tou anthrópou 

ei mS to pneuma tou anthrpou to en auto; 
(a') boutóskai 

ta tou theou oudeis egnóken 
ei me to pneuma tou theou, 

(A') HEM EIS de 
ou to pneuma tou kosmou elabomen 
alla to pneuma to ek tou theou, 
bina eidómen ta huho tou theou charlsthenta HP.MIN 

65 



(w. 6b.8a). Bardzo istotną rolę w charakterystyce grupy „my" zajmuje termin to pneuma, 
użyty 6razy. Argumentacja jest osnuta wokół doświadczenia Ducha (w. l l a dotyczy 
doświadczenia „naturalnego", zaś w w . 10.11b-12 odnoszą się do Ducha Bożego) 1, 

ad c) 
Pod-jednostka 1 Kor 2,13*15 składa się z trzech segmentów (ww. 13 • 14 • 15)2. 
Charakterystyka adresatów dokonana jest tu na tle problemu przekazu mądrości, 
W pierwszym segmencie zostaje powtórzony czasownik laloumen z propositio (2,6a • 2,13) 
i są wyróżnione dwa sposoby głoszenia: ouk en didaktois anthrópines sofias 
logois (część "a"), allen didaktois pneumatos (część „b"), przy czym akcent jest tu położony 
na przeciwstawieniu: „ludzki" - „duchowy". Sposób głoszenia zaznaczony w części „b" jest 
opisany także terminem pneumatikois (co trzeba interpretować jako dat. pl. rodzaju 
nijakiego, co daje tłumaczenie: „w terminach duchowych"). W w . 14-15 wyjaśniają oba 
sposoby głoszenia wskazane w w. 13. Wiersz 14 koresponduje z częścią „a" wiersza 13, zaś 
wiersz 15 odpowiada części „b" wiersza 13- Wiersza 14-15 zawierają przeciwstawienia dwóch 
kręgów ludzi, z których tylko jeden jest zdolny przyjąć prawdę Ewangelii: 

- psuchikos de anthrópos (14); 

- ho de pfteumatikos (15) 

Obu kręgom odpowiadają następujące akty: 

- ou dechetai * ou dunatai gnónai (14; przedmiotem jest: ta tou pneumatos tou theou); 

- anakrinei (15; przedmiotem jest: tapanta). 

add) 
Czwarta pod-jednostka, tzn. 1 Kor 2,l6 3, zawiera dalsze uściślenia dotyczące adresatów 
Ewangelii. Cytat biblijny w 2,l6ab potwierdza niezdolność człowieka „naturalnego" do 

1 Odnotować należy łączność 2,6 z 2,12 (por. występujące w obu wierszach: de ou...alld)\ związek między to 
pneuma tou kosmou (2,12) i sofia tou aiónos toutou (2,6), jak również międzyfo pneuma to ek tou 
theou (w.12) i theou sofia (w.7). 
Związek w.6 i w. 12 podkreślaj. Weiss,dz. cyt.,$. 62-63¬
- w w. 6 zachodzi opozycja między tym światem i śwatem „chwały"; 
- w w. 12 jest wyrażona różnica jakościowa między Bogiem i „światem". 
J. Weiss zauważa nadto łączność między 2,6-9 i 2,12, tzn. identyczność poznania inspirowanego przez „ducha 
świata" (2,12) i mądrości władców tego świata (w. 6). 

2 Strukturę 1 Kor 2,13-15 przedstawia następujący schemat: 

ha kał laloumen 
(„a") ouk en didaktois anthrótyines sofias togois 
(„b") alt en didaktois bneumatns. 

pneumatikois pneumatika SUGKRINONTES 

(ad „a") 
(*) osuchikos de anthrórtos ou dechetai ta tou pneumatos tou theou, 

mória gar autó estin, 
kai ou dunatai gnónai, 

O hoti pneumatikós ANAKRINETAI 

(ad „b") 
« ho de tmeumatikns ANAKRINEI (ta) panta, 
(") autos de hup' oudenos ANAKRINETAI. 

J TISgar egnó noun kyriou, 
hos sumbihasei auton; 
H&MEIS de noun Christou echom en 

66 



zrozumienia planów Bożych. Konkluzja (w. l6c), będąca swoistą aktualizacją i interpretacją 
cytowanego tekstu ukazuje, że grupa określona zaimkiem „ra}>" należy do Chrystusa i w nim 
poznaje zamysł Boży. 

ad e) 
1 Kor 3,1-4 jest kontynuacją tematu przekazu mądrości omówionego w 2,13-16 
(por. lalesai: 2,13 i 3,1; pneumatikos: 2,15 i 3,1). Tekst należy do argumentacji (opartej 
na doświadczeniu) związanej z subpropositio 2. Opisując ethos Koryntian Paweł wyjaśnia 
dlaczego nie mógł zastosować w Koryncie mądrości opisanej w 2,6-16. Opisuje „mentalność" 
Koryntian z okresu swego głoszenia Ewangelii w Koryncie. 

Powyższe pięć pod-jednostek posiada pewne elementy wspólne, które jednoczą je 
w zwartej jednostce retorycznej 1 Kor 2,6-3,4. 

Zasadniczym elementem wspólnym jest, jak zaznaczyliśmy wyżej, skoncentrowanie 
na problemie adresatów mądrości. W 1 Kor 2,6-16 Paweł charakteryzuje adresatów przez 
oddzielenie grupy „my" (związanej z Bogiem, z duchem z Boga) od sfery charakteryzowanej 
jako „ludzka", będącej pod wpływem (tego) świata, ducha świata, ducha ludzkiego 1. 
W 2,13-15 podkreślone jest, że rzeczy głoszone przez grupę „my" nie pochodzą z mądrości 
ludzkiej, ale są objawiane przez Ducha i są głoszone w sposób specyficzny („w terminach 
duchowych", 2,13)- Człowiek psychiczny nie rozumie spraw Ducha (2,14). Człowiek 
duchowy zaś osądza wszystko, natomiast sam nie jest osądzany przez nikogo (2,15). 
To ostatnie zdanie może być rodzajem przysłowia Koryntian 2 . W 3,1-4 Paweł dodaje nowe 
informacje na temat adresatów Ewangelii. Wyjaśnia dlaczego nie użył w Koryncie „języka 
duchowego". Koryntianie niebyl i i nie są nadał zdolni zrozumieć go (są „jak niemowlęta 
w Chrystusie", 3,1; „cieleśni", 3,3; postępują tylko po ludzku, 3,3)- Oznacza to, że proklamacja 
Ewangelii posiada dwa poziomy, zależnie od predyspozycji adresatów: 1) poziom bardziej 
zaawansowany - dla „duchowych"; 2) forma prostsza - dla tych którzy rozpoczynają życie 
wiary. W 1 Kor 3,1-4 wskazane są też konsekwencje błędnego zrozumienia Ewangelii, 
którymi są zawiść i niezgoda między Koryntianami (3,3); zacytowany jest slogan Koryntian 
wyrażający tę postawę: „Ja jestem Pawła", „Ja jestem Apollosa" (3,4). 

Drugim elementem charakteryzującym 1 Kor 2,6-3,4 jest występowanie w tekście 
kolejnych antytez, których zadaniem jest naświetlenie podróżnym kątem jednej 
rzeczywistości. Począwszy od 1,18 pojawia się następująca seria antytez: 
sofos - móros (1,18-2,5); teleios - nefńos (2,6 " 3,1); pneumatikos -psuchikos (2,13-15); 
pneumatikos - sarkinos/sarkikos (3,1-3). Ponadto kata anthrópon peripatein (3,3) jest 
analogiczne zanthrópine sofia (2,13). Co wnoszą te antytezy w zrozumienie problemu 
adresatów Ewanngelii? W 2,13-15 Paweł rozróżnia dwie grupy: ho psuchikos anthrópos 
- ho pneumatikos anthrópos. Termin psuche oznacza w Księdze Rodzaju ( L X X ) wyższy 
aspekt człowieka, obraz Boga. Dla Pawła termin ten ma znaczenie aspektu biologicznego 
i intelektualnego wżyciu człowieka, w odróżnieniu od pneuma, które oznacza Ducha, 

1 W 2,6-ló Paweł definiuje specyficzne dla grupy „my" elementy: 

MY ŚWIAT 
2,7: theou sofia 2,6: sofia ou tou aiónos toutou 
11: to pneuma tou theou 11: to pneuma tou anthrópou 
12: to pneuma to ek tou theou 12: to pneuma tou kosmou 
13: en didaktois pneumatos 13: en didaktois anthrópines sofias logois 
15: pneumatikos anthrópos 14: psychikos anthrópos 

2 Por. R. A. Horsley, art. cyt., s. 238, który twierdzi, że przysłowie to nie jest zrozumiałe na gruncie teologii Pawła, 
ponieważ stawia „duchowych" w miejscu Boga. Z tego powodu Paweł w 2,15ab pyta (cytując Iz 40,13): „Któż 
więc poznał zamysł Pana.,.?", i odpowiada: „My właśnie znamy zamysł Chrystusowy" ( l6c) . Teoria Horsleya zakłada 
podłoże polemiczne tekstu. W naszym artykule interpretujemy tekst nie jako polemikę, ale jako prezentację myśli 
Koryntian i Pawła. 

67 



będącego źródłem życia „nadprzyrodzonego" i konstytuującego sferę podległą w człowieku 
działaniu Ducha. Człowiek „psychiczny" jest niezdolny do zrozumienia prawd duchowych 
(1 Kor 2,13)- Człowiek „duchowy" posiada tę zdolność. W 3,1-4 Paweł wprowadza kolejną 
antytezę. Rozróżnia w łonie ludzi „duchowych" dwie grupy: l )pneumatikos anthrópos-, 
2) sarkinos = sarkikos (3,1-3) s nepios en Christó (3,1) * kata anthróponperipatein (3,3)-
Istnieją więc ludzie„duchowi doskonali" i „niedoskonali". Do tych ostatnich należą nie tylko 
ci, którzy rozpoczynają życie chrześcijańskie, ale również ci, którzy trwają w niedojrzałości. 
Choć posiadają Ducha, to jednak nie pozwalają mu działać (por. 1 Kor 3,1-4). Ludzie 
„duchowi doskonali" są poddani Duchowi (por, Rz 8), choć nie ustaje w ich życiu walka 
między ciałem i duchem 1. 

Trzecim elementem wspólnym dla jednostki 1 Kor 2,6-3,4 jest wspólna, 
charakterystyczna terminologia. Chodzi o następujące elementy, których powtórzenia dają 
w rezultacie efekt emfazy: 

1. Termin pneuma występuje sześć razy w 2,10-12, dwa razy w 2,13-15, do czego trzeba 
dodać słowa należące do tego samego pola semantycznego: pneumatikos (2,14) 
i pneumatikos (3 razy w 2,13-15 • w 3,1). 

2. Termin „mądrość" i sekwencja odpowiadających mu zaimków scala 1 Kor 2,6-9 z 2,10-l6 2. 
Kontuynuacją tej terminologii określającej przedmiot nauczania jest 3,2: gala ... ou bróma 
(humas epotisa). 

3. Czasownik laloumen znajduje się w 2,6a (propositio) oraz w 2,7.13 i w 3,1 

4. Pojawia się w l K o r 2 , 6 - l 6 szereg pojęć wyrażających zrozumienie ukrytych prawd 3 . 
W 1 Kor 3,1-4 następuje odniesienie do tej rzeczywistości przez czasowniki: ouk 
edunethen (3,1); oupógar edunasthe; oude eti nun dunasthe (3,2). 

Por.J. Dupom,dz. cyt.,$. I 5 l n n . 
2 Zob.J.A.Davis,^z. w. t s .97-99 : 

1 Cor 2,6 sofian de laloumen 
2.6 sofian de ou tou aiónos toutou 
2.7 theou sofian 
2.7 hen proórisen ho theos pro tón aiónón 
2.8 hen oudeis tón arcbontón tou aiónos toutou egnóken 
2.9 ha ofthalmos ouk eiden 
2.9 ha itoimasen ho theos 
2.10 to gar pneuma pan ta erauna 
2.10 kai ta batbś tou theou 
2.11 ta tou theou oudeis egnóken 
2.12 ta hupo tou theou charisthenta hemin 
2.13 ba kai laloumen 
2.14 ta tou pneumatos tou theou 
2.15 ho de pneumatikos anakrinei ta panta 

5 1 Kor 2,7 laloumen theou sofian en musterió 
2,7 ten apokekrummenen 
2.7 be*n proórisen ho theos 
2.8 h§n oudeis tón arbontón tou aiónos toutou egnóken 
2.8 e[gar egnósan... 
2.9 ba ofthalmos ouk eiden kai ous ouk ekousen kai epi kardian anthrópou ouk anebe 
2.9 ha etoimasen ho theos 
2.10 hemin de apekalupsen ho theos 
2.10 to gar pneuma panta erauna 
2.11 tis gar oiden anthrópon 
2.11 oudeis egnóken ei me to pneuma tou theou 
2.12 elabomenJopneuma to ek tou theou 

68 



Powyższe elementy tekstu mogą naprowadzać na wnioski dotyczące podłoża 
historyczno-religijnego 1 Kor 2,6-16. Emfaza położona na fakt poznania Bożej tajemnicy, 
na związek objawienia tajemnicy z Duchem oraz podkreślenie faktu głoszenia tej 
rzeczywistości przez określoną grupę ludzi pozwala wnioskować, ż e l Kor 2,6-16 jest 
manifestem ruchu prorockiego (mądrościowego?), charakteryzującego się otwarciem 
na „nowe" rozumienie tradycji 1. Kogo obejmuje ów ruch prorocki? Kogo oznacza zaimek 
„my"? Do problemu tego powracać będziemy w następnych punktach niniejszego artykułu, 
W tym miejscu możemy sformułować następujące przesłanki: 

1. Perykopa 1 Kor 2,6-16 wyraża myśl teologiczną Pawła, jego własne idee. Perykopa jest 
spójna z kontekstem i stanowi integralną część 1 Kor; 

2. Istnieje równocześnie możliwość, że tekst pochodzi z kręgu Koryntian (krąg prorocki?) 
i wyraża ich rozumienie Ewangelii. 

Wnioski powyższe nie są jeszcze podstawą dla rozwiązania problemu podmiotu perykopy. 
Interpretacja zaimka „my" zależy od tego, czy perykopa ma charakter polemiczny, czy też 
prezentacyjny. Pierwszą możliwością jest to, że podmiot „my" oznacza wszystkich wierzących 
(włącznie z Pawłem) 2. Interpretacja taka byłaby konsekwencją przyznania perykopie 
charakteru prezentacyjnego, nie polemicznego3. Drugą możliwością jest interpretacja zaimka 
„my" w sensie określonej grupy wierzących4. Przy wyborze właściwej interpretacji 
uwzględnić trzeba fakt, że posiadanie Ducha (por. 2,12) charakteryzuje w teologii Pawła 
wszystkich wierzących. Można przyjąć jako hipotezę roboczą opinię (którą zweryfikujemy 
w dalszym toku artykułu), że w tekście emfaza położona jest na posiadanie darów w niej 
opisanych przez pewną grupę wierzących (włącznie z Pawłem). Grupa ta jednak jest 
dokładnie równa z innymi wierzącymi pod względem posiadania tego daru 5. 

2.3- Relacja między „mądrością" (2,6-3,4) 
a „słowem krzyża" (1,18-2,5) 

W paragrafie niniejszym pragniemy zanalizować relację zachodzącą między 
subpropositio 1 (= 1,18) i subpropositio 2 (= 2,6a), wraz z przyporządkowanymi im 
argumentacjami (1,19-2,5 • 2,6b-3,4), zwracając uwagę nie tyle na warstwę strukturalną 
tekstu, ile na warstwę teologiczną. Jeśli, jak stwierdziliśmy w pierwszej części artykułu, 
1 Kor 1,18-2,5 i 1 Kor 2,6-3,4 stanowią jednorodny wykład, którego rozwój logiczny ma 
charakter liniowy, to musimy wykazać, jak łączą się ze sobą tematy kerygmy (co jest tematem 

2.12 bing eidómen ta hupo tou theou charisthenta hemin 
2.13 pneumatikois pneumatika sugkrinontes 
2.14 psuchikos de anthrópos ou dechetai 
2,14 kai ou dunatai gnónai 
2,14 hoti pneumatikos anakrinetai 
2.16 tis^gar egnó noun kyriou 
2,16 hemeis de noun Christou ecbomen. 

1 Por. E. E l l i s , c y t . , s . 213nn. 
2 Jest to opinia podzielana przez autorów klasycznych komentarzy: E.-B. Allo, Saint Paut. Premierę śpitre aux 

Corinthiens, Paris 1934, s. 46; A. Robertson - A. Plummer, dz. cyt., s. 45. 
i Według B. Pearsona (Hellenistic-Jewish Wisdom..., s. 51n) „my" oznacza w 2,6-16 Pawła w jego godności 

ajx>stolskiej, podczas gdy zwykłe „ja" określa osobę Pawła, którą Koryntianie pamiętali z czasu jego wizyty 
w Koryncie. Na korzyść tej tezy miałby świadczyć paralelizm między 1,23 i 2,6 ("my") oraz między 2,1 i 3,1 ("ja"), 
Jeśli perykopa posiada sens polemiczny, to hemeis oznacza samego Pawła. 

4 Chodziłoby o tych, którzy posiadają mądrość (R. Baumann, Mitte und Norm des Christlichen. Eine Auslegung 
von 1 Corinther 1,1-3,4, Munster 1968, s. 205), - o tych, którzy nie należą do grupy „władców tego świata" i osób 
„nie-duchowych"(H. Conzelrnann, 1 Corinthians..., s. 59), - którzy są głosicielami Ewangelii, 

5 Por. J. Weiss, dz. cyt.,$, 63- Na korzyść tezy Weissa zauważyć trzeba, że w 1 Kor 3,16 także grupa określona przez 
„wy" (różna od „my") posiada Ducha Bożego. 

69 



1 Kor 1,18-2,5) i mądrości (temat 1 Kor 2,6-3,4). Chodzi więc o odpowiedź napytanie, 
co wnosi idea mądrości w rzeczywistość kerygmy głoszonej przez Pawła. Problem ten można 
zsyntetyzować w następujących punktach: 

1. Ważną przesłanką (natury gramatycznej) jest spostrzeżenie, że de w 2,6 nie wyraża 
kontrastu z tym co zawiera tekst poprzedzający, ale raczej ma sens „progresywny", 
wyjaśniający1. Mamy więc do czynienia w 1,18-3,4 z rozwojem treściowym o charakterze 
„liniowym". 

2. Poprzez ideę mądrości Paweł podkreśla niektóre cechy kerygmy: 

a) chodzi o mądrość/kerygmę przeznaczoną dla tych którzy kochają Boga (por. 2,9) 
i rozumieją plany Boże przewidziane przed wiekami (por. 2,7); 

b) punktem centralnym mądrości/kerygmy jest Chrystus ukrzyżowany; 

c) cel mądrości ("dla naszej chwały", 2,7; „dla poznania darów Bożych", 2,12) wskazuje, 
że mądrość/kerygma jest skierowana na człowieka i na jego egzystencję. Termin „chwała" 
wskazuje na przekroczenie w kerygmie „naturalnego" wymiaru człowieka, i sygnalizuje 
obecność w niej naświetlenia aspektu eschatologicznego życia ludzkiego 
(chrześcijańskiego: por. „Pan chwały", 2,8)2. 

Tak więc mądrość, o której pisze Paweł odpowiada napytanie 3: „Czym jest Ewangelia?". 
Mądrość nie jest niezależna od „słowa krzyża". Wynika to choćby z faktu, że jest 
konsekwencją subpropositio 1 (gdyż de w 2,6 ma sens wyjaśniający). W 1,18-2,5 Paweł 
definiuje mądrość w terminach chrystologicznych, wskazuje źródło i „modalność" mądrości. 
Aby osiągnąć ten cel odwraca „ludzki" system wartości dotyczący oceny mądrości i głupoty. 
Wyraziście stawia problem specyfiki głoszenia Ewanngelii. W 2,6nn definiuje jeszcze 
dobitniej to co „my głosimy" jako mądrość, przy czym łączy temat mądrości z darem Ducha. 
W 1 Kor 3,1-4 Paweł precyzuje wreszcie dwa kryteria rozpoznawcze grupy pneumatikoi 
(por. 2,15) zdolnej do zrozumienia mądrości opisanej w 2,6-l6: 

a) ciągłość z kerygmą (3,1-2); 

b) wzrost miłości i jedności (3,3-4). 

Drugie z kryteriów przygotowuje tematykę eklezjologiczną zawartą w 1 Kor 3-4. 

Jedność retoryczna 1 Kor 1-4 sugeruje, że zachodzi esencjalna ciągłość między kerygmą 
omawianą w 1,18-2,5 i mądrością opisaną w 2,6-3,4 (termin mądrość występuje zresztą już 
w jednostce 1,18-2,5, a mianowicie w 1,24.30). Ciągłość ta może się realizować na dwa 
sposoby: 

a) Funkcja Ducha może polegać na aktualizacji kerygmy o Chrystusie ukrzyżowanym 
i umożliwieniu jej głąbszego zrozumienia jako mądrości; 

b) Funkcja Ducha może polegać na objawieniu nowych prawd (= mądrości) w stosunku do 
treści kerygmy. Obecność Ducha byłaby w tym przypadku gwarancją tego, że mądrość 
stanowi kontynuację kerygmy, a nie jej przekreślenie. 

1 Znaczenie dewl Kor 2,6 oddaje ang. „and moreover", „and at that"; zob. M. Zerwick, Biblical Greek Illustrated 
by Examples. English edition Adapted from the Fourth Latin Edition by J. Smith, Roma 1987 (wyd. 3), s. 157. 

2 Należy zauważyć różnicę (nie o charakterze istotowym) między kerygmą i mądrością. Kerygmą koncentruje się 
na faktach o charakterze zbawczym (śmierć Jezusa Chrystusa), mądrość zaś na konsekwencjach zbawczych dla 
egzystencji ludzkiej (por. „dla naszej chwały", 2,7; „(te) rzeczy przygotował Bóg tym, którzy Go miłują", 2,9), 
Por. S. Mędala, Mądrość krzyża w życiu chrześcijańskim, W: Chrystus i Kościół. Wybrane teksty Nowego 
Testamentu, pr. zb. pod. red. F. Gryglewicza, Lublin 1979, s. 129-139, 

3 Por, R. Baumann,^. cyt.,s. 276, 

70 



Wyrażenia: panta (2,10.15), ta hupo tou theou charisthenta hemin (2,12)', wyrażają 
rzeczywistość szerszą od treści kerygmy. Mądrość wskazaną w 2,6-3,4 trzeba rozumieć jako 
rzeczywistość nową, odkrywaną na drodze prorockiej 1. 

3. Choć tekst 1 Kor 1,18-2,5 + 2,6-3,4 obejmuje dwa kroki logiczne (retoryczne) 
o charakterze l iniowym, to jednak obie jednostki ukazują dwa aspekty Ewangelii tworzące 
wewnętrzne napięcie. Chodzi o napięcie między elementem tradycji i nowości. W 2,6-3,4 
Paweł wskazuje pod jakimi warunkami mądrość (element nowości) zachowuje walor 
ciągłości z kerygmą. W tekstach łączących temat mądrości z doświadczeniem 
chrześcijańskim (por. 1,26-31; 2,1-5; 2,10-15; 3,1-4) Apostoł nadaje idei Ewangelii 
specyficzną charakterystykę. Jeśli dostęp do mądrości jest oparty na suwerennej w o l i Boga, 
to jedyną predyspozycją ze strony człowieka, która ma znaczenie, jest nie mądrość ludzka, 
ale posłuszeństwo wyrażające się w akceptacji tego, co słabe. W 2,10-12 spotykamy 
ekspresję „gnozy" chrześcijańskiej, w której kryterium człowieka doskonałego jest 
rozpoznanie woli Boga, która realizuje się poprzez krzyż i słabość. A k t tego rozpoznania jest 
możliwy w Duchu Bożym, nie w mądrości ludzkiej. „My" w 2,12 oznacza apostoła wraz 
z tymi, którzy przyjmują „głupstwo krzyża", przy czym fundamentem przynależności do 
wspólnoty wierzących jest dar Ducha. Obecność Ducha decyduje o specyfice Kościoła 
w świecie. Asystencja Ducha gwarantuje to, że mądrość (element nowości) jest kontynuacją 
rzeczywistości Chrystusa ukrzyżowanego wyrażonej w kerygmie. Dzięki Duchowi orędzie 
Ewangelii skoncentrowane na Chrystusie ukrzyżowanym i zmartwychwstałym (por. 2,8) jest 
możliwe do doświadczenia i zinterioryzowania przez człowieka2. Termin pneuma posiada 
więc podwójną rolę w 1 Kor 1-4. Jest pojęciem, które dla Koryntian było argumentem 
na rzecz ich „teologii chwały" 3. W dynamice retorycznej tekstu listu pneuma funkcjonuje 
równocześnie jako argument zaPawłową „teologią krzyża", i to nie tylko w sensie 
przeciwstawienia wobec koncepcji Koryntian, ale jako integralny element Pawłowej 
koncepcji Ewangelii (!). 

4. Tekst listu pozwala odróżnić koncepcję mądrości i kerygmy u Pawła i u Koryntian. A b y 
odróżnić te dwa zakresy należy wpierw wskazać treść pojęcia mądrości/kerygmy 

1 Istnieje pewna analogia między rzeczywistością wyrażoną w 1 Kor 2,6-16 i w J 16,12-15-Polla (J 16,12) i ta 
ercbomena (J 16,13) oznaczają prawdy nowe w stosunku do tradycji. Pierwszy list św. Jana dowodzi, że tekst 
ewangeliczny był punktem wyjścia dla przeciwstawnych ruchów prorockich (zob. 1J 4,1-6; szcz. w. 6: „duch 
prawdy i duch fałszu"; por. 1 Kor 2,12: „duch świata" i „duch od Boga"). Idea namaszczenia występująca w 1J jest 
aluzją do posiadania przez wierzących daru Ducha związanego z poznaniem. Asystencja Ducha gwarantuje, 
że nowe prawdy głoszone w sposób prorocki nie zaprzeczają słowom Jezusa, ale są kontynuacją kerygmy głoszonej 
w Ewangelii. Por. G. M. Burge, Tbe Anolnted Community. The Hoty Spirit in the Johannine Tradition, 
Grand Rapids 1987. 

2 Eidómen (2,12) oznacza głębokie poznanie, aż do przeniknięcia obiektu; por. E.-B. Allo, dz.cyt., s. 46. 
} Przeciwnicy Pawła reprezentowali prawdopodobnie idee analogiczne do idei judaizmu hellenistycznego, 

identyfikując pneuma z sofia. Tak utrzymuje B. A. Pearson, The Pneumatikos - Psychikos Terminology..., 
s. 35-37. Oba terminy są sobie bardzo bliskie w 1 Kor: 
1) Bóg objawia mądrość przez Ducha (2,10); 
2) łączności terminów dunamis i pneuma odpowiada w 1,24 związek dunamis i sofia; 
3) Zarówno mądrość jak i Duch są w opozycji do mądrości ludzkiej (por. 2,4; 2,13); 
4) Charakterystyka ducha jest podobna do charakterystyki mądrości w księgach mądrościowych ST 
(por. l K o r 2 , 1 0 i M d r 9 , 9 - l l ) . 
Por. J.-N. Aletti, Le Christ et la sagesse dans les textes du Nouveau Testament, W : La sagesse et Jesus Christ, 
pr. zb. pod red. M . Gilbert - J.-N. Aletti, Paris 1980, s. 53s; por. też M . E. Isaacs, The Concept of Spirit. A Study of 
Pneuma in Hellentstic Judaism and Its Bearing on the New Testament, London 1976, s. 137. U. Wilckens, 
Weisbeit und Torheit...,s. 81.92, twierdzi, że Koryntianie identyfikowali pneuma, sofia i kurios tes doks€s oraz 
wyjaśnia ten proces podłożem gnostyckim teologii Koryntian. Hipoteza gnostycka jednak nie jest przekonywująca. 
Dla rozwiązania problemu relacji międzypneuma i sofia trzebaby zanalizować podłoże historyczno-religijne tekstu, 
co wykracza poza metodologię przyjętą w naszej pracy. 

71 



w 1 Kor 1-4. W 1 Kor 1-4 występuje pięć znaczeń mądrości1: 

a) mądrość jako głoszenie Chrystusa ukrzyżowanego (1,18-. „słowo krzyża"; por. 1,23-24); 

b) „mądrość słowa": w 1 Kor 1,17 przeciwstawiona do wyrażenia „ewangelizować"; w 2,4 
w opozycji do pneuma kai dunamis; 

c) aspekt treściowy: mądrość jako penetracja rzeczywistości zbawienia, chwały 
niebieskiej (2,6-16); 

d) Chrystus jako mądrość (1,24.30); 

e) mądrość jako pneuma (2,12.13). 

Według C K . Barretta 2 Paweł prezentuje swój pogląd przez kontrast z błędną koncepcją 
Koryntian w następujący sposób: 

a) mądrość słowa przeciwstawia swemu głoszeniu Chrystusa ukrzyżowanego; 

b) mądrość Koryntian rozumianą jako poznanie chwały niebieskiej kontrastuje z własną 
koncepcją Chrystusa-Mądrości. 

Podobny pogląd, będący jednak konsekwencją nieco innych założeń, 
reprezentuje U. Wilckens 3 . 

Przeprowadzona przez nas analiza struktury retorycznej 1 Kor 1-4 wskazuje, że powyższy 
pogląd nie jest uprawomocniony. 1 Kor 2,6-16 wyraża nie tylko teologię Koryntian, ale także 
(sic!) myśl Pawła. 

Możliwe do zaakceptowania jest natomiast stanowisko wyrażone przez B. A. Pearsona4, 
który interpretuje 1 Kor 2,6-16 jako wyraz teologii Pawła i jego przeciwników. Wedle 
Pearsona także Paweł jest posiadaczem mądrości rozumianej jako zdolność penetracji 
misteriów. Należy tu rozróżnić specyficzną koncepcję mądrości u Pawła i u Koryntian. 
Istotną przesłanką jest tytuł chrystologiczny kurios tes dokses (1 Kor 2,8). Należy on 
zarówno do teologii Koryntian jak i Pawła. Błąd Koryntian nie dotyczy chrystologii, 
ale polega na przypisaniu sobie stanu chwalebnego Chrystusa już w teraźniejszości (eis 
doksan hemón; 1 Kor 2,7). Według Pawła natomiast stan aktualnego życia chrześcijan 
charakteryzuje krzyż, chwała zaś dotyczyżycia przyszłego (por. 1 Kor 15,43; Fil 3,21; Rz 5,2; 
8,18 i in.). Mądrość Pawła jest zorientowana ku eschatologii. Intencję teologiczną Pawła 
wyraża ostatnia część tekstu zacytowanego przez Pawła w 1 Kor 2,9: „...co przygotował Bóg 
tym, którzy go miłują"5. 

Idea Chrystusa-Mądrości wyraża koncepcję teologiczną Pawła (zob. 1 Kor 1,24). Idea 
mądrości słowa charakteryzuje zaś pozycję krytykowaną przez Pawła. Mądrość słowa 
nie oznacza przy tym wykorzystania metody retorycznej6, ale jest specyficznym sposobem 
dostępu do niebieskich tajemnic, której analogię znajdujemy uFilona (tak utrzymuje 
R. A. Horsley 7), albo oznacza rzeczywistość analogiczną do słowa mądrości występującego 

1 Por. C. K. Barrett, A Commentary on the First Epistle to the Corinthians, London 1971 (wyd. 2), s. I7n; 
B. A. Pearson, The Pneumatikos - Psychikos Terminology..., s. 35nn. 

3 A Commentary..., s. 18. 
3 Weisheit und Torheit...,s. 52-96,205-213. Autor interpretuje 1 Kor 2,6-16 jako manifest gnostyckich 

przeciwników Pawła. 
4 The Pneumatikos - Psychikos Terminology..., s. 32-35; tenże, Hellenistic -Jewish Wisdom...,s. 57n; 

por. A. C. Thiselton, Realised Eschatology at Cortnth, NTS 24 (1977-78), s. 510-526. 
5 W Ewangelii Tomasza 17, brakuje tej ostatniej części cytatu. Pearson (Hellenistic-Jewish Wisdom..., s. 58) 

utrzymuje, że Koryntianie (podobnie jak autor Ewangelia Tomasza) użyli krótszej formy cytowanego tekstu. 
6 C. K. Barrett, A Commentary..., s. 17n orazM.Bunker ,^ . cyt.,s.76-79, interpretują mądrość słowa jako metodę 

retoryczną. Przeciw wyjaśnieniu tego rodzaju występował już J. Weiss, dz. cyt., s. 48n. 
7 Art. cyt.ts. 224-239-Kontakt Koryntian z mądrością słowa mógł być możliwy dzięki pośrednictwu Apollosa, 

72 



w dyskusjach halachicznych, np. w Niddah 70b (tak: D. Daube 1). Według Pawła mądrość 
krzyża, nie zaś mądrość słowa jest właściwą ekspresją Ewangelii. Odpowiedź napytanie 
0 relację Koryntian do mądrości słowa może iść w dwóch kierunkach: 

a) Jeśli istnieje związek między sofia logou (1,17) i logos sofias z 1 Kor 12,8, to dyskurs 
Pawła w 1 Kor l ,18nn miałby sens polemiczny skierowany przeciw rzeczywistości natury 
charyzmatycznej. W tym przypadku w l K o r l , 1 8 n n Paweł podkreślałby wyższość słowa 
krzyża i oceniałby krytycznie charyzmat „słowa mądrości" posiadany przez Koryntian jako 
bezużyteczny w konkretnej sytuacji (nie negatywny per se, por. 1 Kor 12-14). 

b) Sofia /ogow (1,17) ma sens ogólniejszy, tzn. nie oznacza konkretnego charyzmatu 
(por. 1,22-23: głoszenie Chrystusa ukrzyżowanego jest przeciwstawione mądrości Greków, 
nie zaś charyzmatom!), a więc tekst 1 Kor 1-4 trzeba uznać za prezentacyjny, anie 
za polemiczny. Istota problemu poruszanego przez Pawła nie polega na rozważaniu 
użyteczności charyzmatu słowa, ale na refleksji nad relacją między kerygmą, a rozwiniętą 
formą przepowiadania (mądrością). W przypadku przerwania kontynuacji między 
elementem nowości (mądrością) i kerygmą, tzn. w przypadku nieposłuszeństwa Duchowi, 
który jest gwarantem tej kontynuacji, termin sofia logou stałby się (w trybie warunkowym) 
alternatywą dla rozwiniętej formy przepowiadania reprezentowanej przez Koryntian. 
Interpretacja ta, bardziej generalna, jest lepsza od wskazanej w punkcie a. W 1 Kor 2,13 
nieprzypadkowo Paweł precyzuje sens logoi sofias za pomocą dopełniacza anthropines 
1 przeciwstawia terminowi ptteuma. Interpretuje więc sofia logou niejako rzeczywistość 
charyzmatyczną związaną z Duchem, ale jako właściwość ludzką, pozbawioną asystencji 
Ducha. 

Mądrość w piątym ze znaczeń występujących w 1 Kor, tzn. mądrość jako pnieuma, jest 
różnie rozumiane przez Pawła i przez Koryntian. Dla tych ostatnich posiadanie daru Ducha 
jest źródłem elitaryzmu będącego podstawą wykluczenia niektórych ze wspólnoty ze 
względu na kryterium braku wejścia w tajemnice objawione przez Ducha. Wykluczenie 
to dotyczy także Pawła, podejrzanego o brak mądrości (por. 4,7-8). Paweł nie ulega 
niebezpieczeństwu eskluzywizmu dzięki twierdzeniu, że przyjęcie mądrości Ewangelii 
nie dokonuje się na podstawie predyspozycji intelektualnych lub duchowych człowieka, 
ale dzięki akceptacji woli Boga skoncentrowanej na krzyżu (por. 2,8). Ewangelia 
nie utożsamia się z mądrością świata (choć jest mądrością). Rzeczy nowe objawione przez 
Boga za pośrednictwem Ducha nie są oderwane od doświadczenia krzyża, będącego 
istotnym rysem Ewangelii. Tak więc posiadanie darów Ducha stało się dla Koryntian 
podstawą ich „teologii chwały". Używając kategorii pojęciowych wprowadzonych przez nas 
przy analizie retorycznej 1 Kor 1-4 można powiedzieć, że Koryntianie interpretowali 
aktywność Ducha w sposób niewłaściwy (por. 4,7-8), akcentując wyłącznie treść wyrażoną 
w subpropositio 2 (2,6%) i nie chcąc zaakceptować rzeczywistości określonej 
w subpropositio 1 (1,18). 

2.4. Funkcja 1 Kor 2,6*3,4 w wykładzie tematu 
głosicieli Ewangelii (3,5~4,13) 

Pomylenie mądrości i Ewangelii (por. 1 Kor 1,18-3,4) miało konkretne konsekwencje dla 
życia wspólnoty. Stało się powodem podziałów spowodowanych przylgnięciem do 
poszczególnych misjonarzy (por. 3,4.5). Przejście od subpropositiones 1 i 2 do tematu roli 
głosicieli we wspólnocie jest dlatego dobrze zrozumiałe: po prezentacji istoty Ewangelii 
(relacji mądrości i kerygmy) oraz określeniu jej adresatów (wszystko to z silnym akcentem 

The Neiv Testament and Rabbinic Judaism, London 1955. s. 158-169. 

73 



chrystologicznym), apostoł może przejść w 3,5nn do omawiania problemu głosicieli 
Ewangelii (aspekt eklezjologiczny), przy czym w pierwszym etapie charakteryzuje funkcję 
apostołów (3,5-23; w centrum umieszcza termin „służba"), zaś w drugim etapie wskazuje 
„itinerarium" apostoła (4,1-13; powraca tu temat krzyża zl ,18nn). l K o r 4 , l 4 n n stanowi 
peroratio (4,18-21: transitió). 

Tekst 1 Kor 2,6-3,4 ma w tym kontekście precyzyjną rolę. Przygotowuje przesłanki dla 
tematu głosicieli Ewangelii. Perykopa 3,5-17 jest ściśle związana z tekstem ją 
poprzedzającym. Perykopa określa, że Pawłowa proklamacja kerygmy była uznawana przez 
Koryntian za nauczanie o niższym walorze (nieadekwatnym do języka duchowego) 
w stosunku do ich zrozumienia Ewangelii pomieszanego z mądrością ludzką. Zanim 
więc Apostoł odpowie na błędne zapatrywania Koryntian na temat głosicieli Ewangelii, 
określa w 1 Kor 1,18-3,4 relację między kerygmą i mądrością (w aspekcie chrystologicznym). 
Dopiero po wyjaśnieniu tych przesłanek będzie mógł w 3,5-17 nakreślić istotę posługi 
głosicieli Ewangelii, używając trzech obrazów wziętych z doświadczenia, które ilustrują 
zamierzoną przez Boga ideę jedności wspólnoty. Chodzi o obrazy uprawy roli (3,5-9), 
budynku (3,10-15) i świątyni Bożej, w której mieszka Duch (3,16-17). Obrazy te 
odpowiadają konkretnym brakom jedności Koryntian 1 : 

a) Dyskusjom nad wiarygodnością posługiwania Pawła w porównaniu z misją 
Apollosa (3,5-9); 

b) Niedostatkom (według opinii Pawła) zgodności między jego oryginalnym nauczaniem, 
a nauczaniem proponowanym aktualnie przez innych głosicieli (3,10-15); 

c) Podziałom spowodowanym podkreślaniem waloru niektórych osób lub jakiejś grupy 
w Kościele (3,16-17). 

Zauważyć należy, że logika 3,5nn oparta jest tak ściśle na przesłankach zawartych 
w 1 Kor 1,18-2,5, że tekst 1 Kor 3,5-4,13 odizolowany od 1 Kor 1,18-2,5 zostałyby 
pozbawiony fundamentu i straciłby siłę perswazyjną. W 1 Kor 3,5nn Paweł prostuje błędne 
zapatrywania, zakładając znajomość dyskursu przeprowadzonego w 1,18-2,5; 

a) 1 Kor 3,5-9- Paweł i Apollos są obaj sługami i współpracownikami Boga. Realizują zadanie 
powierzone im przez Boga i nie działają na mocy swej własnej mądrości. Uczestniczą w planie 
Boga. Bóg sam sprawia wzrost Kościoła (por. 3,5-9). Treść ta wyraźnie bazuje 
na rozwiniętym w l,18nn temacie istoty Ewangelii, a mianowicie na refleksji nad źródłem 
mądrości i jej modalnością. 

b) 1 Kor 3,10-15- Kerygmą głoszona przez Pawła jest fundamentem Kościoła. Forma 
nauczania bardziej rozwinięta, którą prezentują inni głosiciele, nie może być wyobcowana od 
kerygmy. W tym kontekście Paweł ukazuje obraz sądu eschatologicznego 
nad „konstruktorami" Kościoła. Muszą oni budować na fundamencie, którym jest Jezus 
głoszony przez Pawła (3,10-15). Obraz ten jest zrozumiały na tle przeprowadzonej w 1,18-2,5 
analizy relacji między kerygmą i mądrością (rozwiniętą formą Ewangelii). 

c) 1 Kor 3,16-17. Paweł definiuje kryterium pozwalające rozróżnić autentyczną proklamację 
Ewangelii od mądrości ludzkiej, którym jest służba jedności Kościoła. Jeżeli istnieją zawiści 
i podziały, to jest to znakiem, że nauczanie „bardziej rozwinięte" Koryntian nie pochodzi od 
Ducha (por. 3,16-17). Kryterium to odnosi się bezpośrednio do sytuacji Koryntian opisanej 
w 3,4.5. 

W 3,18-23 Paweł powraca do punktu wyjścia dyskursu, tzn. do tematu odrzucenia 
mądrości ludzkiej wskazanego w pierwszej subpropositio. Slogan Koryntian: „Ja jestem 

1 Por. J. A. Davis .^ . cyt.,s. 132-137. 

74 



Pawła", „Ja jestem Apollosa" (3,4.5) nie ma żadnego sensu. Nie jest bowiem tak, 
że Koryntianie istnieją dla Pawła, Apollosa lub Kefasa, ale to głosiciele są sługami Koryntian. 
„Wszystko bowiem jest wasze: Czy to Paweł, czy Apollos, czy Kefas (...); wszystko jest wasze, 
wy zaś Chrystusa, a Chrystus - Boga" (3,22-23)- Slogan Koryntian zmienia Paweł 
w określenie egzystencji chrześcijańskiej opartej na wydarzeniu zbawczym 1. 

W 4,1-13 przedstawia Paweł „itinerarium" apostoła. W 4,1-5 podejmuje temat 
anakrinein (por. 2,13-16). Tekst 4,1-5 wskazuje, że niewłaściwe pojęcie daru Ducha było 
dla Koryntian podstawą krytycznego osądu zdolności misjonarskich Pawła. Apostoł 
odpowiada stwierdzeniem, że grupa objęta zaimkiem „my" obejmuje sługi Chrystusa i szafarzy 
tajemnic Bożych (4,1). Sędzią Pawła będzie więc sam Pan. Paweł nie osądza nawet siebie 
samego i kończy apelem: „Przeto nie sądźcie przedwcześnie, dopóki nie przyjdzie Pan, który 
rozjaśni to, co w ciemnościach ukryte, i ujawni zamiary serc" (4,5). Tekst ten ujawnia różnicę 
interpretacji daru Ducha ze strony Pawła i Koryntian. Fakt osądu, będący w g 2,13-16 
właściwością człowieka „duchowego", był rozumiany przez Koryntian jako dar teraźniejszy. 
Według Pawła natomiast jest to dar eschatologiczny. Paweł, jako szafarz tajemnic Bożych, 
nie może być osądzany przez Koryntian. 

W 4,8-13 Paweł powraca do tezy wytażonej w 1,18, aplikując ją do życia głosicieli. 
Uczestniczą oni w rzeczywistości krzyża. Akceptowana przez Pawła „teologia krzyża" jest 
przeciwstawiona „teologii chwały" reprezentowanej przez Koryntian. Kryterium krzyża ma 
praktyczny wymiar w życiu wspólnoty: fałszywy element prorocki szkodzi jedności Kościoła; 
służba jedności Kościoła stanowi kryterium autentycznej proklamacji rzeczy objawionych 
przez Ducha. 

Tak więc jednostka 3,5-4,13 w wielu wątkach odnosi się - jak do założenia już wcześniej 
wyjaśnionego - do 1,18-2,5. Cały tekst 1,18-4,13, obejmujący cztery subpropositiones wraz 
z argumentacjami, stanowi powiązany wieloma wątkami zwarty system logiczny. Częścią 
integralną tego systemu jest 2,6-3,4. Należy więc uznać, że 1 Kor 2,6-3,4 jest tekstem 
pochodzenia Pawłowego. 

„The party slogans are now replaced by an exposition of existence as taking place on the basis of the event of 
salvation, and the event of salvation is given cocncrete shape as a definition of existence in its relation to the world" 
H. Conzelrnann, 1 Corinthians..., s. 81. 

75 



Zakończenie 
Analiza funkcji retorycznej 1 Kor 2,6-3,4 w kontekście 1 Kor 1,10-4,21 dokonana 

w niniejszej pracy miała dwa cele: egzegetyczny i teologiczny. Gdy chodzi o pierwszy cel, 
to dotyczył on przede wszystkim problemu interpretacji podmiotu perykopy 2,6-16 (hemeis) 
i kwestii spójności tej perykopy z kontekstem. Stwierdziliśmy, że hemeis oznacza Pawła wraz 
z innymi głosicielami Ewangelii oraz wszystkich tych, którzy uznają „głupstwo krzyża". 
Znakiem przynależności do grupyhćmeis jest posiadanie daru Ducha świętego. 1 Kor 2,6-16 
(• 3,1-4) jest integralną częścią Pawiowego wykładu tematu Ewangelii i koncentruje się 
na definicji adresatów Ewangelii. W tym punkcie problem egzegetyczny łączy się z pytaniem 
natury teologicznej. Problem teologiczny roli 2,6-3.4 w wykładzie tematu głoszenia Ewangelii 
(zob. 1 Kor 1,17) został przedstawiony przez nas w dwóch krokach metodycznych 
stanowiących dwa rozdziały naszej rozprawy. W pierwszym rozdziale określiliśmy problem 
retoryczny i zanalizowaliśmy strukturę retoryczną 1 Kor 1-4. Scharakteryzowaliśmy 
dispositio pierwszych czterech rozdziałów 1 Kor w następujący sposób: 

1) 1,10-17 exordium 
1,17 propositio 

2) 1,18-4,13 probatio (w czterech krokach): 
a) 1,18-2,5 (1,18: subpropositio 1) 
b) 2,6-3,4 (2,6a: subpropositio 2) 
c) 3,5-23 (3,5: subpropositio 3) 

(3,21-23: peroratio) 
d) 4,1-13 (4; 1: subpropositio 4) 
3) 4,14-21 peroratio 

(4,18-21 transitus) 

W 1 Kor 1,17 Paweł zdefiniował propositio, wskazując swą misję głosiciela Ewangelii 
i charakteryzując ją przez przeciwstawienie „mądrości słowa" i krzyża Chrystusa. W 1,18-4,13 
apostoł demonstruje argumenty na rzecz propositio, wprowadzając cztery subpropositiones 
(1,18; 2,6a; 3,5; 4,1). Pierwsze dwa kroki probatio, od 1,18 do 3,4, są skoncentrowane 
na problemie Ewangelii imają charakter chrystologiczny. W 1,18-2,5 Paweł określa źródło 
mądrości i jej charakterystykę, podczas gdy w 2,6- 3,4 opisuje adresatów mądrości. Kolejne 
dwa kroki argumentacji, od 3,5 do 4,13, są skoncentrowane na temacie głosicieli Ewangelii 
i posiadają tło eklezjologiczne. W peroratio powraca temat Ewangelii zaznaczony wcześniej 
w propositio: Paweł zachęca Koryntian do naśladowania go i prezentuje siebie jako „ojca", 
który zrodził ich przez Ewangelię. Rozpisany w czterech krokach temat Ewangelii i jej 
głosicieli ma na celu wykazanie absurdalności podziałów we wspólnocie, spowodowanych 
działalnością we wspólnocie różnych głosicieli. 

W rozdziale drugim zanalizowaliśmy strukturę i funkcję teologiczną 1 Kor 2,6-3,4 
w dynamice retorycznej 1 Kor 1-4. Pytanie typu egzegetycznego o strukturę 1 Kor 2,6-3,4 
skierowała nas ku pytaniu teologicznemu o rolę treści teologicznej 1 Kor 2,6-3,4 w wykładzie 
tematu Ewangelii wyłożonego przez Pawła w 1 Kor 1-4. Metoda retoryczna pozwoliła nam 
odkryć dynamikę tekstu i w konsekwencji określić zasadnicze elementy teologiczne 
dyskursu. W drugim rozdziale wskazaliśmy wpierw relację między mądrością opisaną 
w 2,6-3,4 (subpropositio 2 wraz z argumentami), a kerygmatem scharakteryzowanym 
w 1,18-2,5 (subpropositio 1 wrraz z argumentacją). Stwierdziliśmy, że mądrość objawiona 
przez Ducha (por. 2,6-16) oznacza nowe prawdy w stosunku do treści kerygmy. Poprzez ideę 
mądrości Paweł ukazuje pewne elementy charakterystyczne kerygmy: a) chodzi 
o rzeczywistość dostępną dla tych,którzy miłują Boga (2,7); b) istotą kerygmy/mądrości jest 

76 



Chrystus ukrzyżowany; c) mądrość/kerygma jest ukierunkowana na człowieka i jego 
egzystencję. Dzięki Duchowi orędzie Ewangelii, skoncentrowane na Chrystusie 
ukrzyżowanym i zmartwychwstałym, jest możliwe do zinterioryzowania przez człowieka. To, 
co Bóg objawia za pośrednictwem Ducha nie jest oderwane od doświadczenia krzyża, dzięki 
obecności Ducha, który jest Duchem Chrystusa. Niestety, dla Koryntian posiadanie mądrości 
było podstawą elitaryzmu. Paweł uniknął wpadnięcia w niebezpieczeństwa ekskluzywizmu 
dzięki idei, że przyjęcie mądrości nie opiera się na predyspozycjach intelektualnych czy 
duchowych człowieka, ale na akceptacji wol i Bożej, która wyraża się w krzyżu (2,8). Paweł 
koryguje „teologię chwały" Koryntian swą własną „teologią krzyża". 

W drugiej części rozdziału drugiego naszej pracy scharakteryzowaliśmy relację 
1 Kor 2,6-3,4 z tekstem następującym, w którym Paweł ukazuje rolę głosicieli we wspólnocie 
(3,5-4,13). Jednostka 2,6-3,4 przygotowuje przesłanki pozwalające zrozumieć koncepcję 
apostolatu nakreśloną w 3,5-4,13- To, co było u Pawła głoszeniem kerygmy, zostało 
zrozumiane przez Koryntian jako nauczanie o niższej wartości w stosunku do „mądrości". 
Dlatego w 1,18-3,4 Paweł wyjaśnia pojęcie Ewangelii, zwłaszcza relację między kerygmą 
i mądrością (1,18-2,5 * 2,6-l6) oraz precyzuje powód, dla którego nie używał mądrości 
głosząc Koryntianom Ewangelię (3,1-4). Dopiero po wprowadzeniu tych wyjaśnień mógł 
Paweł scharakteryzować funkcję głosiciela autentycznej (tzn. scharakteryzowanej 
w 1,18-3,4) Ewangelii: 

a) Każdy głosiciel realizuje misję powierzoną mu przez Boga i nie działa swą własną mocą czy 
mądrością (3,5-9). Temu aspektowi charakterystyki głosiciela Ewangelii odpowiada idea 
(zakreślona w l , 1 8 n n ) „słowa krzyża", charakteryzująca Ewangelię w oparciu o suwerenną 
decyzję Boga. 

b) Kerygmą (głoszona przez Pawła) jest fundamentem wiary wspólnoty, zaś forma nauczania 
bardziej rozwiniętego (mądrość głoszona przez głosicieli przybyłych do Koryntu po Pawle), 
nie może być odizolowana od kerygmy (3,10-15). Temu aspektowi odpowiada refleksja 
nad relacją kerygmy i mądrości przekazywanej przez Ducha, dokonana w l ,18nn + 2,6nn. 

c) Znakiem rozpoznawczym autentycznego głosiciela jest służba jedności Kościoła (3,16-17). 
Slogan Koryntian: „Ja jestem Pawła", „Ja jestem Apollosa" ( l Kor 3,4.5; por. 3,18-23), nie ma 
żadnego sensu, gdyż nie wspólnota istnieje dla głosicieli, ale to głosiciele są sługami 
Koryntian. 

Charakteryzując itinerarium apostolskie (4,1-13) Paweł wyraźnie odnosi się do kryterium 
krzyża, wyjaśnionego w l,18nn. 

Wszystkie stwierdzenia zawarte w 1,17-4,13 ciążą ku zdaniu zawartemu w 4,15: 
„Choćbyście mieli bowiem dziesiątki tysięcy wychowawców w Chrystusie, nie macie wielu 
ojców; ja to właśnie przez Ewangelię zrodziłem was w Chrystusie Jezusie". Dotykając w 4,15 
tematu Ewangelii Paweł powraca do problemu zarysowanego w propositio. 

11 



Personalizm etyczny twórczości filmowej 
Krzysztofa Zanussiego 

Wstęp 
Szczególnie doniosłą wartość dla etyki i antropologii przedstawia literatura piękna. 

Twórczość pisarska pomnaża dorobek w dziedzinie myśli etycznej od czasów Homera 
aż po współczesność. Wzbogaca ona zespół ludzkiej wiedzy i doświadczeń w zakresie 
poznawania niektórych zjawisk moralnych, zagadnień aksjologicznych, teorii norm, ocen itp 1 . 
Jej twórcy umieją docierać głęboko do wnętrza ludzkiego i analizować najintymniejsze 
sprawy człowieka. Szczególna wartość ich świadectwa płynie stąd, że są bardziej 
zaangażowani po stronie „faktu człowieka" aniżeli po stronie z góry wypracowanej doktryny 2 . 
Powieść lub dramat wzbogaca bardzo poważnie naszą wiedzę o ludzkim świecie, ukazuje 
nowe aspekty rzeczywistości, mnoży jej „wymiary", uświadamia niedostrzegalne związki, 
stawia nowe problemy społeczne i psychologiczne, czasem w sposób bardziej sugestywny niż 
rozprawy naukowe 3 . Literatura przy odpowiedniej interpretacji stanowi ważne źródło wiedzy 
etycznej. Oczywiście dzieło literackie różni się w sposób zasadniczy od dzieła naukowego, 
stąd treści poznawcze wyrażane są w nim nie za pomocą zdań oznajmujących, lecz w sposób 
symboliczny. Pisarz przez ekspresję symboliczną ujawnia swój punkt widzenia 
w zasadniczych kwestiach etycznych, aksjologicznych i normatywnych, pomnażając tym 
samym dorobek intelektualny i zasób doświadczeń w tych dziedzinach'*. Literaturę piękną 
zatem „winno traktować się na równi z dziełami filozoficznymi czy traktatami moralnymi 
jako pełnoprawne, wartościowe i owocne poznawczo źródło wiedzy w badaniach 
filozoficznych" 5. Prawda ta dotyczy także jej „przedłużenia w przekazie 
radiowo-telewizyjnym i kinowym" 6 . 

W końcu X I X w. pojawił się nowy rodzaj sztuki spokrewnionej z literaturą, będący często 
nawet jej wizualnym wyrazem. Jest nim fi lm. Można go traktować jako odrębną dziedzinę 
sztuki, ale można również widzieć w nim w pewnym sensie dalszy etap rozwoju literatury. 
Film, ze względu na masowość kontaktu z widzem w stosunkowo krótkim czasie jest 
czynnikiem ukazującym może nawet lepiej niż literatura aktualne problemy nurtujące 
współczesnego człowieka.„Film najplastyczniej ze wszystkich dziedzin sztuki odbija w sobie 

1 Cz. W i c h e r, Literatura jako źródło poznania w etyce, „Ruch Filozoficzny" 1980, nr 1/2, s. 73 
2 T, S t y c z e ń. Problem możliwości etyki jako empirycznie uprawomocnionej i ogólnie ważnej teorii 

moralności. Studium metaetyczne,Lub\\n 1972, s- 24. 
3 M. O s s o w s k a , O osobliwościach nauk społecznych, W: Dzieła, t. 4, Warszawa 1967, s. 287, 

4 Cz. W i c h e r, Literatura jako źródło poznania w etyce, s. 73. 
5 Cz. W i c h e r , Literatura jako źródło poznania w etyce, s. 75. 
6 S. 0 1 e j n i k, W odpowiedzi na dar i powołanie Boże. Zarys teologii moralnej, Warszawa 1979, s. 35, 

78 



różne systemy wartości, ale także najskuteczniej je kształtuje"1. Jest zarówno zwierciadłem, 
w którym odbijają się ludzkie rozterki i poszukiwania, jak i alarmem wobec wypaczeń 
moralnych społeczeństwa. Podobnie jak literatura, a nawet w jeszcze większym stopniu, 
może stanowić źródło poznania dla etyki 2 . 

Na gruncie polskim fi lm przechodził różne koleje losu. Po wojnie do roku 1956, podobnie 
jak literatura, nie tyle stanowił odzwierciedlenie aktualnych problemów ludzkich, co był 
raczej czynnikiem mającym kształtować określone myślenie społeczeństwa. Po tym czasie 
film polski zmienił swoje oblicze. Zrezygnowano z ubogich środków socrealizmu, zburzono 
mit dotychczasowego bohatera, wprowadzono bogatą symbolikę i metaforę 3. 

Dopiero jednak f i lm lat siedemdziesiątych stanowi w pełni bogate źródło doświadczeń 
moralnych. Bardziej niż literatura zajął się bowiem nurtującymi społeczeństwo problemami 
moralnymi. Jak się okazało, to właśnie f i lm był wstanie o wiele szybciej niż literatura 
odnotować to, co się działo w kraju 4, reagować na postępujący rozkład moralny 
społeczeństwa, zanik wartości moralnych, bez których żadna społeczność nie może 
funkcjonować. W okresie tym pojawia się wielu młodych twórców f i lmowych 5 . Łączy ich 
dużo wspólnych cech, takich jak: głęboko zakodowany sceptycyzm wobec wszelkich 
zastanych wartości, postawa analityczna, determinowana silnym poczuciem niezależności, 
szukanie prawdy o funkcjonowaniu międzyludzkiej współzależności w ramach szerszych 
struktur społecznych, tropienie niespójności i niekonsekwencji, tęsknota do wartości 
autentycznych, unikanie kompromisów i konformizmu 6 . „Kino polskie lat 70-tych... 
opowiedziało się za podejmowaniem takich tematów, które dotyczą problematyki moralnej. 
Można zaryzykować twierdzenie, że reżyserzy polscy zostali do tego zmuszeni przez czynniki 
i okoliczności zewnętrzne - przez postępujący, systematyczny rozkład moralny 
w społeczeństwie polskim, zanik tych wartości, które kiedyś nieomal jednoznacznie określały 
zasady postępowania i zachowania ludzi" 7 . Ukazują oni zgodnie rozdźwięk między 
wartościami jednostkowymi i społecznymi oraz proces przystosowywania się jednostki do 
rzeczywistości, w której przyszło jej żyć z ogromną szkodą dla swego człowieczeństwa. 

Pod koniec lat siedemdziesiątych nurt niepokoju moralnego jest tak silny i widoczny, 
że krytyka zaczyna traktować go jako osobne zjawisko artystyczne. Otrzymuje nazwę „kina 
niepokoju moralnego". Pomimo przekonania, że nie ma sztuki moralnie obojętnej, „kinem 
niepokoju moralnego" określa się filmy wyrażające głęboki niepokój twórców wobec zjawisk 
degeneracji moralnej człowieka pod wpływem wypaczonego oddziaływania zjawisk 
społecznych8. Kino niepokoju moralnego ukazuje podstawowe anomalie życia społecznego 

1 Z. C z e c z o t - G a w r a k , Zarys dziejów teorii filmu pierwszego pięćdziesięciolecia 1895-2945, 
Wrocław 1977, s. 38. 

2 „Bardziej wierzę filmowi, który wspiera moje ulotne wyobrażenie o czymś co jest realne. Gdy widzę moje obrazy 
zmaterializowane, to bardziej w to wierzę... Uważam zresztą, że film jest bardziej dostępny dla odbiorcy niż literatura 
i uprawiając nawet film elitarny docieram i tak do znacznie większej statystycznie liczby ludzi niż bym uprawiał 
literaturę", K. Zanussi, Sfery poznania, [Rozm. przepr. K. Szymborski], „Kultura" 1980, nr 27. 

' Cz. D o n d z ił o, Pod sztandarem indywidualizmu. O młodym kinie polskim Ccz.I),„V\\m" 1981, nr 10, 
4 J . W ó j c i k, Zanussiego świat wartości, „Ład" 1983, nr 4. 
5 Krytyka zalicza do nich, oprócz Krzysztofa Zanussiego, Marka Piwowarskiego, Edwarda Żebrowskiego, Antoniego 

Krauze, Grzegorza Królikiewicza, Janusza Zaorskiego, Krzysztofa Wojciechowskiego, Tomasza Zygadłę, 
Krzysztofa Kieślowskiego, Ryszarda Czekało, Feliksa Falka, Agnieszkę Holland, Tadeusza Junaka, Janusza 
Kijowskiego, Piotra Szulkina, Filipa Bajona, Piotra Andrejewa i wielu innych. 

6 Cz. D o n d z i ł o, Pod sztandarem indywidualizmu (cz.II). O młodym kinie lat siedemdziesiątych, 
„Film" 1981, nr 11. 

7 J . W ó j c i k, Zanussiego świat wartości. 
8 Krytyka zalicza do tego nurtu, poza filmami K. Zanussiego, filmy: Wodzirej i Szansa - F. Falka; Personel i Amator 

- K. Kieślowskiego; Tańczący jastrząb - G . Królikiewicza; Bez znieczulenia - A. Wajdy; Aktorzy 
prowincjonalni i Gorączka - A. Holland; Klincz - P. Andrejewa; Kung-fu - J . Kieślowskiego i niektóre filmy kilku 
innych reżyserów, takich jak W . Marczewski, P. Szulkin, F . Bajon, T. Junak. Por. K. Henczel, Kino jako zbiorowe 
sumienie, „Film" 1981, nr 13., por. także, Cz. Dondziło, Pod sztandarem indywidualizmu, (cz. II) . 

79 



degradujące jednostkę. Są to: brak demokracji, rozbieżność między teorią a praktyką, 
nastawienie konsumpcyjne, klikowość, postępujące ubezwłasnowolnienie jednostki wobec 
anonimowych sił wpływających na jej losy. Wypowiada się ono po stronie wartości 
duchowych przeciwko materialnym, za suwerennością jednostki, za wartościami 
tradycyjnymi przeciwko relatywizmowi współczesnej cywilizacji 1. 

Do twórców okresu „młodego kina polskiego", a później „kina moralnego niepokoju", 
należy również Krzysztof Zanussi2. Jest on obecnie reżyserem znanym i cenionym na całym 
świecie. Świadczą o tym liczne nagrody, jakie otrzymują jego filmy. Nazywa się go nawet 
„ojcem duchowym nowego kina polskiego"3. Przynależność tegoż twórcy do 
wyodrębnionego nurtu w kinie polskim nie oznacza całkowitej z nim identyfikacji. Zarówno 
Zanussi, jak i inni twórcy tego okresu podejmowali często te same problemy i czerpali 
inspirację z tych samych źródeł, jakimi były wypaczenia moralne w społeczeństwie. 
Zasadnicza różnica polega na tym, że wymienieni twórcy akcentowali bardziej aspekt 
społeczny istniejących zagrożeń, on natomiast zainteresowany był samym człowiekiem jako 
takim, w jego decyzjach i wyborach moralnych mających wpływ na rozwój człowieczeństwa. 
Kino „moralnego niepokoju" stawiało sobie za cel zwracać uwagę na zagrożenia i patologie 
społeczne. Zanussi mówiąc o tych zagrożeniach próbuje ukazać człowiekowi właściwą, jego 
zdaniem, hierarchię wartości. Istnieje opinia, że niewielu filmowców na świecie zajmuje się 
tak jak Krzysztof Zanussi problemami etycznymi 4. Jest on, zdaniem krytyki, „upartym 
moralistą", który konsekwentnie traktuje swą twórczość jako posłannictwo, misję do 
dzielenia się z widzem swymi moralnymi spostrzeżeniami i przemyśleniami. „Zanussi 
to moralista idący szybko z postępem. Świat współczesny jest dla niego terenem wielu 
konfliktów i dylematów moralnych. Czy postęp wiedzy, techniki, cywilizacji jest 
równoznaczny z postępem moralnym czy towarzyszy mu doskonalenie osobowe 
człowieka?5. Jest on jednak bardzo ostrożny w formułowaniu wniosków. Jeden z krytyków 
nazywa go „moralistą przewrotnym", który stawiając problemy nie wskazuje drogi 6. 
Potwierdza to sam Reżyser: „Nie osiągnąłem jakiejś niewzruszonej pewności, która pozwoli 
mi stwierdzić, co jest dobre, a co złe. Nie potrafię wyrażać takiej niefrasobliwej wiary. Tyle 
prawd na świecie się zachwiało, tyle jest niewiadomych, tyle rozterek, tyle pytań. Owszem 
próbuję czasem moralizować, ale przede wszystkim - jak moi bohaterowie - poszukuję"7. 
Zastrzega się, żenię ma zamiaru wpływać na ludzi. Boi się traktować twórczości filmowej 
jako narzędzia manipulowania społeczeństwem w imię nawet najlepszych intencji 8. 

Twórczość jego jest głęboko intelektualna. „Zanussiemu udało się dokonać rzeczy 
niezwykłej, nader rzadko spotykanej-, okiełznać kapryśny ze swej strony antyintelektualny 
żywioł kina i nakazać mu angażować nie tylko wzrok czy uczuciowość, ale całą osobowość 
widza" 9. Bohaterowie jego twórczości rekrutują się przeważnie ze środowisk naukowych, 
choć nie są to f i lmy o naukowcach. Poprostu jest mu wygodniej wybierać na bohaterów 
swych utworów ludzi cieszących się powszechnym autorytetem społecznym i na kanwie ich 

1 Cz. D o n d z i ł o, Pod sztandarem indywidualizmu (cz. II) 
' Krzysztof Zanussi urodził się w 1939 r. Studiował fizykę na Uniwersytecie Warszawskim i filozofię 

na Uniwersytecie Jagiellońskim. Szkołę filmową ukończył w Łodzi w 1966 r. Realizował filmy amatorskie, 
dokumentalne i fabularne filmy pełnometrażowe oraz filmy telewizyjne. Zdobywał za nie liczne nagrody 
na międzynarodowych festiwalach, przyznawane także przez instytucje kościelne, katolickie 
i ekumeniczne. Por. J. Fuksiewicz, Film i telewizja w Polsce, Warszawa 1981, s. 74-111, 239 240 

1 P. P i n t u s, Krzysztof Zanussi. Uri Rigorista nella fortezza assediata, red. M. Jodice, Fi ren ze 1982, s. 20. 
4 R. G r e i e r, Image et son - ecran, cyt. za .Filmowy Serwis Prasowy" 1981, nr 3, s. 18. 

J. F u k s i e w i c z, Film i telewizja w Polsce, s. 77. 
6 K. H e n c z e 1, Życie jest to problem bez wyjścia, „Film" 1980, nr 35 
7 J. N i e ć k o w s k i, Moralistyka Zanussiego, „Film" 1976, nr 6. 
5 M- K o z a k i e w i c z, Po co kręci się filmy, Krzysztof Zanussi - reżyser filmowy, W : Z ludźmi o człowieku 

rozmowy, Warszawa 1979, s. 116. 
9 J . Z a t o r s k i, Myślący obraz, „Kierunki" 1973, nr 49, 

80 



życia rozważać problemy moralne 1. Jego zainteresowania odnoszą się do człowieka jako 
takiego, którego próbuje ująć w sposób możliwie całościowy2. Z racji podejmowania 
najbardziej podstawowej problematyki człowieka, zgodnie przyznano Zanussiemu miejsce 
pierwszego intelektualisty polskiego kina, tropiciela zagadki bytu, tajemnic człowieczej 
egzystencji, poszukiwacza prawdy, orędownika wartości, animatora dyskusji o sensie życia, 
pryncypiach moralnych określonych w kategoriach „być" czy „mieć"3. Zanussi należy do tych 
wyjątkowych twórców filmowych, którzy uważają ekran za właściwe forum do poważnych 
rozważań podstawowych kwestii naszej egzystencji. „Świat Zanussiego jest światem 
w wyborze. Wiele miejsca w nim zajmuje myśl ludzka: nauka, filozofia, etyka najszerzej 
rozumiana, na przykład: sposób życia jako rodzaj etyki. Natomiast człowieka demonstruje 
Zanussi od narodzin - do śmierci, od jego natury do kultury, pokazując jak jego ciało ma się do 
duszy, mózg do intelektu" 4. Jest on reżyserem, który „już od debiutu miał umiejętność 
konstruowania takich konfliktów, które trafiają w sedno najtrudniejszych problemów 
etycznych dręczących ludzi współczesnych"5. 

Zanussi więc zwraca uwagę na człowieka, na jego aktualne rozterki i pytania, które sobie 
stawia odnośnie do swego bytu, sensu życia, drogi, której musi szukać, aby zdążyć do 
właściwego celu. Pod tym względem bliski jest on Bergmanowi i Antonioniemu 6 . Chociaż 
często zastrzega się, że nie posiada recepty na życie i że nie chce nikogo pouczać, lecz razem 
z ludźmi poszukiwać, to jednak jego zainteresowania etyczne składają się na jakiś system, 
zbiór ocen i norm 7 . 

Zadaniem niniejszej refleksji nad jego twórczością filmową będzie właśnie próba 
odtworzenia „systemu" etycznego, określenia naczelnej zasady etycznej, która przewija się 
przez jego twórczość. 

Na dorobek Zanussiego do 1983 roku składają się filmy zrealizowane na podstawie bądź 
własnych scenariuszy, bądź scenariuszy pisanych wspólnie z Edwardem Żebrowskim 8 oraz 
scenariusze, które nie doczekały się realizacji filmowej, a nadto filmy wykonane przez 
Zanussiego na podstawie obcych scenariuszy9. Źródłami są też wywiady i wypowiedzi 
Reżysera na temat swej twórczości i zagadnień w niej poruszanych. Odtworzone 
na podstawie twórczości poglądy moralne Zanussiego zostaną logicznie usystematyzowane 
według kolejności pytań problemowych w procedurze opisu i wyjaśniania tych poglądów 

Punktem wyjścia rozważań nad etyką Zanussiego jest określenie podstawowego jej 
przedmiotu, jakim jest człowiek w polu moralności. Apodyktyczność pytań moralnych zderza 
się z pytaniami o tożsamość człowieka, o sens jego życia. Zanussi usiłuje wytłumaczyć tę 
polaryzację w człowieku, odkrywając w nim samoświadomość autotranscendencji 
i ugruntowania sensu swego istnienia w obiektywnych wartościach, tworzących niezmienny 
ład moralny. 

W punkcie drugim przedmiotem rozważań jest antropologia moralności Zanussiego. 
Człowiek w polu swego istnienia i działania musi być wyposażony w odpowiednie przymioty, 

1 M. S z p a k o w s k a, Zanussi: Moralista czasu stabilizacji, „Dialog" 1979, nr 3,s. 140-141. 
: H . J a n k o w s k i , Ideały i empiria, „Kino" 1981, nr 7, 
'J D. K a r c z Jest jeszcze możliwe, „Kino" 1980, nr 8. 
4 A. J a c k i e w i c z , Moja filmoteka. Kino polskie Warszawa 1983, s. 510. 
5 T . L u b e 1 s k i. Gorzko, „Film" 1980, nr 31 -
6 L. V i 1 d z i u n a s, art. w „Kino" (Wilno) 1981 nr 4, cyt. za „Filmowy Serwis Prasowy" 27(1981) nr 13. 
7 A. K a f 1 i k. Rekolekcje Zanussiego, „Życie i Myśl" 1981, nr 2, s. 95, 
e E. Żebrowski reżyser filmów fabularnych, scenarzysta. Jest wspólscenarzystą kilku filmów Zanussiego. Jego filmy 

autorskie to Maraton, Skok, Szansa, Noc listopadowa, Ocalenie, Szpital przemienienia, W biały dzień. 
9 Twórczość filmowa Krzysztofa Zanusssiego do 1983 roku: Śmierć prowincjała, Twarzą w twarz, Zaliczenie, 

Góry o zmierzchu, Rola, Hipoteza, Struktura kryształu, Życie rodzinne, Za ścianą, Iluminacja, The 
Catamount Killing, Bilans kwartalny, Miłosierdzie płatne z góry, Barwy ochronne, Lekcja anatomii, Dom 
kobiet, Spirala, Drogi wśród nocy, Constans, Kontrakt, Z dalekiego kraju, Pokuszenie, Imperatyw, 
Niedostępna, Lokaju z Schoenbrunnu, Rok spokojnego słońca. 

81 



które uzdalniają go do bycia istotą moralną. Człowiek musi posiadać zdolność do poznawania 
obiektywnych wartości oraz do ich uznania aktem wolnego wyboru, skoro doświadcza siebie 
jako istotę moralną. 

Treścią punktu trzeciego będą rozważania nad czynem, moralnie dobrym lub złym, 
u Zanussiego, będącym spełnieniem powinności afirmowania drugiego człowieka bądź 
zaprzeczeniem tego. Zanussi analizuje czyny moralne przez opis konkretnych relacji 
międzyludzkich wżyciu prywatnym i publicznym, rodzinnym, zawodowym i państwowym. 
Jego ujęcie moralności jest bogate w wielorakie treści. Wymaga ono usystematyzowania 
i wyjaśnienia. To właściwie będzie zadaniem trzeciego punktu, dopełniającego w ten sposób 
prezentacji etyki normatywnej Zanussiego. 

Ostatni, czwarty punkt będzie poświęcony charakterystyce metaetycznej poglądów 
moralnych Zanussiego. Odpowiedź na pytanie, jaka jest jego etyka, zostanfe sformułowana 
w trzech aspektach: treściowym, epistemologicznym i metodologicznym. Aspekt treściowy 
będzie próbą sformułowania podstawowych tez - ocen i norm etycznych pod kątem 
określenia najwyższej zasady etycznej. W aspekcie epistemologicznym z kolei rozważania 
zmierzać będą do określenia źródeł poznania moralnego w etyce Zanussiego: Czy etykę tę 
stanowi naturalizm, emotywizm czy też intuicjonizm. Na aspekt metodologiczny składa się 
zagadnienie uzasadniania twierdzeń w etyce Zanussiego. Spróbujemy odpowiedzieć 
napytanie, czy etyka Zanussiego jest etyką autonomiczną czy zależną. Na podstawie tak 
przeprowadzonej analizy zostanie sformułowana ostateczna odpowiedź napytanie, na ile 
etyka w twórczości Zanussiego ma charakter personalistyczny. 

1. Człowiek w poszukiwaniu sensu życia 
Krzysztof Zanussi często umieszcza bohaterów swoich filmów w sytuacjach 

eksponujących pewną tajemnicę ludzkiej egzystencji. Konfrontuje ich z faktem 
przemijalności i na tym tle zadaje pytania o sens życia. Pytania te są odbiciem doświadczeń 
człowieka rozdzieranego wewnętrznymi sprzecznościami: poczuciem swej przygodności, 
kruchości czy nicości, a zarazem odkryciem osobistej wielkości i godności. Są to zatem 
pytania o wartości, które byłyby wstanie nadać pełny sens ludzkiemu życiu w sytuacji 
granicznej. 

1.1. Doświadczenie egzystencjalnej niewystarczalności 
Liczne pytania natury filozoficznej, jakie podejmuje w swej twórczości filmowej Krzysztof 

Zanussi, są wynikiem doświadczania przez człowieka tajemnicy swego istnienia. Reżyser 
podejmuje próbę zrozumienia do końca człowieka, w którego egzystencję wpisane jest zejście 
z tego świata. Już w pierwszym filmie Śmierć prowincjała zestawia obok siebie młodość 
i starość. Pozwala młodemu studentowi obserwować zmagania dumnego człowieka, niegdyś 
mocnego i przekonanego o swej sile, dziś ulegającego nieubłaganie prawu przemijania1. 
Zestawienie to przypomina, że przed każdym człowiekiem, niezależnie od wieku, staje 
perspektywa starości i śmierci. 

Pojawiające się w następnych jego filmach obrazy śmierci również eksponują kruchość 
ludzkiego istnienia i przemijalność człowieka. W Strukturze kryształu pada pytanie: „Jesteś 
pewien, że w ogóle dożyjesz emerytury?"2 Analogiczną myśl kryje przytoczony w filmie napis 
nagrobkowy: „Byłem, kim jesteś. Jestem, kim będziesz"3. Podobną ideę zawiera w Iluminacji 
scena śmierci młodego chłopca w górach. Traci życie w nieszczęśliwym wypadku, mimo 

1 Śmierć prowincjała, W : K. Z a n u s s i , E . Ż e b r o w s k i , Nowele filmowe, Warszawa 1976, s. 151-159. 
2 Struktura kryształu, W : K. Z a n u s s i, Scenariusze fiłmowe, Warszawa 1978, s. 75. 
J Struktura kryształu, W : K. Z a n u s s i, Scenariusze fiłmowe, Warszawa 1978, s. 85 

82 



że poprzedniego dnia zadziwiająco sprzyjał mu los w grze w karty 1. Kolejna scena fi lmu 
ukazuje stypę, podczas której młodzi ludzie popijając alkohol śpiewają smutne pieśni. Są 
świadomi, że każdy z nich również kiedyś odejdzie. Pełen wymowy i refleksji jest kadr f i lmu 
ze zbliżeniem ciała tragicznie zmarłego chłopca. Bohater Iluminacji rejestruje każdy szczegół 
martwej, oszronionej twarzy, rąk, całego korpusu. Na prawie kontrastu,, po scenie tej 
następuje sekwencja ukazująca słoneczny dzień przed schroniskiem. Nie bez znaczenia jest 
powtórzenie ujęć z poprzedniej sceny, wymowne są także fragmenty opiewające tym razem 
witalność i piękno ludzkiego ciała, opromienionego światłem słońca, ozdobionego 
dziewczęcymi włosami2. Takimi kontrastowymi obrazami człowieka żywego, tryskającego 
młodością i nadzieją na szczęśliwą przyszłość, Reżyser chce jeszcze mocniej podkreślić 
dramat śmierci człowieka. Zadaje pytanie, kim człowiek jest, skoro z chwilą śmierci staje się 
zewidencjonowanym (kartka na piersi!) „przedmiotem", tak jak znajomy Franciszka, 
matematyk, po nieudanej operacji mózgu3, lub przemienia się w dym uchodzący 
z krematoryjnego komina, jak to pokazuje f i lm Pokuszenie w obrazie pogrzebu siostry 
Ludwika 4 . 

Śmierć w filmach Zanussiego najczęściej zaskakuje człowieka, przekonanego o swojej 
wielkości i znaczeniu, wyjątkową bezwzględnością. Człowiek buntuje się przeciwko niej. W 
Constansie Witold w zdenerwowaniu stuka w zakrystii krzesłem o podłogę, w poczuciu 
swojej całkowitej bezsilności wobec zbliżającej się śmierci matki, „jakby tą drogą prowadził 
jakiś dialog z siłami podziemia". Na uwagę księdza, że dzisiaj mówi się już „ostatnie 
namaszczenie", lecz „Sakrament chorych", reaguje ostro: „Nawet Kościół boi się śmierci"5. 
Bunt i protest przeciwko konieczności śmierci wyraża się także w postawie bohatera Spirali. 
Jest on jeszcze stosunkowo młodym człowiekiem, o wysokiej pozycji społecznej, a jednak 
nie ma dla niego ratunku. Nie umie pogodzić się z tym faktem 6 . Wyraża się to postawą agresji 
skierowanej przeciwko otoczeniu, a nawet początkowo nieudanymi próbami samobójstwa 7. 

Śmierć jest dramatem nie tylko jednostkowego człowieka; jest także wstrząsem w życiu 
społecznym, wspólnotowym - dla osób związanych więzami przyjaźni - w małżeństwie 
i rodzinie. Powodując bolesne rozdarcie więzów uczuciowych i duchowych w każdej sytuacji 
stanowi ostry zgrzyt. Mówi o tym wyraźnie nie sfilmowana jeszcze nowela Śmierć pośrodku 
drogi. Młody człowiek nie może pogodzić się z przypadkową i zgoła bezsensowną śmiercią 
swej żony, która nastąpiła w kilka dni po zawarciu przez nich związku małżeńskiego, w czasie 
podróży poślubnej. Niepowtarzalne, jednostkowe istnienie młodej kobiety zostało przerwane 
przez mały kamień wyrzucony spod kół przejeżdżającego samochodu8. Mąż nie chce przyjąć 
do świadomości tego faktu, wmawia sobie, że żona śpi. Próbuje za wszelką cenę zatrzymać 
czas, odwrócić bieg wypadków, ale daremnie. Zgodnie z odwiecznym prawem człowiek jest 
bezradny wobec własnej i cudzej śmierci. Nie może w żaden sposób zabezpieczyć się przed 

Iluminacja, W . K. Z a n u.s s i, Scenariusze filmowe, s. 210. 
2 Iluminacja, W; K. Z a n u s s i, Scenariusze filmowe, s. 85. 
* Iluminacja, W ; K. Z a n u s s i, Scenariusze filmowe, s. 230, 
4 K. Z a n u s s i, Marta. Scenariusz filowy, „Dialog" 1980, nr 3, s. 5-31, (późniejszy tytuł: Pokuszenie), 
5 K. Z a n u s s i, Constans, „TAznie" 1980 ,nr9 ,s . 39. 
6 W wywiadzie przytoczonym przez Marco Jodice Zanussi mówi, że nakręcił Spiralę, ponieważ odczuwał potrzebę 

spotkania się samego siebie ze śmiercią i potrzebę podzielenia się tym przeżyciem z innymi. Czuje bowiem, 
że społeczeństwo obecnie unika tego spotkania. "Wszystko tak jest zoganizowane jakby śmierć nie istniała. Obecny 
świat nie zna pojęcia śmierci czy jakiejkolwiek transcendencji, ponieważ nastawiony jest na konsumcję, 
na przyjemność. Śmierć w tym społeczeństwie jest absurdem, a on chce przedstawić śmierć jako miarę i kryterium 
naszej wartości. Por. Krzysztof Zanussi Un rigorista nella fortezza assedtata, s. 42, 

7 Spirala, mps, s. 1-30, Archiwum Reżysera. (Scenariusze filmów: Spirala, Constans, Kontrakt, Imperatyw, 
Pokuszenie, lokaj z Schoenbrunnu, Drogi pośród nocy, Rok Spokojnego Słońca znajdują się ponadto w: 
K, Z a n u s s i, Scenariusze filmowe, Warszawa 1985), 

9 Śmierć pośrodku drogi, W : K. Z a n u s s i , E . Ż e b r o w s k i,Nowele filmowe, s. 243*289 

83 



nią. Niekiedy samo zabezpieczanie się, jak na ironię, właśnie ją sprowadza. W Próbie 
ciśnienia znajomy ze studiów mówi do Andrzeja: 

„Pamiętasz Józefiaka? Ten koszykarz co poszedł na handel, świetnie wystartował, był 
wicedyrektorem wPedecie... Zderzenie czołowe ze Starem. Pustą trumnę chowali, 
bo się spalił. Przez pasy1." 

Bohaterowie filmów Zanussiego bardziej czy mniej otwarcie zadają pytanie: kto lub 
co kieruje ludzkim losem? W Śmierci pośrodku drogi, w czasie szybkiej jazdy samochodem, 
ma miejsce następujący^dialog między szczęśliwymi nowożeńcami: 

„- Zapnij przynajmniej pas. 
- Po co? Szczęśliwym szczęście sprzyja... Nie zginiemy. 
- To nie w naszych rękach. 
- To nie byłoby fair, gdybyśmy zginęli. 
- Tak nie można mówić... «Fair» czy nie «fair», to nie nasza sprawa"2. 

A zatem jeśli to nie jest „nasza sprawa", jeśli to „nie leży w naszych rękach", to czyje ręce 
nadają śmierci sens? Czy jest w ogóle w ludzkim losie jakaś logika? 

Spirala zestawia życie dwóch ludzi. Pierwszy, starszy wiekiem cieszy się pełnym 
zdrowiem. Drugi, choć ma tylko czterdzieści trzy lata, musi umrzeć na nieuleczalną chorobę. 
W Śmierci pośrodku drogi bohaterka ginie, mimo że jest osobą szlachetną i bardzo religijną, 
natomiast w Lokaju z Schoenbrunnu łajdak Hans, który często nawet kusi los, bawiąc się 
granatem z zapalonym lontem, żyje bezkarnie, podobnie zresztą jak jego syn Sebastian3. 
Niezrozumiałym zrządzeniem losu Witold zConstansu przypadkowo powoduje śmierć, 
dziecka, mimo że prowadzi życie nadzwyczaj uczciwe. Ojciec tegoż Witolda również poniósł 
przypadkową śmierć, także i jego dziadek. „- Czy musiał zginąć ojciec? - pyta Witold matkę. -
Czy gdyby nie leżał ten kamień, gdyby się nie poślizgnął. Czy to musiało tak być? - Widocznie 
musiało - powiedziała z przekonaniem matka. Witold oburzył się: - A z dziadkiem też 
musiało? A gdyby go wtedy niebyło w Warszawie, albo gdyby stał po drugiej stronie 
ulicy...?"4. 

Bohaterowie filmów Zanussiego zadają sobie pytania, czy da się przewidzieć los, 
„obliczyć" go za pomocą rachunku prawdopodobieństwa, korzystając z rozwoju myśli 
ludzkiej zapanować nad nim. Zanussi ukazuje bezradność współczesnego człowieka, który 
pomimo swych naukowych osiągnięć pozostaje igraszką nieznanych sił, bez możliwości 
zapanowania nad nimi. W ostatniej scenie Constansu widać, że los niema żadnych 
względów na osobę, dlatego może uczynić człowieka uczciwego „winnym" śmierci dziecka5. 
Życie ludzkie podobne jest do gry w ruletkę, którą przedstawia Reżyser w Imperatywie6. Tę 
trudną prawdę musi człowiek przyjąć we własnym życiu i podobnie jak śmierć wkalkulować 
w swoje istnienie, szukając wartości, które pomogłyby mu znaleźć sens swojego życia. 

Rozważania Zanussiego wokół doświadczeń egzystencjalnych człowieka, wokół sensu 
życia ludzkiego, jego przygodności iprzemijalności kończą się nie gotowymi odpowiedziami, 
lecz pytaniami antropologiczno-eschatologicznymi. Zjawisko śmierci człowieka jest 
przedmiotem nauk biologicznych, medycznych, filozoficznych, wypowiada się także na ten 
temat religia. Nauki przyrodnicze zajmują się najczęściej tym, jak i dlaczego się umiera, 
natomiast o sensie śmierci podobnie jak o sensie życia - mówią dopiero filozofia i teologia. 
Śmierć jest problemem i zarazem tajemnicą, tajemnicą jest bowiem ludzkie życie, osoba 

1 Próba ciśnienia. W: K. Z a n u s s i, Scenariusze filmowe, s. 32 
2 Śmierć pośrodku drogi, s. 253. 
3 K. Z a n u s s i, Lokaj z Schonbrunnu, mps, s. l ó , Archiwum Reżysera. 
4 Constans, s. 33 
5 Constans, s. 55. 
6 K. Z a n u s s i, Imperatyw,.Dialog' 1981, nr 1 l , s . 17. 

84 



człowieka, jego wolność i działanie. Czy można mówić o sensie śmierci? Odpowiedzi 
udzielane w dawnej i współczesnej filozofii są zróżnicowane. Jedni uznają jakiś sens śmierci: 
obiektywny lub subiektywny, absolutny lub relatywny. Inni głoszą całkowity jej bezsens1. 
Śmierć dla Zanussiego jest największą tajemnicą bytu 2 . Przedstawia ją w sposób zgodny 
z rzeczywistością. Człowiek w jego twórczości nie wierzy we własną śmierć, nie chcąc 
przyznać, że procesy, jakie zachodzą w jego organizmie są identyczne z procesami 
zachodzącymi u zwierząt. Wyraża przez ten fakt swoje wewnętrzne przekonanie o ludzkiej 
transcendencji w odniesieniu do świata przyrody 3, 

Zainteresowanie Zanussiego tajemnicą człowieka, refleksja nad koniecznością śmierci 
przypominają wywody filozofii egzystencjalnej. Zachodzi jednak różnica w podejściu do tego 
zagadnienia. U Zanussiego dramat przemijania człowieka ukazany jest nie jako bezsens 
ludzkiej egzystencji, lecz jako czynnik mający wpływać na wybór właściwej hierarchii 
wartości, który usensownia jego istnienie w każdej sytuacji granicznej. Zadumę Zanussiego 
nad tajemnicą ludzkiej śmierci można pełniej zrozumieć, gdy się ją zestawi z wypowiedzią 
Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym; „Tajemnica losu ludzkiego 
ujawnia się najbardziej w obliczu śmierci. Nie tylko boleść i postępujący rozkład ciał dręczą 
człowieka, lecz także i to jeszcze bardziej, lęk przed unicestwieniem na zawsze. Instynktem 
swojego serca słusznie osądza sprawę, jeśli wzdryga się przed całkowitą zagładą i ostatecznym 
końcem swej osoby i myśl o tym odrzuca. Zaród wieczności, który w sobie nosi, jako 
niesprowadzalny tylko do samej materii buntuje się przeciwko śmierci. Wszystkie wysiłki 
techniki, choć bardzo użyteczne, nie mogą uspokoić tego lęku: biologicznie bowiem 
przedłużenie życia nie zdoła zaspokoić pragnienia życia dalszego, które nieustannie przebywa 
w sercu człowieka." ( K D K 18) 

Krytyka stwierdza, że przewodnim nurtem myślowym twórczości Zanussiego zdaje się 
być uświadamianie konieczności umierania4. Nie jest to jednak według niego powód do 
rozpaczy. Fakt ludzkiej przemijalności służy mu do sprawdzania wartości, które człowiek 
wybiera 5. Krytyka nawet stwierdza, że jego filmy, jak np. Spirala, są „nowoczesną odmianą 
traktatu moralnego na tle wyraźnie zarysowanej oceny działającego dość powszechnie 
systemu wartości"6, 

1.2. Poszukiwania transcendencji 
Przeżycie przygodności stale towarzyszy życiu ludzkiemu. Przybiera na sile 

w szczególnych momentach, takich jak śmierć bliskiej osoby, cierpienia fizyczne i moralne, 

1 W myśli ludzkiej na temat śmierci można wyróżnić następujące postawy: negatywno-pasywne, 
pozytywnoaktywne naturalistyczne, pozytywno-aktywne chrześcijańskie. Przedstawiciele pierwszych 
nie proponują żadnych rozwiązań filozoficzno-doktrynalny wobec zjawiska śmierci, co najwyżej zachęcają do 
zachowywania pogody ducha wobec grozy śmierci. W ramach tej grupy można jeszcze wyodrębnić postawy 
optymistyczne (Epikur, Seneka, Epiktet, Marek Aureliusz, Heidegger) i pesymistyczne (przedstawiciele 
ateistycznego egzystencjonalizmu, np. J. P. Sartre - wykazuje tragiczno-absurdalny charakter śmierci. Również 
Camus wyraża przekonanie, że śmierć jest jednym z podstawowych absurdów ludzkiego życia, podobnie twierdzi 
Simone Beavoir). Przedstawiciele drugiej grupy ograniczają się zwykle do zaleceń opanowywania lęku przed 
śmiercią, rezygnując z ontologicznych analiz tego fenomenu, Heglizm i marksizm traktują śmierć jako nieunikniony 
korelat umożliwiający kontynuację życia kolektywnego. Według przedstawicieli postaw pozytywno-aktywnych 
śmierć jest wprawdzie zniszczeniem osobowości człowieka w dotychczasowej formie bytu, ale nie jest całkowitym 
zniszczeniem ludzkiego „ja". Niematerialna dusza jest niezniszczalna, dlatego śmierć biologiczna jest przestawieniem 
się na inną płaszczyznę istnienia, por. S. Kowalczyk, Człowiek wobec śmierci, „Colloąuium Salutis" 1975, nr 7, 
s, 298. 

' J . G a z d a, Niepokój, który jest nobilitacją, „Kultura" 1978, nr 35, 
3 Por. R. I n g a r d e n ,Ks iążeczka o człowieku, Kraków 1975, s. 15. 
4 Zwraca na to uwagę m.in. A ,T. K i j o w s k i, Wstęga Moebiusa, „Film" 1978, nr 43. 
5 P. P i n t u s, Uri rigorista nella fortezza assediata, s. 41 -42. 
6 A. O c h a 1 s k\,Życie do śmierci, „Ekran" 1978, nr 41. 

85 



perspektywa własnej śmierci. Doświadczenia te istnieją w człowieku z równoległą zdolnością 
do uświadomienia sobie swoich dążeń i aspiracji, która to zdolność zdaje się przekreślać ową 
przygodność. Osoba ludzka jest świadoma tego, że transcenduje przyrodę i wybiega 
nieustannie ku czemuś lub komuś, kto mógłby utrwalić ją w bycie i zaspokoić wszelkie jej 
dążenia. 

Zanussi zdaje sobie sprawę, że chcąc dogłębnie określić sens ludzkiego życia w obliczu 
przemijalności człowieka, trzeba znaleźć odpowiedź na podstawowe pytania egzystencjalne: 
Czy istnienie człowieka kończy się śmiercią, czy też może jest coś, co pozwala żywić nadzieje, 
że jego wielkość, której ma wyraźne poczucie, nie jest tylko złudzeniem? Czy istnieje coś, 
co można nazwać Absolutem; Ktoś, kto może być podstawą dla człowieka, dla jego osoby, 
dla jego człowieczeństwa? 

Filmy Zanussiego cechuje bogaty ładunek wiedzy z zakresu nauk przyrodniczych. Są 
więc one nie tylko okazją do przeżyć duchowych, ale także do intelektualnych przemyśleń 
i rozważań. Bohaterowie jego filmów starają się rozwiązywać ludzką tajemnicę, mając do 
dyspozycji możliwości, jakie im dają współczesne osiągnięcia myśli ludzkiej. W początkowym 
etapie charakteryzuje ich silna wiara w naukę i pewność intelektualnego wyjaśnienia siebie 
i otaczającej rzeczywistości. Dysponują fachowymi danymi na temat rozwoju wszechświata 
i budowy człowieka. Penetrują dokładnie ludzki organizm, próbują rozwikłać również 
tajemnicę jego duchowości. Poszukiwaniom ludzkiej tożsamości poświęcona jest cała 
twórczość Zanussiego. Szczególnie wyraźnie zajmuje się nią jednak f i lm Iluminacja1. 
Reżyser daje do dyspozycji bohatera środki badawcze dostępne dzięki rozwojowi nauk 
przyrodniczych i medycznych 2. Przechodzi on przez laboratoria naukowe, korzysta ze 
współczesnej wiedzy o wszechświecie. Patrzy na odsłonięty w czasie operacji ludzki mózg3, 
Jest świadkiem eksperymentów wyjaśniających związek stanów psychicznych z podłożem 
materialnym. W miarę poszukiwań bohater odkrywa coraz więcej niejasności. Poznawana 
rzeczywistość nie zbliża, ale oddala go od uzyskania odpowiedzi napytania dotyczące 
tajemnicy ludzkiego bytu. Widok ludzi psychicznie chorych z głębokimi zaburzeniami, lub 
osób, u których już nie dostrzega się życia psychicznego, prowokuje do stawiania jeszcze 
trudniejszych pytań, np. do jakiego momentu istota ludzka, w której zachodzą jedynie procesy 
biologiczne, jest jeszcze człowiekiem? Odpowiedź lekarza w filmie brzmi-. „Z punktu widzenia 
medycyny człowiek jest człowiekiem tak długo, jak długo trwają w nim procesy biologiczne". 
Nie można, zdaniem lekarza, oddzielać duszy od ciała i uważać, że „wyfrunęła niczym 
gołąbek" 4. Co się dzieje potem? Czy rzeczywiście w momencie śmierci kończy się wszystko? 
Co lekarz rozumie pod pojęciem „dusza"? Czym jest owo „coś więcej" w człowieku niż tylko 
jego ciało? Jak można pogodzić chorobę psychiczną z istnieniem duszy w człowieku?5 

Franciszek nie znajduje odpowiedzi na powyższe pytania w badaniach naukowych, 
nie pomagają mu one zrozumieć istoty świata i człowieka. Zawiedziony bohater żali się: „Mnie 
się kiedyś wydawało, że fizyka jest właśnie tą nauką, która tworzy system prawd i zasad 
możliwie najogólniejszych. Taki, że można nimi opisywać cały świat, że można w nich znaleźć 
klucz do rzeczywistości realnej"6. Profesor wyprowadza go z błędu: „Żadna z nauk nie daje 

1 Film Iluminacja oceniony został bardzo pozytywnie przez krytykę ze względu na zajęcie się podstawowymi 
zagadnieniami ludzkimi. Np. J. Kossak (Iluminacja, „Ekran" 1973, nr 49) pisze: „- W istocie jest to dzieło 
o konieczności stałego poszukiwania sensu własnych działań, film o poznawaniu wartości, dla których warto żyć, 
chodzi tu o owo żyć naprawdę przeciwstawione pasywnej wegetacji". 

2 Krytyka dostrzega podobieństwo bohatera Iluminacji do Wertera i Fausta, bohaterów Goethego, jak również do 
bohaterów Camusa i Tomasza Manna. Por. A. Tatarkiewicz, Próg tajemnicy, „Tygodnik Kulturalny" 1973, nr 49. 

3 Iluminacja, s. 227, 
4 Iluminacja, s. 226-227, 
5 Wpleciony między scenami z chorymi psychicznie obraz niesprawnych palców próbujących wygrać melodię 

na fortepianie tłumaczy sytuację duszy w chorym ciele. 
6 Iluminacja, s. 229. 

86 



absolutnego poznania, co najwyżej zbliża do niego. - Przecież nikt nie myśli, że jakiekolwiek 
równanie może złapać za ogon prawdę absolutną"1. Stanowisko powyższe wydaje się bliskie 
przekonaniu samego Reżysera. Potwierdza to jeszcze inna scena fi lmu, w której prof. 
Białynicki wypowiada szokujące stwierdzenie: „Nauka współczesna nie wyklucza tego, 
że przyszłość istnieje w naszej pamięci"2. 

Temu samemu właściwie przekonaniu o ograniczoności nauki daje Reżyser wyraz 
w jednym z wywiadów, w którym mowa jest o tym, że ludzi żyjących w ścisłej więzi 
z przyrodą, często daleko od cywilizacji, np. na wyspach dziewiczych, cechuje naturalna 
zdolność ujmowania świata w całości. Dzięki temu są oni często bliżej prawdy niż ludzie 
dysponujący rozwiniętą techniką3. Paradoksem teraźniejszości jest, według Zanussiego, fakt, 
że człowiek dążący do poznania świata przez naukę coraz bardziej zatraca kontakt z owym 
światem w jego zwyczajnych, codziennych, najbardziej dostępnych przejawach. 

Innym przykładem kwestionowania przez Reżysera zaufania do nauki, jako środka 
będącego wstanie wyjaśnić tajemnicę człowieka i świata, jest obraz słupa-rzeźby 
z tajemniczego stopu w Strukturze kryształu. Przypuszcza się, że jest to fragment 
meteorytu, a może nawet pojazdu międzyplanetarnego4. 

Przytoczone przykłady w twórczości Zanussiego można zinterpretować jako próbę 
ukazania człowiekowi prawdy o jego sytuacji egzystencjalnej. Wiadomości, jakie człowiek 
posiada na temat wszechświata i siebie, nie dają mu odpowiedzi na najistotniejsze pytania. 
Losy bohatera Iluminacji są tego najlepszym dowodem. Człowiek staje bezradny wobec 
fenomenu swego istnienia i w obliczu nieprzeniknionej tajemnicy, jaka go otacza. Według 
pierwotnej wersji scenariusza bohater filmu miał popełnić samobójstwo, ale później Reżyser 
doszedł do wniosku, że konkluzja okaże się bardziej wiarygodna gdy zaprzestanie on dalszych 
poszukiwań i pogodzi się z ludzką ograniczonością. Nie należy jednak tej sceny interpretować 
jako zgody na rezygnację z pytań egzystencjalnych. Całość twórczości Zanussiego, także 
liczne jego wywiady dowodzą, że jest on za szukaniem odpowiedzi na zasadnicze ludzkie 
pytania przez całe życie. 

W czym więc może człowiek znaleźć sens życia, jeśli do wyjaśnienia jego tożsamości mało 
pomocna okaże się nauka? Człowiek w twórczości Zanussiego obok doświadczenia 
przemijalności i egzystencjalnej niepełności, przeżywa również mocno swą odrębność od 
świata przyrody i od wszystkich innych bytów. Jest wprawdzie trzciną, jak mówi Pascal, 
ale trzciną myślącą. Szarpany ambiwalentnymi uczuciami, próbuje „pogodzić" przekonanie 
o ludzkiej wielkości i godności z rzeczywistością przemiany w proch swego ciała. Owe 
przeciwstawne stany uczuciowe Reżyser poddaje analizie we wspomnianej już filmowej 
noweli Śmierć pośrodku drogi, w której młody człowiek traci ukochaną żonę kilka dni 
poślubię. Jest potem świadkiem sekcji zwłok przeprowadzanej w przyszpitalnym 
prosektorium, kiedy to w otwarte wnętrzności żony wkładane są... trociny. Ten właśnie 
szokujący moment, zdawałoby się najmniej odpowiedni dla wyciągania wniosku o wielkości 
człowieka, wyzwala w nim przekonanie, że byt ludzki wykracza daleko poza materię, nie daje 
się do niej ograniczyć5. 

Aby jednak doświadczyć owej transcendencji, człowiek musi rezygnować 
z empirycznego nastawienia do badanej rzeczywistości, jako niesprawdzalnej wyłącznie 
za pomocą zmysłów. Nie można stosować w celu jej odkrycia współczesnych narzędzi 
badawczych, znanych naukom fizykalnym. Myśl o istnieniu głębszej rzeczywistości, która 

1 Iluminacja, s. 234. 
2 Iluminacja, s. 215 
* K. Z a n u s s i , Sfery poznania. 
4 Struktura kryształu, s. 85. 
5 Śmierć pośrodku drogi, s. 288-289 

87 



wymyka się poznaniu naukowemu, rodzi się w konfrontacji z nieubłaganym zjawiskiem 
śmierci. 

„- Nie ma pana. Tam pod ziemią jest ciało, które można było spalić, a pan znikł. Ja 
mówię do siebie, bo pan nie słyszy. Nic po człowieku nie zostaje. Może dzieci, 
przedłużenie gatunku. Ale pan nie miał dzieci. A więc nic. Przecież gdyby było inaczej 
ostrzegłby mnie pan teraz, że błądzę. To bluźnierstwo urągać zmarłemu. Mogę 
powiedzieć, że pan jest głupcem wierząc w te swoje legendy. Zgadza się pan? No tak, 
skoro pana nie ma, co ma pan do zgadzania się? Inaczej szlag by mnie na miejscu trafił, 
a nie trafia. Profesorze, daję panu ostatnią szansę. Znak. Ja wiem, że umarli nie mówią, 
ale znak, że coś jest"1. 

Rzeczywistość transcendentna, która jest udziałem człowieka, nie może być poznawana 
na sposób rzeczywistości materialnej. Tak myśląc człowiek popełnia błąd, który zamyka mu 
drogę do poznania owej rzeczywistości. Kategorie empiryczne przy badaniu głębszego 
wymiaru ludzkiej egzystencji czy szukaniu Absolutu odcinają człowieka od możliwości 
dojścia do prawdy. Nawet ewentualny znak „zza światów", który jest ukrytym pragnieniem 
niejednego człowieka, przy empirycznym nastawieniu może być odczytany jedynie jako 
działanie praw przyrody. W Imperatywie po wypowiedzi Augustyna skierowanej do 
zmarłego profesora zapanowała niezmącona cisza i za chwilę, tak jak on sobie życzył, spadła 
z gałęzi potężna czapa śniegu. Augustyn jednak zaśmiał się tylko i wytłumaczył to sobie 
prawem ciążenia2. Stosując zatem tego rodzaju metody poznawcze człowiek eliminuje 
całkowicie możliwość dotarcia do swego głębszego wymiaru. Przy empirycznym nastawieniu 
człowieka mistyka traci również swoją wartość przekonywającą, bd podobnie jak poprzednio 
będzie ją człowiek tłumaczył na sposób czysto naturalny. Bohater Iluminacji udaje się do 
klasztoru kamedulskiego, gdzie rozmawia z zakonnikami i obserwuje ich ascetyczne życie. 
Ale i u nich nie znajduje odpowiedzi na dręczące go pytania metafizyczne. Z przyjętego 
bowiem przezeń racjonalistycznego punktu widzenia zjawiska mistyczne dadzą się 
wytłumaczyć w kategoriach wysiłku woli człowieka lub jako stany po zażyciu określonych 
środków farmakologicznych (np.typu LSD) 3. Skłonność człowieka do empirycznego, 
matematyczno-fizycznego sposobu poznawania rzeczywistości transcendentnej może 
przybrać postać groteski, jak to ukazuje Reżyser w Imperatywie. Augustyn (nawiązanie do 
Augustyna zHippony) boryka się z trudnościami znalezienia Boga. Próbuje Go najpierw 
szukać na wzór współczesny; za pomocą wyliczeń matematycznych, rachunku 
prawdopodobieństwa. Chce doświadczyć Jego obecności za wszelką cenę, prowokuje Go 
nawet do interwencji przez popełnienie świętokradztwa w świątyni prawosławnej. 
Dramatyczne zabiegi bohatera Imperatywu potwierdzają tęsknotę istoty ludzkiej 
za transcendencją oraz niemożliwość „doświadczenia" jej za pomocą współczesnych metod 
poznawczych. Fi lmowi temu w niektórych momentach można przypisać pewien odcień 
satyryczny, gdy ukazuje bezkrytyczną wiarę człowieka w potęgę rozumu i we wszechmoc 
współczesnej cywilizacji. 

Zdaniem Zanussiego stechnicyzowana cywilizacja wywiera również swój zgubny wpływ 
na zachodnią teologię. Przejawia się w próbach wyrażania na siłę za pomocą rozumu tego, 
co w taki sposób jest ze swej natury niewyrażalne. Poszukiwanie Absolutu powinno zatem 
odbywać się metodami właściwymi dla tej rzeczywistości. Bliższe temu postulatowi jest 
prawosławie i prosta religijność polska. Wyżej wymienione sceny Reżyser uzupełnia własną 
deklaracją: - „Widzę w niej [tzn. w religijności prawosławia] mądrość, która mnie zachwyca 

1 Imperatyw, s. 18, 
2 „To kiepski żart, profesorze. Odwilż, proces fizyczny. Ta kiść śniegu musiała spaść właśnie w tej chwili, bo tak każą 

prawa ciążenia. Nie ma pana!", Imperatyw, s. 19, 
3 Iluminacja, s. 232. 

88 



Opowiadam o niej pogłębiając swoją własną naturę, szydząc z rozumowego przeżywania 
religii ponieważ tylko wtedy ma ona dla mnie sens, kiedy sięga do sposobów wyrażania, 
wobec których umysł ludzki jest bezsilny".1. 

Do poznania Absolutu można dojść przez wiarę. Nie jest to wymaganie czegoś 
niemożliwego, bo w rzeczywistości osiągnięcia naukowe, prawa naukowe, trzeba także 
przyjmować na „wiarę". Podkreśla to rozmowa bohatera ze studentami: „Słusznie pytasz 
0 wiarę. Nie wiem, czy tak jest, czy nie, ale wolno nam wierzyć. Wiara w związki 
przyczynowo-skutkowe jest również wiarą"2. Doświadczenie Absolutu utrudniają 
współczesnemu człowiekowi zmiany ekonomiczne, polityczne, kulturowe czy planowa 
ateizacja. Scenariusz filmu Z dalekiego kraju zawiera sceny związane z bezpardonową 
walka z religią, (np. rozmowa oficera UB z księdzem: - „Człowiek nowoczesny nie wierzy 
w dogmaty. Niech się ksiądz jeszcze namyśli, proszę nie zapominać, że przyszłość księdza jest 
w naszych rękach" - Ksiądz odpowiada: - „Według mojej wiary moja przyszłość jest w ręku 
Boga")3. Nie są to jednak metody, które przynoszą sukces. Film Z dalekiego kraju ukazuje 
próbę laicyzacji przez zmiany polityczno-ekonomiczne w kraju po drugiej wojnie światowej, 
przez industrializację, urbanizację, imigrację ludzi ze wsi do miast oraz przez zrywanie przy 
tym dotychczasowych więzów kulturowych. Dramatyczna walka ludzi zamieszkujących 
Nową Hutę o krzyż na placu i o budowę kościoła, a także reakcja tych ludzi w czasie 
pierwszej wizyty papieskiej w Polsce stawiają jednak pod znakiem zapytania skuteczność 
laicyzacji. Zanussi ukazuje w tym filmie, że tezy komunizmu o konieczności zrezygnowania 
z wiary w Boga w imię wielkości i szczęścia człowieka, nie sprawdzają się w rzeczywistości. 
Człowiek ze względu na swą niewystarczalność i przygodność z natury swej nastawiony jest 
na poszukiwanie Absolutu. Czyni to po głębszej refleksji nad swym istnieniem, które z jednej 
strony nosi znamię wielkości, a z drugiej niebezpiecznej kruchości. Bez transcendencji, bez 
Boga człowiek byłby postacią tragiczną. - „Bo gdyby nie było nic więcej, gdyby istniało tylko 
to, co spostrzegamy, gdyby świat się kończył wraz ze śmiercią... to przecież wtedy nic 
nie miałoby sensu. Nic, nasze życie, miłość... to strasznie smutne, że tak myślisz,... żenię ma 
nic więcej, że jest życie, to nasze życie, a potem tylko nicość" 4. Gdyby nie było Boga to „my 
jesteśmy zwyczajne bydło. A jeśli jest, to znaczy, że i w nas jest coś, czego w nas nie widać 

1 czego my sami nie widzimy w sobie5. 
Przedstawiona wyżej analiza twórczości Zanussiego pod kątem poszukiwań i odkrycia 

transcendencji człowieka pozwala stwierdzić, że Reżyser postrzega człowieka jako istotę 
z jednej strony tkwiącą w świecie materialnym, z drugiej zaś ciągle przekraczającą ten świat. 
Życie człowieka nie może zatem zamykać się w ziemskich tylko wymiarach. Człowiek jest 
istotą godną „optymistyczniejszej" perspektywy niż przemiana w nicość. Stąd niejedne obrazy 
w filmach Zanussiego nawiązują do doświadczeń ludzi wyratowanych ze śmierci klinicznej 
lub do motywu wędrówki w góry jako symbolu odejścia ku czemuś wzniosłemu 
i nieznanemu6. Człowiek w twórczości Zanussiego nie jest zawężony jedynie do wymiarów 
materialnych. Jest on bytem również duchowym. Z jednej strony t k w i mocno w świecie 
fizycznym, podlega jego prawom, z drugiej zaś przekracza ową fizyczną rzeczywistość. 
Dopiero w takim poszerzonym kontekście można patrzeć na człowieka, który szuka 

K. Z a n us s i .Rozum na służbie, [rozm. przepr. K. Kłopotowski],„Tygodnik Solidarność" 1981. nr 37. 
2 Imperatyw, $.44 
5 A. K i jo w s k i j . J . S z c z e p a ń s k i, Z dalekiego kraju, adapt. K. Zanussi. Warszawa 1980, rnps s. 5, 

Archiwum Reżysera. 
ą Śmierć pośrodku drogi, s. 263 
5 Z dalekiego kraju, s 7 
6 Struktura kryształu, s 89; Spirala, s 30; por. także: L. J . M a j e w s k i, Dom jak góra. O motywach wspinaczki 

po ścianach w filmach Krzysztofa Zanussiego, „Film" 1981, nr 15 

89 



odpowiedzi odnośnie do swej egzystencji. Jako byt przekraczający tę rzeczywistość, może 
sensownie budować swe życie, szukając wartości, które będą na co dzień temu służyły. 

1.3- Poszukiwania aksjologiczne 
Poszukiwania sensu ludzkiego życia umieszcza się w praktyce na płaszczyźnie 

aksjologicznej. Zgodnie z powszechnym doświadczeniem sens ludzkiemu życiu nadają 
wartość. Nie każda jednak wartość jest wstanie nadać pełny sens ludzkiemu istnieniu. 
Niejednokrotnie człowiek doświadcza, że nie wszystkie wartości sprawdzają się w sytuacjach 
granicznych. Za Maxem Schelerem fenomenologia wyodrębnia cztery wielkie klasy 
wartości: hedonistyczne, witalne, duchowe (moralne, poznawcze, estetyczne) i religijne. Te 
ostatnie dotyczą zarówno wierzących, jak i niewierzących, bo chodzi w nich nie tylko o Boga 
ale również o wartości takie, jak np. Ojczyzna, Ludzkość itp. Dwie pierwsze klasy nazywane 
są wartościami niższymi, a dwie ostatnie - wyższymi1. Można także wartości niższe 
zaszeregować do klasy „mieć", a wyższe do klasy „być". Wartości niższe nadają pozorny sens 
życiu na co dzień, ale przychodzi czas, kiedy one nie wystarczają, tak jak nie wystarczyły 
bohaterowi Spirali, zaskoczonemu nieuleczalną chorobą i zbliżającą się śmiercią. A jednak 
w praktyce, jak to ilustruje twórczość Zanussiego, człowiek ceni najbardziej, akceptowane 
zresztą przez ogół społeczeństwa, takie wartości jak kariera, dobra materialne, sukcesy czy 
wygodne życie. Wówczas pytania egzystencjalne schodzą na dalszy plan, albo są w ogóle 
wyparte, aż do czasu, w którym się okaże, że wszystko to, na co człowiek stawiał, nie miało 
sensu. 

Pytania o sens życia w kontekście wartości umieszcza Reżyser wprost w filmie Struktura 
kryształu. Występują w nim dwaj koledzy ze studiów. Są oni reprezentantami 
przeciwstawnych sobie hierarchii wartości. Jeden z nich robi błyskotliwą karierę naukową 
w mieście, drugi natomiast na wsi żyje cicho i skromnie wykonując swoje zawodowe 
obowiązki. Postawa Marka, dążącego ze wszystkich sił i za każdą cenę do kariery, zostaje 
zakwestionowana przez fundamentalne stwierdzenie Jana: - „Błąd tkwi w tym, że ludziom 
często wystarcza sama funkcja... a człowiek to coś więcej"2. 

Podobnie bohaterka fi lmu Za ścianą szuka sensu swego życia w zrobieniu doktoratu, 
Nie mając odpowiednich dyspozycji intelektualnych, aby ten cel osiągnąć, podejmuje próbę 
samobójstwa, ponieważ nic innego się dla niej nie liczy. Również Andrzej z Próby ciśnienia 
nie widzi sensu życia poza swą pasją badawczą. Dla bohatera Zaliczenia zaś najważniejszą 
rzeczą jest zdobycie pozytywnego stopnia w indeksie, za który gotów jest zapłacić utratą 
swojej godności. Taka hierarchia wartości poniża człowieka; jakiż mały wydaje się bohater 
Gór o zmierzchu, planujący wykorzystać wspólną wyprawę w góry ze starym profesorem 
na załatwienie swoich prywatnych spraw, w zestawieniu z postacią owego profesora, który 
całe życie wyznawał i praktykował wiarę w pierwszoplanową wartość ludzkiej godności. 
Symbolika gór jest w tym filmie nawiązaniem do tej hierarchii wartości. 

Postawienie na czele hierarchii wartości dóbr materialnych nie tylko degraduje 
człowieka, ale także pozbawia go szczęścia płynącego z poczucia sensu życia. Wbrew 
pozorom nieszczęśliwe jest towarzystwo weselne z Kontraktu. „Całe życie jest straszne" 
oświadcza dobrze sytuowany ordynator 3. Nie może znaleźć swego miejsca bohaterka 
Pokuszenia. Nie pomaga jej w tym majątek męża i wszystkie możliwości, jakie przed nią 
stoją. Nikt nie jest w stanie pomóc jej w trudnościach, jakie przeżywa. A n i psycholog, który 
na domiar złego sam nie wie, po co żyje, ani mąż, który uważa, że ratunkiem dla niej będzie 
jakieś twórcze zajęcie. Jednak sama praca nie może nadać pełnego sensu ludzkiemu istnieniu, 

1 J. T i s c h n e r, Wartości etyczne i ich poznanie, -Znak" 1972, s. 636-638. 
1 Struktura kryształu, s. 91 
5 Kontrakt, Warszawa 1980. s. 100. 

90 



bo człowiek musi wiedzieć, dlaczego, poco żyje i pracuje1. Musi więc on najpierw 
odpowiedzieć sobie na bardziej podstawowe pytania, dotyczące jego egzystencji. Brak tych 
odpowiedzi, czy w ogóle stawiania tego typu pytań powoduje, że życie człowieka 
pochłoniętego pogonią za pieniądzem i spędzanie czasu na robieniu interesów wygląda 
bardzo żałośnie. - „Czemu my w kółko mówimy o tym samym od lat, jakby na świecie 
nie istniało nic poza naszą karierą, naszym małżeństwem i recesją. Czym my właściwie 
żyjemy? Po co, i o co nam chodzi"?2 Jeszcze bardziej dramatycznie brzmią słowa Ludwika 
na balu z okazji wielkiego sukcesu życiowego, jakim jest otwarcie przez niego nowoczesnej 
fabryki. Obecni tam goście są przekonani o jego całkowitym szczęściu. O n jednak, ku ich 
zaskoczeniu, mówi, że jest życiowym bankrutem. Budował, bo chciał „zapełnić wewnętrzną 
pustkę betonem", ale daremne okazały się jego wysiłki. A teraz nie może nawet spalić tego, 
co zbudował, ponieważ wyposażył fabrykę w doskonałe zabezpieczenia przeciwpożarowe5. 

Bardziej może jeszcze pogłębioną analizę zagadnienia sensu ludzkiego życia przeprowadza 
film Imperatyw. Bohater próbuje znaleźć wolność, zrozumieć sens wszelkich ograniczeń, 
jakie człowieka krępują. Przypomina on swą stanowczością Witolda z Constansu. Fi lm mówi 
wyraźnie, że w świecie przyrody sens to przystosowanie do przetrwania, człowiekowi jednak 
takie pojęcie sensu nie wystarcza4. Człowiek bowiem, chcąc znać sens swego istnienia, chce 
zrozumieć siebie i pojąć ograniczenia, jakie na niego nakłada los nie podlegający ludzkim 
wpływom. Człowiek chce również poznać ograniczenia wypływające z uwarunkowań 
społecznych, takich jak praca, normy zachowań itp. Mówienie o normalności człowieka czy 
normie ludzkiego postępowania jest bezprzedmiotowe, jeśli się nie określi wcześniej sensu 
życia człowieka i tego, co on robi. Człowiek jest czymś więcej niż „kiść" śniegu, z pierwszej 
sceny Imperatywu, która spada „bez sensu" z drzewa w określonych przedziałach 
czasowych, ponieważ tak jej każe prawo natury 5 Jednostka ludzka chce być panem siebie 
i chce wpływać na swój los. Pod względem stawiania egzystencjalnych pytań bohaterzy 
Zanussiego różnią się. Bohater Imperatywu poszukuje sensu ludzkiego istnienia 
z konsekwencją posuniętą aż do granic normalności, uwidacznia się to w rozmowie 
z teologiem. - „W pana mniemaniu jestem szaleńcem, bo przeżywam to, co jest przedmiotem 
pana studiów intensywniej niż przewiduje norma"?6 Inną skrajną postawę reprezentuje 
partnerka Augustyna, która uważa, że ważne są jedynie sprawy życiowe. Film prowokuje do 
refleksji, czy słuszną rzeczą jest częste stawianie podstawowych pytań egzystencjalnych. Czy 
może lepiej żyć tak jak ludzie, którzy „wiedzą, o co nie należy pytać"? Jakie jest podłoże 
budzenia się tych problemów?, Czy może słuszne jest stwierdzenie, że pytania te rodzą się 
w wyniku braku zaangażowania człowieka w codzienne obowiązki?7. 

Pytania te są jednak czymś ściśle związanym z naturą ludzką. Biorą się z tęsknoty za czymś 
wyższym, czymś co się nie wyczerpuje w zaspokajaniu codziennych potrzeb czy osiąganiu 
sukcesów społecznych. Wyrażają to dobitnie słowa Augustyna na pogrzebie swego 
profesora: „- Ja nie nad nim płaczę. Nad sobą. Pomyślałem sobie, że może masz rację. Pewnie 
będzie tak, jak mówisz. Dostanę awans, zostanę profesorem, wydam swoich parę książek, 
zestarzeję się i umrę nie będąc nic mądrzejszym, nie przeżyję nic więcej, nie dokonam nic 
niezwykłego. - Czemu nie dokonasz? Wszystko możesz dokonać. - Wszystko to tyle co nic" 8. 

K. Za n us s i,Pokuszenie, mps,s. 13,17, Archiwum Reżysera. 
2 K. Z an uss i,Pokuszenie, mps,s. 28,17, Archiwum Reżysera. 
3 K . Z a n u s s i. Pokuszenie,mps,s. 28,17, Archiwum Reżysera. 
4 Imperatyw, s. 6. 
5 Imperatyw, s. 5 
6 Imperatyw, s. 10. 
7 Imperatyw,s. 9,11,12, 
9 Imperatyw, s. 17. 

91 



Sens ludzkiego życia, według twórczości Zanussiego polega na odkrywaniu takich 
wartości, które byłyby oparciem dla człowieka w każdej sytuacji egzystencjalnej, 
w trudnościach życiowych, w nagłej nieuleczalnej chorobie i zbliżającej się śmierci. Takimi 
zaś wartościami nie są dla człowieka dobra materialne czy prestiżowe. Nie jest też zdrowie 
czy życie. Mówią o tym sceny z Próby ciśnienia. Andrzej czuje wewnętrzną pustkę 
rezygnując ze swej pasji badawczej. Gotów jest poświęcić dla niej zdrowie, a nawet życie1. 
W Lekcji anatomii ukazuje Autor ludzi, którzy oddają wolność a nawet życie za jakąś ideę2. 
W Iluminacji Franciszek gotów jest „zdychać w biegu", chcąc zrealizować coś tu na ziemi 3. 
^Pokuszeniu bohaterka kwestionuje pobyt śmiertelnie chorej matki w nowoczesnym, 
ale całkowicie pozbawionym ludzkiego ciepła szpitalu. ,.Co jest ważne, czy żyć tu smutno 
i długo, czy śmiać się w domu choćby krótko"4. 

Jak bardzo złudne są wartości, na które stawia duża część współczesnych ludzi, można 
przekonać się na przykładzie losów bohatera Spirali. Jest on przedstawicielem 
społeczeństwa konsupmcyjnego, jednostką, która w pełni korzystała z możliwości, jakie 
dawało jej zajmowane stanowisko, pozycja społeczna, pozwalająca jej cieszyć się życiem. 
Wartość tego wszystkiego dobitnie oszacowana została przez Zanussiego w scenie wrzucenia 
kluczyków od luksusowego samochodu w górską przepaść5. Autor stawia bohatera 
w sytuacji granicznej aby mógł uzyskać perspektywę niezbędną człowiekowi do 
przewartościowania swego życia. „Spowiada się bohater przed sobą i przed otoczeniem. Jest 
to gorzka, rozrachunkowa i okrutna spowiedź, są to wyznania niechrześcijanina, a przecież 
w gruncie rzeczy chrześcijanina. Spirala to rzadki w polskim kinie utwór o sensie śmierci. 
Reżyser przypomina, że każdy będzie musiał złożyć przed własnym sumieniem raport ze 
swego życia"6. Bohater Spirali żył w pełni beztroskim samozadowoleniu. Brakowało mu 
czasu i chęci, by zastanawiać się nad sensem swego życia. Nagle odkrył, że nie tylko nie jest 
przygotowany do nadchodzącej śmierci, ale że nie był w ogóle przygotowany do życia. Poczuł 
się oszukany i poniżony. Pojął, że obce mu jest na co dzień jakiekolwiek doświadczenie 
transcendencji. O w e dwie rzeczywistości, które składają się na doczesność i wieczność, nigdy 
nie spotkały się w jego życiu. Teraz ujrzał wyraźnie punkt przecięcia się ich i doznał szoku7. 
Podkreśla to Zanussi w swym wywiadzie: - „Ten bohater jest kimś najbiedniejszym, jest 
człowiekiem, który umiera najżałośniej, ponieważ nic niema na swoją obronę, żadnych 
wartości, żadnych świętości, żadnych przekonań, żadnej wiary, która pozwoliłaby mu 
pogodzić z faktem, że on sam jako jednostka jest przemijający i że jego czas nastał... jest 
to antybohater, produkt naszych czasów, naszej epoki, w której jednostkowa przyjemność, 
konsumowanie, sprawowanie władzy, jest czymś tak oczywistym, że ludzie zapominają 
zupełnie, że to miał być kiedyś środek prowadzący do jakiegoś wyższego celu, czy 
to społecznego, czy to poznawczego, czy metafizycznego8." 

Współczesny człowiek, czego ilustracją są inni bohaterowie filmów Zanussiego, 
legitymuje się często systemem wartości przyjętym przez bohatera Spirali. Jego wartości też 
nie wytrzymują próby w sytuacji granicznej i też okazują się nieprzydatne - jak Tomaszowi 
kluczyki od luksusowego samochodu. Stawianie na czele hierarchii tzw. wartości niższych 
nie jest wstanie rozwijać człowieka i nadawać sens jego życiu. Linia podziału między 
wartościami przebiega u Zanussiego wzdłuż ludzkich postaw „mieć" i „być". 

Próba ciśnienia, s. 57 
4 Lekcja anatomii, nips. Archiwum Reżysera. 
? Iluminacja, s, 240. 

4 Pokuszenie, s. 23. 
' Spira/a,s.9. 
" J. W ó i c i k,Zanussiego świat wartości, „Ład" 1983, nr 4. 

J. Z a t o r s k i. Ars moriendi, „Kierunki" 1978, nr 41. 
s E . M a r c i n k o w s k -A,Rozmowa z K. Zanussim, rnps, s. 7, Archiwum Reżysera 

92 



Czy istnieją takie wartości, które wytrzymywałyby konfrontację z sytuacjami 
granicznymi, chorobą, śmiercią? Takie, na których człowiek mógły w każdej sytuacji 
budować sens swego życia? Chociaż w twórczości Zanussiego człowiek często ukazywany 
jest jako istota pełna wątpliwości, z trudem poszukująca swego miejsca w świecie i nie zawsze 
stawiająca na wartości właściwe, to jednak sam Reżyser zdaje się być przekonanany 
o istnieniu czegoś stałego i absolutnego i to przekonanie stara się przekazać swoim widzom. 
Ideę tę można dostrzec we wszystkich jego filmach, zauważa to także prawie każda recenzja, 
wskazują na nią i jego osobiste wypowiedzi 1. Znajduje ona wyraz szczególnie w domaganiu 
się od bohaterów heroicznej rezygnacji w imię określonych wartości wyższych. Zanussi każe 
np. Janowi ze Struktury krzyształu wyrzec się ponętnej perspektywy kariery naukowej, 
jaka stanęła przed nim po zakończeniu studiów. Od bohaterów Zaliczenia i Gór 
0 zmierzchu oczekuje bezkompromisowej rezygnacji z doraźnych korzyści na rzecz 
zachowania swej ludzkiej godności. Z podobnych też motywów bohater Życia rodzinnego 
postawiony zostaje w trudnej sytuacji wyboru między własnym szczęściem i prawem 
realizacji prywatnego życia według swoich osobistych planów a obowiązkami wobec 
zagrożonej w swoim bycie rodziny. Przedstawione sceny filmów dowodzą przekonania 
reżysera o istnieniu czegoś niezmiennego, niezależnego od człowieka, co powinno być 
uszanowane przez niego w imię zgody z samym sobą. 

W Barwach ochronnych prezentuje Zanussi obok siebie dwie postacie diametralnie 
różniące się opiniami odnośnie do stałości i obiektywności ładu moralnego i wartości 
moralnych. Człowiek zajmujący wysokie stanowisko na uczelni, posiadający doświadczenie 
1 spryt życiowy - jest zwolennikiem relatywizmu moralnego. Ostatecznie przegrywa jako 
człowiek w konfrontacji ze swoim podwładnym, który wierzy w istnienie absolutnego ładu 
moralnego. W filmie o wymownej nazwie Constans bohater osadzony zostaje we 
współczesnych warunkach społecznych, wśród ludzi, którzy zdążyli się do nich 
przystosować. Jego postawa (nawiązuje do niej tytuł filmu) wwwołuje powszechne oburzenie 
i powoduje ataki na niego. Zamiarem Reżysera nie jest jednak wykazanie niemożliwości 
pogodzenia życia we współczesnym świecie z moralnością absolutną, jak to może sugerować 
akcja filmu, lecz oskarżenie społeczeństwa i jednostek, które odeszły od stałych zasad 
moralnych. Postać bohatera Constansu jest jak gdyby zwierciadłem, w którym odbijają się 
czyny dalekie od ideałów moralnych. Chodzi tu o realistycznie odtworzone nieuczciwe 
ludzkie postawy wobec dobra wspólnego, ale jeszcze bardziej o konsupmcyjne nastawienie 
społeczeństwa i łatwość omijania zasad moralnych. Film ten jest także wyraźną deklaracją 
Zanussiego za wiarą w istnienie stałego i obiektywnego ładu moralnego, którego łamanie 
nie usprawiedliwia żadna okoliczność zewnętrzna. Podkreśla to Reżyser jeszcze • wyraźniej 
w swojej wypowiedzi: - „Powiedziano mi, że Constans będzie filmem niesłusznym, ponieważ 
będzie głosił możliwość moralności absolutnej, a tymczasem moralność, jak głoszą marksiści, 
akcentuje, że wszystko jest względne, uwarunkowane czasowo, zależy komu służy. Wobec 
tego mój bohater nie może być ukazany jako ten, który ma rację, bo to by znaczyło, że istnieją 
racje w ogóle, a przecież, zdaniem moich rozmówców, one nie istnieją. Wolność, ale dla 
kogo, racje, ale w czyim interesie"2. Dalej Autor przyznaje, że ogromnie „tęskni" 
za wartościami absolutnymi, czuje się zmęczony i zawiedziony występującym relatywizmem 
moralnym. Nie można, jego zdaniem, mówić, że wszystko jest względne i „zależy od sojuszy". 
Bo kłamstwo pozostaje w każdym momencie kłamstwem, a wartość jest wartością w ogóle. I , 
jak sam przyznaje, to właśnie próbuje powiedzieć widzowi w swoich filmach. Przyjęcie 
względności jest jego zdaniem bardzo niebezpieczne, bo wtedy można spokojnie czynić zło 
dla osiągnięcia tak czy inaczej pojętego dobra. „A jeśli się wierzy, żenię wszystko jest 

K. Z a n u s s i , Opcja przekorna za świadomością, [rozm. przepr. T. Krzemień]. „Kino" 1977, nr 2. 
2 Rozmowa z K. Zanussim, „Tygodnik Powszechny" 1981, nr 5 

93 



względne, to wtedy nawet niech dobro przegrywa, ale nie użyjemy miecza, który jest 
nieczysty, którego użycie będzie złamaniem naszych ideałów"1. W filmach Zanussiego 
dostrzega się próbę rozwiązania konfliktu między nastawieniem materialistycznym 
wyrażającym się w zawężeniu człowieka do perspektywy tylko przyrodniczej a postawą 
afirmującą etyczną potrzebę transcendencji, związaną z koniecznością zakotwiczenia 
wartości w czymś stałym i absolutnym 2. Uzupełnieniem Constansu wydaje się być fi lm 
Kontrakt. Pokazuje on od strony praktycznej, że życie bez moralnego „constans" nie jest 
godne człowieka, przynosi wewnętrzną pustkę, wyjaławia całe społeczeństwo, przemieniając 
je w bezkształtną masę bez ideałów, nastawioną na konsumpcję. 

Za koniecznością przyjęcia i kierowania się w życiu wyższymi wartościami moralnymi 
opowiada się Reżyser w sposób zdecydowany w filmie Lokaj z Schoenbrunnu. Ukazuje 
w nim człowieka robiącego karierę za wszelką cenę, konsekwentnie kierującego się w życiu 
zasadą: „Cel uświęca środki". Nie ma on żadnych hamulców moralnych, nie cofa się przed 
morderstwami i zdradami nawet najbliższych, drogę jego kariery znaczą ludzkie krzywdy, 
nieszczęścia. Oprócz refleksji nad ludzką naturą i nad niebezpieczeństwami, jakie niesie dla 
świata relatywizm moralny, f i lm zawiera również optymistyczne przesłanie. Wyraża je 
Reżyser wekspłikacji do filmu: - „A jeśli mnie ktoś zapyta, czy warto robić f i lm o łajdaku, 
odpowiem, że warto, jeśli z refleksji nad łajdackim żywotem wynika, że we wszechświecie 
istnieje porządek złego i dobrego, którego nie zdoła przechytrzyć nawet człowiek tak 
doskonale niemoralny jakiego może jedynie stworzyć wyobraźnia"3. 

Obiektywny porządek moralny istnieje niezależnie od woli ludzi, także i wówczas, gdy 
niektórzy chcą go za wszelką cenę podważyć. Ukazuje to Zanussi w filmie sięgającym 
tematyką drugiej wojny światowej - Drogi wśród nocy. W jednym z wątków eksponuje 
konflkt przeżywany przez niemieckiego żołnierza w związku z rozkazem przełożonych, 
dotyczącym zabijania niewinnych ludzi, a niedającym się oszukać głosem sumienia4. Tę samą 
myśl wyraża Reżyser w Lekcji anatomii, gdy w imię sprawiedliwości domaga się sądu 
nad reżimami totalitarnymi, wyposażonymi w doskonałą technikę do zniewalania i niszczenia 
ludzi. Film ten jest bezdyskusyjnym argumentem za moralnością absolutną jako podstawą do 
istnienia i rozwoju ludzkości5. 

Refleksja Zanussiego nad przygodnością człowieka, przypominanie o jego przemijalności, 
a zarazem transcendencji wobec świata przyrody pozwalają, w sposób w miarę pełny, ujrzeć 
sytuację życiową człowieka. Zanussi jednak na tym nie poprzestaje lecz, usiłuje bliżej określić 
w czym człowiek może odnaleźć siebie. Stawia go przed wyborem: albo pójście 
za wartościami, jakim hołduje współczesne społeczeństwo, (kariera, chęć wybicia się, 
sprawowanie władzy nad innymi), albo zwrócenie się ku swemu wnętrzu, skupienie się 
na swoim człowieczeństwie jako najwyższej wartości. Przedstawia „za i przeciw" jednej 
i drugiej postawy. Pierwsza przynosi wprawdzie człowiekowi przyjemności i satysfakcje, 
ale przemijające. Druga natomiast wymaga wysiłku, zaparcia się siebie, ale daje poczucie 
stałości i pewność rozwoju siebie samego. 

Człowiek w koncepcji Zanussiego jest bytem, który swoją istotę, posłannictwo i rozwój 
znajduje w realizacji wartości moralnych. Można stwierdzić, że człowiek w jego twórczości 
jest istotą moralną i jedynie w wartościach moralnych znajduje sens swego życia. Co to są 
wartości moralne? Jak je można określić? Wydaje się, żenię miniemy się z prawdą, gdy ideę 
twórczości Zanussiego wyrazimy językiem etyki, według której wartości moralne są 

1 Rozmowa z K. Zanussim, „Tygodnik Powszechny" 1981, nr 5 
2 P. D ' A g os t i n i,Zanussi, „Ii Castro cinema, „La Nuova Italia" 1981. 
3 Eksplikacja do filmu, Zo&ay z Schoenbrunnu, mps.s. 1, Archiwum Reżysera. 
4 K. Z a n u s s i , Drogi wśród nocy, mps, s. 17, Archiwum Reżysera. 
5 Film ten zawiera zbiór informacji o zniewalaniu i niszczeniu przez rządzących niewygodnych jednostek. Zanussi 

przedstawił w nim m.in. naukowe dane o torturach stosowanych w historii i obecnie. 

94 



wartościami wyrastającymi ponad wszelkie inne. One to organizują i hierarchizują całość 
wartości, a przez to porządkują życie ludzkie i nadają mu sens. Określeniem „moralne" 
oznacza się najwyższe wartości życia ludzkiego, także jak prawda, sprawiedliwość, wolność, 
uczciwość, dobroć, odwaga, heroizm. Odnoszą się one do działania ludzkiego jako takiego: 
„dobry" jako człowiek, a nie jako np. dobry artysta, naukowiec, sportowiec. Wartość moralna 
ma charakter jakby transcendentny w stosunku do czynów ludzkich, znajduje się u podstaw 
każdego działania rozumnego podjętego dobrowolnie 1, 

Wartości moralne cechuje chakter powinnościowy. Nie spotyka się tego u innych 
wartości. W przeciwieństwie do pozostałych sfer aksjologicznych wartość moralna 
nie pozostawia człowiekowi dowolności w wyborze. Z zobowiązaniem jakie nakładają 
wartości moralne na człowieka wiąże się odpowiedzialność za siebie i za drugich, a więc 
zagadnienie spełnienia podstawowego sensu własnej egzystencji. Wartość moralna jest 
więc tym, co odpowiada całości powołania człowieka jako osoby. 

2. Człowiek w odkrywaniu i wyborze 
wartości moralnych 

W ujęciu Zanussiego sens ludzkiego życia zawiera się w realizowaniu wartości moralnych. 
Stwierdzenie to niesie z sobą pytanie o zdolność człowieka do poznania tych wartości. W jaki 
sposób i na ile wartości te są postrzegane przez człowieka? Co należy czynić, aby człowiek 
potrafił je zawsze dostrzec? Jak mocno go obligują? Z poznawalnością wartości moralnych 
łączy się ściśle zagadnienie zdolności człowieka do wolnego ich wyboru, to jest kwestia, czy 
i na ile człowiek jest zdeterminowany w swoim działaniu? Jak daleko sięgają ograniczenia 
wolności ludzkiej w wyborze wartości, wyznaczające granice jego odpowiedzialności? 

2.1. Doświadczenie sumienia 
Człowiek nieustannie staje wobec różnych wartości i wobec konieczności 

odpowiedniego ich uhierarchizowania, tak aby jego życie posiadało cel i sens i aby był 
człowiekiem w pełnym tego słowa znaczeniu. Jakie jednak ma on możliwości odkrycia 
wartości, które służą rozwojowi jego człowieczeństwa? W jaki sposób może poznać właściwą 
hierarchię wartości? U bohaterów Zanussiego dostrzega się często zjawisko doświadczania 
przez nich powinności wobec osoby ludzkiej; powinności opieki i troski wobec swoich 
bliskich, rodziny. Człowiek na przykład „wie", że nie powinien opuścić współmałżonka czy 
dzieci w poszukiwaniu własnej wolności2. „Wie", żerna obowiązek opieki nad bliskimi 
kosztem nawet osobistego szczęścia i rezygnacji z własnych planów życiowych 3. 
Doświadczanie powinności nie ogranicza się tylko do osób bliskich, lecz dotyczy stosunku do 
każdego człowieka znajdującego się w potrzebie. Mężczyzna w filmie Twarzą w twarz czuje 
się wewnętrznie przymuszony do udzielenia pomocy nieznajomemu, prawdopodobnie 
przestępcy, zagrożonemu śmiercią. Docent z filmu Za ścianą odkrywa taką samą powinność 
wobec zagubionej życiowo sąsiadki. Bohater Hipotezy wie, żerna obowiązek ratowania 
nieznajomej tonącej kobiety bez względu na niebezpieczeństwo narażenia własnego życia. 
Powinność więc, jaką człowiek doświadcza wobec drugiego człowieka, nie jest zależna od 
stopnia pokrewieństwa czy zaawansowania danej znajomości. Każdy człowiek jest nią objęty 
z samego tytułu bycia człowiekiem. Powinność ta jest bezwarunkowa, czyli obowiązuje 
niezależnie od trudności i ofiar, jakie trzeba ponieść, aby ją spełnić. Nieważne stają się też inne 
okoliczności, jak np. pozycja społeczna zagrożonej osoby lub osoby doświadczającej 

1 S. W i t e k, Chrześcijańska udzja moralności, s. 106-108, 
2 Por. K. Z a n u s s i , Bilans kioartalny, mps, Archiwum Reżysera. 
5 Por. K. Z a n u s s i , Życie rodzinne, mps, Archiwum Reżysera. 

95 



powinności1. 
W zakres powinności, jakiej doświadcza człowiek wobec osoby ludzkiej, wchodzi 

również jego własna osoba. Powinność wobec własnej osoby jest także kategoryczna 
i bezwarunkowa. Człowiek czuje, żenię może „iść na kompromisy" lub wykonywać coś 
co przynosi doraźną korzyść, w przypadku gdy taka decyzja jest sprzeczna z ludzką 
godnością. Na przykład bohater Gór o zmierzchu nie powinien załatwiać swoich interesów 
wykorzystując słabość profesora i sytuację, która czyniłaby prośbę o protekcję szczególnie 
niską moralnie 2. Człowiek doświadcza, że w razie potrzeby musi płacić za własną godność 
każdą cenę, nieraz nawet ryzykując życiem, tym bardziej więc poświęcając swoją karierę 
zawodową czy społeczną. Musi niekiedy zmieniać swoje plany życiowe i zdobywać się 
na prawdziwy heroizm 3. Powinności takiego postępowania doświadcza człowiek w swoim 
wnętrzu, niezależnie od heterogennego dyktatu, a nawet wbrew obcym zarządzeniom. 
Wewnętrzny imperatyw jest tak bardzo silny, że człowiek „nie może" inaczej postąpić4, 
Decyduje się on na więzienie lub śmierć w imię spełnienia powinności płynącej 
z wewnętrznego przekonania5. Wypełnienie tej powinności jest warunkiem pozostania 
w zgodzie z samym sobą. Niespełnienie natomiast lub wręcz dokonanie czynu wbrew swemu 
przekonaniu godzi w osobę ludzką, powoduje jej wewnętrzne rozdarcie. Człowiek traci jakby 
fundament, na którym budował swoje życie. Rozsypuje mu się w gruzy to, co stanowiło jego 
istotę, jego człowieczeństwo. Wnętrze człowieka „protestuje" przeciwko temu, co się stało. 
Intensywność owego protestu jest proporcjonalna do ważności czynu dokonanego przez 
człowieka 6. Owszem, także proporcjonalna-do jego wrażliwości, choć emocjonalnie 
przejawiać się może w niewielkim stopniu. W filmie Twarzą iv twarz stan ten jest 
zilustrowany w obrazie czarnego psa biegnącego za bohaterem „winnym" śmierci człowieka7. 
W Hipotezie życie sławnego profesora ulega gwałtownej zmianie. Cała jego dotychczasowa 
praca uwieńczona wynalazkami traci sens. Bohaterowie Catamont Killing nie korzystają 
z pieniędzy zdobytych za pomocą zbrodni. Ich życie staje się koszmarem i prowadzi 
dziewczynę do samobójstwa, a mężczyznę do oddania się w ręce policji 8. Od wewnętrznej 
„kary" nie są również wolni żołnierze niemieccy z Dróg wśród nocy. Nie pomaga im 
oszukiwanie samych siebie, przekonywanie, że ludzie, których zabijają, stanowią niższą rasę 
czy inny gatunek. Wewnętrzny głos mówi im, że postępują źle 9 

1 Osoba bohatera Hipotezy jest bardzo cenna dla społeczeństwa. Jest on słynnym profesorem, wynalazcą. Kobieta, 
która tonie, jest nikomu nieznana, mimo to sumienie nie daje mu spokoju. 

2 Profesor z Gór o zmierzchu wybiera się co roku na miejsce, gdzie przed laty w czasie wspólne wspinaczki poniósł 
śmierć jego przyjaciel. Bohater filmu chce wykorzystać tę wyprawę w góry do załatwiena z profesorem 
prywatnych spraw związanych z lepszą pracą i mieszkaniem. 

3 Por. Lekcja anatomii, Constans, a także Życie rodzinne. Ten ostatni film różnie był interpretowany przez 
krytykę. Zarzucano Zanussiemu nierealność wymagań, jakie stawiał przed bohaterem. Tymczasem Reżyserowi 
chodziło raczej o podkreślenie wymogów , jakie niesie dla człowieka jego człowieczeństwo i o wykazanie 
bezwzględności powinności moralnych. 

4 Constans,s.43. 
5 Por. Lekcja anatomii. 
6 Ingarden ujmuje to następującą: „Człowiek może dokonywać czynów straszliwych, okrutnych i nieludzkich, lecz 

zarazem jest jedynym stworzeniem, które czuje się upokorzone przez swe złe czyny i stara się odpokutować 
za swoje winy" R. Ingarden, Książeczka o człowieku, s. 22. 

7 Zob. K. Zanussi, K. Żebrowski, Twarzą w twarz, W: K. Z a n u s s i , E . Ż e b r o w s k i , Nowele filmowe, s. 20. 
8 W filmie The Catamount Killing para kochanków zabija przyjaciółkę, aby w ten sposób dokonać włamania do 

kasy bankowej, a następnie zrzuca podejrzenie o grabież i zbrodnię na zupełnie niewinną osobę, uwalniając się 
w ten sposób od podejrzeń. Mimo, że plan się całkowicie powiódł i nikt nie jest w stanie niczego udowodnić, 
to jednak wyrzuty sumienia stają się nie do zniesienia. Kit zwraca się do wspólnika z pytaniem, czy nie lepiej iść 
na policję i wyznać wszystko. „Bylibyśmy wolni". „"Wolni"? - dziwi się jej wspólnik. - „Czy ty wiesz, co ty mówisz?" 
Kit odpowiada, że woli raczej iść do więzienia niż żyć z tym strasznym uczuciem. Ostatecznie Kit popełnia 
samobójstwo, a jej wspólnik oddaje się w ręce policji błagając o zadanie mu śmierci. Por. J. and S. More, 
The Catamount Killing, New York 1973. 

9 Por. Drogi wśród nocy, s. 21. 

96 



Doświadczenie wewnętrzne ukazuje wyraźnie różnicę między tym, co dobre, a tym co złe, 
między tym co moralne, a tym, co niemoralne. Człowiek poznaje na gruncie doświadczenia 
moralnego wartość osoby ludzkiej i powinność jej uszanowania w każdej ludzkiej istocie 
niezależnie od stopnia pokrewieństwa czy relacji społecznej. To poznanie ma charakter 
powszechny. Jest ono źródłem podstawowej wiedzy moralnej, mówiącej o tym, że należy 
afirmować każdą osobę ludzką, w tym także godność własnej osoby. 

Tę zdolność do poznawania i doświadczania powinności moralnych nazywa się 
sumieniem. Według tradycyjnej terminologii nosi ona nazwę sumienia habitualnego i oznacza 
zdolność poznania moralnego, czyli poznawania powinności afirmowania osoby przez osobę, 
w tym również afirmowania godności własnej osoby. Można ją bliżej określić także jako 
zdolność rozróżniania dobra i zła moralnego, jako podstawową dyspozycję do przeżywania 
i oceniania moralności czynu. Podlega ona kształtowaniu od wczesnych lat dziecięcych ze 
strony przede wszystkim rodziny, która jako podstawowa komórka społeczna czerpie 
doświadczenia moralne ze skarbca pokoleń oraz przekazuje je dalej, jako zespół wartości 
i norm moralnych. Dlatego rodzina w filmach Zanussiego odgrywa dużą rolę 
w kształtowaniu świadomości moralnej. Bohater Constansu buduje wyraźnie swoje życie 
na wartościach, jakie wyniósł z domu, z chrześcijańskiej tradycji, w której został 
wychowany 1 . Jednak konfrontacja własnych przekonań o wartościamch moralnych 
wyniesionych z domu z wartościami uznawanymi przez społeczeństwo rodzi w człowieku 
częste konflikty. Jednostka ma niewielkie szanse, by liczyć na pomoc ze strony 
społeczeństwa w realizacji osobistych wartości, a wręcz przeciwnie - napotyka przeszkody. 
Zachwiane zostały autorytety moralne, załamały się dotychczasowe ideały, świętości 
i systemy wartości2. Często sytuacja społeczna po woduje, że bardzo trudno żyć zachowując 
uczciwość i nieskazitelność moralną. Szczególnie młody człowiek może czuć się 
zdezorientowany i zadawać sobie pytanie, czy wyznawany przez niego system wartości jest 
na pewno właściwy, skoro dostrzega u ludzi starszych nastawienie na wygodne życie, 
kompromisy, sprzedawanie swoich zasad moralnych, postępowanie według idei: „cel uświęca 
środki"3. 

Oprócz praktycznego relatywizmu moralnego, wynikającego z wadliwych sytuacji 
ekonomiczno-społecznych, istnieje jeszcze inny relatywizm, który ma swoje źródło 
w niewłaściwie pojętym poszanowaniu wolności i autonomii człowieka. Polega on na próbie 
wyzwolenia człowieka od nakazów i norm istniejących niezależnie od niego. W myśl tego 
poglądu wszystko wolno byleby nie krzywdzić drugiego człowieka4. 

Inne trudności w rozeznaniu moralnym wiążą się z szarzyzną dnia codziennego, gdzie 
problemy moralne są zagmatwane i dalekie od czarno-białej przejrzystości. W filmie 
Za ścianą na przykład trudno jednoznacznie powiedzieć, jak powinien był postąpić docent; 
wiadomo jedynie, że jest „winien", jeśli „za ścianą" drugi człowiek porywa się na swoje życie 
z poczucia samotności i życiowej przegranej. Nie można wprawdzie wymagać od niego, 

1 Dla Witka matka stanowi fundament jego zasad moralnych. Jest punktem odniesienia, sprawdzianem 
prawidłowości jego postępowania. Por. np. Constans, s. 32. 

2 To, co się stało w Polsce po I I Wojnie światowej w zakresie przemian moralnych ilustruje film o papieżu 
pt. Z dalekiego kraju, gdy ukazuje załamywanie się autorytetów i świętości szczególnie u ludzi opuszczających swe 
dawne miejsce zamieszkania i udających się do miast 

3 W Barwach ochronnych młody asystent konfrontuje swoje wartości moralne z wartościami środowiska, którego 
reprezentantem jest doświadczony docent. Dla docenta takie pojęcie, jak np. sprawiedliwość, uczciwość, wierność 
sumieniu są czymś pustym. Podstawą postępowania winno być osiąganie jak największych korzyści. Tak postępuje 
nie tylko docent, ale również prorektor, który prawdopodobnie nie napisał sam pracy habilitacyjnej, także studenci 
idą w ich ślady, stając się konformistami. Jaki jest więc sens trzymać się wiernie zasad moralnych?Jeszcze 
jaskrawiej wypada ta konfrontacja w filmie Constans. 

4 ,,[W Polsce] - jest jasność. To dobre a to złe. To wolno a to nie wolno. Ten uczciwy, a ten świnia. Tak było. Teraz już 
mniej. A tu nie wiadomo co wolno. I dlaczego? Jak inny człowiek nie cierpi to wolno? Wszystko wolno? Innych 
zasad nie ma, czy tak?", zob.Pokuszenie, s. 47. 

97 



by załatwił po znajomości etat łub opiekował się obcą kobietą. A jednak pozostaje 
świadomość, że coś z jego strony zostało zaniedbane. Podobnie trudna do rozstrzygnięcia 
sytuacja występuje wżyciu rodzinnym, gdzie bohater musi decydować, czy zostawić 
na pastwie losu zdegenerowanego ojca alkoholika bez szans wyleczenia, czy poświęcić swoją 
przyszłość na rzecz zagrożonej rodziny. 

Inne trudności związane z rozeznaniem moralnym ujawniają się przy okazji zagadnienia 
prawdomówności. Jak osądzić bohatera Constansu, który mówi prawdę o nieuczciwym 
postępowaniu swoich kolegów w imię zasady prawdomówności? Co należy postawić 
na pierwszym miejscu, prawdę czy więź koleżeńską?1 Powszechnie mniema się, że istnieją 
sytuacje, w których kłamstwo może być usprawiedliwione. Tak jest np. w Bilansie 
kwartalnym. Marta chce pomóc biednemu chłopcu, to jednak koliduje z jej obowiązkami 
w pracy. Dzwoni do swego biura i kłamie, że stoi w kolejce u lekarza2. Docent z Barw 
ochronnych wyznając względność zasad moralnych tłumaczy swemu młodszemu, pełnemu 
idealizmu współpracownikowi: - „Drogi kolego - czy pomyślał pan kiedy, jak wyglądałoby 
życie bez kłamstwa? Samo pasmo udręki. Co dzień od rana ktoś by panu mówił, żerna pan 
pryszcza na nosie, mnie, że mam duży brzuch, a tymczasem słyszę przymilnie, że schudłem, 
chociaż tyję. Kłamstwo jest tylko opakowaniem, w środku są fakty i one się liczą"3. 

Zagadnienie obowiązku mówienia prawdy występuje również w filmie Kontrakt. Lilka 
z Penelopą i Dorotą znajdują się w Operze. Penelopa jest rozczarowana miernymi 
zdolnościami artystów. - „Cóż za miłosierna publiczność. Przecież to okropne! Tańczą 
nierówno. Ona ma wdzięk niedźwiedzia". Ale rozpoznana przez tychże artystów w czasie 
przerwy w występie, rzuca im się na szyję nie przestając gratulować i chwalić. Zdziwiona 
Lilka próbuje publicznie stwierdzić, że Penelopa kłamie. Dorota jej przerywa, a następnie 
wyjaśnia: - „Tym młodym byłoby przykro... to inny język. To nic nie znaczy. Konwencja. Tak 
jak się mówi 'dzień dobry', a nie znaczy, że dobry" 4. Zanussi nie daje w tym wypadku 
konkretnych rozwiązań, skłania jedynie do refleksji. 

Chociaż z jego wypowiedzi wynika, że człowiek powinien wiernie trzymać się zasad 
moralnych i postępować według tego, co mówi mu głos sumienia5, to sam w swoich 
wywiadach przyznaje, że sytuacja człowieka pod względem rozpoznawania moralnego 
nie jest najlepsza6. Wierzy on jednak mocno, że człowiek jest w stanie znaleźć prawidłowe 
rozwiązanie7. Warunkiem obiektywnego osądu moralnego jest częsta refleksja i dobra wola. 
Poszukiwać rozwiązań moralnych należy z wytrwałością bohaterów Iluminacji 
i Constansu8. Nie można jak bohater Śmierci pośrodku drogi, żyć sprawami doczesnymi 
bez zadawania sobie pytań o wartości naczelne, kóre nadają sens ludzkiemu życiu, 

1 Por. Constans, $. 29, 
2 Por. Bilans kwartalny, s. 296. 
3 Barwy ochronne. W: K. Z a n u s s i , Scenariusze filmowe, s. 390. 
4 Kontrakt, s. 41. 
5 Por. na przykład cytowaną już wypowiedź z „Tygodnika Powszechnego" 1981, nr 5. 
6 „W obliczu jakiegokolwiek wyboru, znajdujemy całą masę argumentów i kontrargumentów, które czynią każdą 

decyzję podejrzanie ambiwalentną. Rzadko kiedy sytuacje są klarowne, jasne. To stanowi o dramatyzmie naszego 
codziennego postępowania", zob. K. Zanussi, Inteligencja czy mądrość, [rozm. przepr. A. Markowski], 
„Kultura" 1977, nr 5. 

7 „Nasze dzisiejsze wybory pozbawione są blasku, obarczone tysięcznymi wątpliwościami... stąd potrzeba 
akcentowania elementu racjonalnego, podkreślenie znaczenia trzeźwej myśli, umysłowego wysiłku, który w tym 
rozeznaniu może być jednak pomocny. Bo ja wierzę w rozpoznawalność naszej sytuacji przynajmniej w jej 
najbliższej perspektywie. I dlatego racjonalizm jest elementem, który usiłuję możliwie często wysuwać na pierwszy 
plan.", Tamże. 

6 Zanussi daje w Constansie opis skrajnych doświaczeń moralnych człowieka. Maksymalistycznej etyce bohatera 
przeciwstawiony zostaje świat moralnej próżni, w jakim żyją postacie Kontraktu. Por. S. Żaryn, Kontrakt, 
„Ekran" 1980, nr 50. 

98 



zostawiając je „do roztrząsania filozofom" 1. Nie można podobnie, jak bohater Spirali, 
zajmować się wyłącznie robieniem kariery, bez zastanawiania się nad własnym życiem. 
Ukazją to słowa bohaterki Pokuszenia-. - „Czemu my w kółko mówimy o tym samym, jakby 
na świecie nic nie istniało poza naszą karierą, naszymi małżeństwami i recesją. Czym my 
żyjemy i o co nam chodzi"?2 Brak takiej refleksji zdaniem Reżysera jest zjawiskiem 
powszechnym. Występuje nawet u ludzi zobowiązanych do niej z racji „zawodowych". W 
filmie Pokuszenie psycholog nie umie odpowiedzieć na pytanie, po co sam żyje, nigdy się 
nad tym nie zastanawiał3. 

Człowiek nie poznawszy racji swego istnienia godzi się na życie w ciągłym nieładzie 
moralnym. Chcąc tę sytuację zrozumieć musi dołożyć wiele osobistego wysiłku, aby 
odpowiedzieć napytanie, co znaczy prawdziwie po ludzku postępować 4 Chociaż apel 
Zanussiego o zintensyfikowanie osobistego wysiłku w szukaniu wartości moralnych 
nastawiony jest głównie na zaangażowanie intelektualne, nie znaczy to jednak, że według 
niego najbliższy ideałowi moralnemu pozostaje intelektualista, bądź człowiek o wysokiej 
inteligencji. Wręcz przeciwnie, ludzie tacy często są w stanie skonstruować sobie własną 
wersję sumienia, tak aby służyło ono wytyczonemu celowi, jakim jest kariera, dobra 
materialne, użycie itp. „My, ludzie, mamy jeszcze samoświadomość i możemy się przez 
to wyzwolić z tych wszystkich zakazów i nakazów... i tylko tak możemy przetrwać w tym 
zmieniającym się świecie. Wczorajsze sumienie jest dzisiaj kulą u nogi. Kształtowało się 
w innych warunkach, w innych czasach"5. Zanussi jednoznacznie skomentuje tę wypowiedź: 
- „Docent wykorzystuje swoją intelektualną sprawność, sieje zamęt i spustoszenie moralne. 
Jego postępowanie jest wzorem deprawacji i klęski wybitnego umysłu, zaprzedanego 
na służbę totalnego zakłamania, doprowadzającego człowieka do całkowitej degradacji 
własnego człowieczeństwa"0. W Iluminacji odwołuje się Reżyser do samego św. Augustyna. 
Poproszony o pomoc profesor Tatarkiewicz wyjaśnia, że trzeba rozróżnić mądrość od 
inteligencji. Mądrość bowiem zakłada moralność. Nie ma poznania prawdy bez czystości 
serca. Inteligencja może służyć albo dobru albo złu. Mądrość służy jedynie dobru 7 . Poczucie 
wewnętrznej uczciwości to mądrość, która nakazuje iść za głosem sumienia odsłaniającym 
człowiekowi prawdziwe wartości. W ten sposób człowiek odkrywa wartości moralne, 
a przede wszystkim wartość osoby ludzkiej oraz to, że należy się jej bezwzględna afirmacja. 
Owo poczucie uczciwości niesie jednocześnie informacje o powinności afirmowania 
poznanych wartości moralnych. Sumienie spełnia funkcję poznawczą, ale i normującą. W 
funcji poznawczej dochodzi do głosu świadomość wartości i powinności. W funkcji 
normującej w grę wchodzi apodyktyczność, czyli bezwarunkowość sumienia. 

Sumienie w twórczości Zanussiego, jako dyspozycja moralna umożliwiająca 
ustosunkowanie się do wartości, jest czymś właściwym naturze ludzkiej. Jakiekolwiek 
uchybienia w tej materii powodują głębokie zakłócenia we wnętrzu człowieka, godząc 

1 Por. Śmierć pośrodku drogi, s. 262-263 
2 Pokuszenie, s. 28. 
3 Pokuszenie, s. 16. 
4 Por. Bilans kwartalny, s. 348. 
5 Barwy ochronne, $. 404. 
6 K. Z a n u s s i , Inteligencja czy mądrość, art. cyt. 
7 Por. Iluminacja, s. 197-198; J. T i s c h n e r (Wartości etyczne i ich poznanie, s.629'-647)twierdzi, że już sama 

idea mówienia o człowieczeństwie człowieka, o dramacie jego istniena zdradza swe augustiańskie pochodzenie. 
Myśl o niespokojnym sercu człowieka znalazło kontynację w koncepcjach ludzkiego poznania emocjonalnego, 
np. przez „serce" u Pascala, i przez „miłość" u Schelera, w wizji człowieka jako istoty pielgrzymującej u Hegla, 
Bergsona, T. de Chardin, W poznaniu Heideggera odżywa augustiańska koncepcja poznania przy pomocy „światła". 
Zanussi wyraźnie nawiązuje w swojej twórczości do św. Augustyna i do filozofów kontynuujących augustiańską 
myśl „Musi istnieć jakieś poczucie wewnętrznej uczciwości, bez której umysł ludzki jest gotów skonstruować 
najbardziej inelektualne formy, mogące usprawiedliwić w końcu każdą nieprawość, nadając każdemu łajdackiemu 
czynowi pozór działania w imię wyższej konieczności", zob. K, Zanussi, Inteligencja czy mądrość. 

99 



w podstawę, na której buduje on sens swego życia. Przy poważniejszych wykroczeniach 
zakłócenia te mogą nawet zniszczyć człowieka odbierając mu poczucie sensu istnienia. 
Sumienia nie da się oszukać racjami czy korzyściami sprzecznymi z ludzką godnością. W tym 
znaczeniu nie jest ono zależne od żadnych autorytetów zewnętrznych, stanowi wrodzoną 
dyspozycję człowieka. Na sumieniu jako wrodzonej zdolności wartościowania i sądu 
wartościującego rozwija się sumienie, jak sprawność na drodze wychowania 
i samowychowania moralnego. Sumienie jest więc narzędziem do odkrywania wartości 
moralnych. Wartości poszukuje się za pomocą intelektu, ale też dużą rolę odgrywa poznanie 
„sercem", czyli poznanie intuicyjne. Ostatecznie w konkretnych sytuacjach człowiek zostaje 
sam na sam ze swoim sumieniem, aby dokonać właściwych rozstrzygnięć. Człowiek jest 
w stanie odkryć wartości moralne i poznać wezwania, jakie one ze sobą niosą. 

2.2. Doświadczenia wolności 
Człowiek Zanussiego umieszczony w polu moralności posiada zdolność do poznawania 

wartości i powinności moralnych. Czy jednak jest on wolny? Czy może swobodnie 
dokonywać wyborów moralnych? Na czym polega istota jego wolności? Człowiek jest 
zamknięty w ramy swej fizycznej egzystencji, krępowany ograniczeniami 
czasowo-przestrzennymi. Krępowany jest także układami zawodowo-społecznymi 
i rodzinnymi. Los determinuje człowieka i panuje nad nim. Człowiek nie jest w stanie od niego 
się wyzwolić lub sobie go podporządkować. Nie może też odkryć w działaniu losu jakiejś 
prawidłowości na wzór praw przyrody czy matematyki. Człowiek czuje, że jest igraszką 
w rękach losu. To los decyduje o jego życiu i śmierci. Bohater Constansu zadaje matce pełne 
dramatyzmu pytania dotyczące przedwczesnej śmierci dziadka i ojca: - «... czy on musiał 
zginąć. Gdyby na drodze nie leżał ten kamień. Gdyby się nie poślizgnął... Czy to musiało tak 
być?" 1 Człowiek ograniczony jest bezlitośnie upływającym czasem, niszczącym ludzkie plany 
i marzenia. W Śmierci prowincjała nieubłagany czas pozbawia człowieka dawnych sił, choć 
tak bardzo pragnie jeszcze żyć i pracować. To samo czyni czas z młodym jeszcze bohaterem 
Spirali. W filmie tym szczególnie wyraźnie widać ograniczenie ludzkiej natury, bo jego 
bohater jest człowiekiem nie przyzwyczajonym do podporządkowania się komukolwiek. 
Nieuleczalna choroba i śmierć są jednak od niego mocniejsze. W Śmierci pośrodku drogi 
los nie liczy się z uczuciem, które łączy poślubionych sobie ludzi. Niweczy ich wspólne plany 
i nadzieje na przyszłość. W Próbie ciśnienia i w Iluminacji bohaterowie stają przed barierą 
ograniczeń biologicznych swych organizmów. W Próbie ciśnienia pasją życia bohatera jest 
prowadzenie badań naukowych. Niestety stan jego zdrowia zmusza go do ograniczeń. 
Chciałby coś na ziemi osiągnąć, wyjaśnić zagadkę swego bytu, czegoś jeszcze dokonać, 
ale musi uważać na swoje serce, zaczyna się „jazda w dół". Człowiek ponadto krępowany jest 
różnego rodzaju barierami społecznymi. Musi iść do pracy i zarabiać, aby mógł żyć on i ci, 
którymi się opiekuje. Człowieka krępują wcześniej podjęte decyzje i zobowiązania. Bohaterkę 
Bilansu kwartalnego męczą obowiązki wobec rodziny. Chce być wolna, do czego - jak się 
jej wydaje - ma prawo. W Imperatywie człowieka ograniczają i uwarunkowują struktury 
społeczne, sposoby myślenia, zastane przez niego po przyjściu na świat. Uwarunkowują go 
wreszcie przekazy genetyczne jego przodków. Te wszystkie ograniczenia i uwarunkowania 
są faktem, ale nie znaczą one, że człowiek jest istotą całkowicie zdeterminowaną, 
pozbawioną wolności. Człowiek staje często przed koniecznością wyborów moralnych. 
Zwykle wybory te dotyczą codziennych prozaicznych spraw, co jednak nie oznacza, że są 
łatwe. „Nasze dzisiejsze wybory pozbawione są owego błysku obarczone tysięcznymi 
wątpliwościami, rozgrywane w atmosferze codziennej pyskówki i przepychanki. Nasza 
wiedza o nas samych jest tak rozległa, że w obliczu jakiegokolwiek wyboru znajdujemy całą 

1 Constans, s.2ó. 

100 



masę argumentów i kontrargumentów, które czynią każdą decyzję podejrzanie 
ambiwalentną, rzadko kiedy sytuacje są klarowne, jasne. I to stanowi o dramatyzmie naszego 
codziennego postępowania"1. 

Czasami wybory te nabierają znaczenia brzemiennego w skutkach. Ma to na przykład 
miejsce w filmie Twarzą w twarz, gdzie bohater decyduje ożyciu lub śmierci innego 
człowieka. W wyborach moralnych człowiek kieruje się często różnymi motywacjami, szuka 
własnych korzyści, na jego wybór wpływają też różne czynniki zewnętrzne, nieobojętny jest 
nacisk otoczenia, ale decyzję ostatecznie podejmuje sam. U Zanussiego wybór ten najczęściej 
można sprowadzić do dwóch alternatyw, które się powtarzają: albo kompromis, komformizm 
dla zdobycia wartości materialnych, prestiżowych, albo ofiary i wyrzeczenia, aby budować 
swoje człowieczeństwo. W Strukturze kryształu jeden z bohaterów po skończonych 
studiach rezygnuje z szansy pracy w ośrodku naukowym, wybiera ciche, ukryte życie na wsi, 
gdzie nikt nie docenia jego wiedzy i zdolności, drugi natomiast ukierunkowuje swoje życie 
narobienie kariery. Obydwaj dokonali wyborów w sposób wolny, pod wpływem 
odmiennych hierarchii wartości. Obydwaj zaakceptowali też konsekwencje swych decyzji. 
Pierwszy zgodził się na ograniczenia, jakie niosło ze sobą życie w zapadłej wsi, a drugi na to, 
że za karierę trzeba płacić cenę moralną, poświęcając często swą godność i swoje zasady 
etyczne. Jeden z nich wybrał to, co się określa słowem „być", drugi zaś dokonał wyboru 
na korzyść „mieć". Na postawę Jana wpłynął fakt, że przeżył on realną bliskość śmierci, 
co pozwoliło mu w i n n y c h wymiarach zobaczyć sens ludzkiego życia. Ale pomimo tych 
okoliczności jego wybór był wyborem wolnym. 

Bariery egzystencjalne są rzeczywiście dla człowieka nie do pokonania i poważnie 
ograniczają jego wolność, zamykają go w czasie. Niemniej jednak człowiek może w sposób 
wolny działać w ramach tych barier i nawet przyjąć świadomie ich istnienie, wkalkulować je 
w swoje życie. W tym objawia się prawdziwa ludzka wolność, której pozbawione jest 
zwierze. Tej akceptacji egzystencjalnych ograniczeń oczekuje się np. od śmiertelnie chorego 
bohatera Spirali. Jego wolność wprawdzie ujawniła się także w odrzuceniu tychże 
ograniczeń i dokonaniu zamachu na własne życie, jakby w zamiarze pokazania, że jednak do 
człowieka należy ostatnie słowo, nawet wobec śmierci. Ale prawdziwa ludzka wolność 
wyraziłaby się w jego świadomym zaakceptowaniu rzeczywistości od niego niezależnej. 

Człowiek podlega także ograniczeniom genetycznym, chociaż jest nimi mniej 
zdeterminowany niż świat zwierzęcy. Tego rodzaju ograniczenia otoczenie przypisuje 
bohaterowi Imperatywu podejrzewając go o zaburzenia psychiczne. Przodkowie jego 
zawierali związki małżeńskie w bliskim pokrewieństwie. Ilustracją skutków podobnych 
związków jest w filmie obraz rodziny szczurów, chowu wsobnego, o przeźroczystej skórze. 
Scenę tą kończy jednak filozoficzna uwaga Agnieszki, żenię udało się dotąd wyhodować 
szczepu szczurów, który by się zbuntował. Nie są to więc ograniczenia, które pozbawiłyby 
człowieka całkowicie jego wolności (poza wypadkami krańcowymi) 2. 

Podobnie jest także z uwarunkowaniami społecznymi. Bohater Imperatywu mówi o tym 
w dialogu z Agnieszką: „- Ubierz się. - Po co? - Żeby pójść do pracy. - Po co? - Żeby zarobić 
pieniądze. - Nie muszę. Ja nic nie muszę. A n i się ubierać, ani zarabiać, ani żyć."3 

Dialog ten odzwierciedla sytuację człowieka, który żyje z jednej strony wśród bardzo 
poważnych ograniczeń, z drugiej jednak do niego należy ostateczna decyzja, związana jedynie 
z ponoszeniem jej konsekwencji. Człowiek więc sam jest autorem swego życia. Stanowiska 
Zanussiego nie można określić ani terminem „indeterminizm", bo człowiek u niego jest 
uwikłany w cały szereg układów, zależności i barier, które go czasami dość skutecznie 

' K. Z a n u s s i , Inteligencja czy mądrość. 
2 Imperatyw, s. 16. 
3 Imperatyw, s. 6. 

101 



krępują, ani też terminem „determinizm", ponieważ może on jednak podejmować ostateczne 
decyzje i w sposób świadomy i wolny działać w ramach ograniczeń od niego niezależnych. 

Człowiek w jego twórczości sam siebie determinuje do takiego a nie innego 
postępowania. Jest to więc determinizm umiarkowany, albo inaczej autodeterminizm, 
I jedynie autodeterminizm jest postawą godną człowieka. W filmie Z dalekiego kraju w usta 
ks. Wojtyły zostało włożone zdanie: - „Marksizm określa granicę wolności koniecznymi 
prawami historii. Chrystus wskazuje niewolę serca jako jedynie godną człowieka"1. 
Niewolą serca jest miłość czyli, świadoma zgoda człowieka na ograniczenia, jakie go 
spotykają w relacjach międzyludzkich. Można tę wypowiedź rozciągnąć i na inne 
ograniczenia, które są jego udziałem. Chociaż wolne jest takie działanie, które płynie z własnej 
natury podmiotu działającego, będącego bytem względnie izolowanym od wpływów 
otoczenia, to zgoda na ograniczenia nie przekreśla wolności człowieka. Bo w świadomym 
przyjęciu ograniczeń przejawia się też ludzka wolność. Właściwie to życie ludzkie, rozwój 
człowieczeństwa, jest bez przerwy przyjmowaniem w sposób wolny pewnych ograniczeń. 
Jan ze Struktury kryształu, który zrezygnował z wielu rzeczy godząc się na trudne życie 
na wsi, był bardziej wolny od Marka, który wybrał to, do czego skłaniał go 
nieuporządkowany pęd do robienia kariery. Bohater Gór o zmierzchu ukazał swą wolność 
odnosząc zwycięstwo nad podobną skłonnością do karierowiczowstwa, więcej, potrafił 
również wyzwolić się od wpływów innych ludzi, którzy usiłowali narzucić mu przyjętą 
powszechnie hierarchię wartości. Bohater Constansu demonstruje swoją wolność 
postępując zgodnie z zasadami moralnymi uznanymi za swoje. Poddanie się wpływom 
kolegów z pracy byłoby wyrzeczeniem się swojej wolności. 

Wolność polegająca na świadomym wyborze wartości moralnych jest budowaniem 
swego człowieczeństwa. Każde zwycięstwo nad nieuporządkowanymi skłonnościami 
drzemiącymi w człowieku jest przejawem prawdziwie ludzkiej wolności. Zwycięstwo takie 
odniosła bohaterka Bilansu kwartalnego rezygnując z pozornej wolności, która byłaby 
niczym innym jak zniewoleniem własnym egoizmem. Wolność więc nie oznacza braku 
ograniczeń, polega często na wolnym ich przyjmowaniu. Taka dopiero wolność jest 
wolnością w pełni ludzką. Człowiek realizuje się przez wolność i na niej buduje swoje 
człowieczeństwo. Ale jest ona również siłą, która może niszczyć zamiast budować, jeśli 
człowiek wykorzystuje ją do celów sprzecznych ze swoim człowieczeństwem: 

. - Postępuję źle, bo mi jest tak wygodniej... jestem cyniczny... A co w tym złego? 
- To zależy, czy dla pana, czy dla innych. 
- Powiedzmy, dla mnie... o innych się nie troszczę"2. 

Zło będące wynikiem wolnej woli stanowi tajemnicę ludzkiej nieprawości. Ten temat 
przewija się w ki lku filmach Zanussiego3. Zdecydowanie negatywnymi postaciami są-. 
Mariusz z Constansu, docent Szelestowski z Barw ochronnych, czy też szereg postaci 
z Kontraktu. Do refleksji nad złem pobudzają sceny w Lekcji anatomii, gdzie zestawione 
zostają naukowe dane dotyczące znanych w historii i obecnie metod znęcania się nad ludźmi 
w celu złamania ich ducha. 

Człowiek jest w stanie wykorzystać swą wolność do celów tak potwornych, że z trudem 
pomieścić je może wyobraźnia. Ukazuje to Zanussi w filmie Lokaj z Schoenbrunnu. 
Bohater pnie się po szczeblach kariery społecznej nie licząc się z żadną moralnością. Jest 
wstanie dokonać każdego złego czynu, dostępnego człowiekowi; dopuszcza się więc fałszu, 
niewierności, zdrady przyjaciół, rozpusty, zabójstwa, intrygi, niszczenie niewygodnych osób 

1 Z dalekiego kraju, s. 70 
2 Barwy ochronne, s. 400. 
3 Ma to miejsce w Roli, w Twarzą w twarz, w Miłosierdziu płatnym z góry; por. H . Samsonowicz, Noc 

czuwania, „Kino" 1979, nr 2. 

102 



i zemsty. W postępowaniu kieruje się zasadą, że to jest moralne, co służy jego interesom. Nie 
uznaje istnienia grzechu. Grzechem dla niego jest to, co naraża jego samego na jakiekolwiek 
straty1. 

Wykreowawszy negatywnego bohatera Zanussi snuje dalej rozważania na temat ludzkiej 
wolności. Podczas spowiedzi owego bohatera księdz otwarcie stwierdza: - „Zostawiasz 
dookoła cierpienia". O n natychmiast replikuje: - „Nieprawda. Nie ja zostawiam. To twój 
dobry Bóg je zsyła. Ja jestem tylko narzędziem". - „Nie mów o narzędziu - odpowiada 
spowiednik - Bóg dał ci wolną wolę wyboru dobrego lub złego. Ty wybierasz zło". - „Nigdy -
twierdzi bohater f i lmu - Zawsze wybieram dobro. Moje dobro. Ja jestem środkiem świata, 
jedyna idea, dla której warto żyć jest to JA. A Boga nie było i nie ma, bo gdyby był, to by się 
dawno odezwał, bo całe moje życie jest przeciw niemu wyzwaniem" 2 . A w innej części powie: 
„Gdybym wierzył w diabła, to bym go dziś poszukiwał, żeby ubić interes, sprzedałbym 
wszystkich przyjaciół". - „Co mi Bóg. Dla mnie ważne jest Ja. To jest Bóg" 3. Wolność bohatera 
Lokaja z Schoenbrunnu staje się wolnością „upadłego anioła", który jest w stanie samemu 
Stwórcy powiedzieć: nie! Wolność człowieka jest tak wielka, że może on nawet uderzyć 
w podstawy swego bytu. W filmie tym odsłonięta zostaje niebezpieczna moc ludzkiej 
wolności. Nie należy jednak sądzić, jakoby wolność w czynieniu zła należała u Zanussiego do 
istoty wolności. Wybory moralne kształtują człowieka. Człowiek u Zanussiego „stanowi się 
i określa przez swoje decyzje". Wydaje się, że myśl Zanussiego wyrażona w formie 
artystycznej dokładnie koresponduje z powyższym określeniem. Analizując twórczość 
Zanussiego, patrząc na jego bohaterów uwikłanych w różne sytuacje moralne, można 
powiedzieć, że uważa on, podobnie jak współczesna myśl filozoficzna, wolność za główny 
przymiot osoby ludzkiej. Dlatego najpełniejszą definicję wolności, według twórczości 
Zanussiego, wydaje się określenie jej jako nieskrępowanej możności rozwoju swej 
osobowości. Z tego określenia wynika wielkość wolności i odpowiedzialność za nią. Nie 
tylko wybór całej drogi życia ale również poszczególne decyzje niosą ze sobą olbrzymie 
ryzyko zaprzepaszczenia tego rozwoju. Jest to wielka stawka, o którą idzie gra życia 
polegająca na codziennym wyborze właściwych wartości zapewniających rozwój człowieka. 
Wolność dla Zanussiego jest czymś bardzo ważnym. 

2.3. Doświadczenie odpowiedzialności 
Zagadnieniem związanym z poznaniem wartości i ich wolnym wyborem jest 

odpowiedzialność człowieka za swoją wolność. Nie chodzi tu o odpowiedzialność w sensie 
zewnętrznym, przed jakimkolwiek trybunałem, ale w sensie wewnętrznym przed własnym 
człowieczeństwem i sumieniem. Chodzi tu o odpowiedzialność, do jakiej musi poczuwać się 
człowiek jako podmiot działający w sposób świadomy i wolny i jako współtwórca swego 
człowieczeństwa. Przyjmując więc wolność człowieka za fakt niepodważalny, 
bezdyskusyjny, zwraca Zanussi uwagę na odpowiedzialność za wolność działającej jednostki. 
Człowiek doświadcza przede wszystkim odpowiedzialności za swoje człowieczeństwo, 
za własną godność. Nie można sprzedawać jej, jak to zrobiła np. znajoma bohaterki f i lmu Za 
ścianą, która uzyskała stopień naukowy w sposób nie licujący z godnością kobiety 4. Chociaż 
człowiek jest istotą wolną, powinien unikać wszystkiego, co poniża jego ludzką godność. 
Doświadcza on także odpowiedzialności za swoje życie, za czas, który ma do dyspozycji. 
Potwierdzeniem tej tezy są także negatywne przykłady z twórczości Zanussiego: W Próbie 
ciśnienia ma miejsce następujący dialog: 

1 Lokaj z Schoenbrunnu, s. 99. 
1 Lokaj z Schoenbrunnu, s. 100. 
i Lokaj z Schoenbrunnu, s. 38. 
4 Zob. K. Zanussi, E. Żebrowski, Za ścianą, W: K. Z a n u s s i , E. Ż e b r o w sk i Nowele filmowe, s. 105. 

103 



„- A ty co robisz? 
- Nic, mam czas. 
- Nie pytam teraz, tylko w ogóle. 
- W ogóle też nic. Żyję. Trochę tu, trochę tam" 1. 

W Zaliczeniu student traktuje życie bardzo lekko. Uświadamia mu to oburzony profesor: 
- „Zalicza pan dziewczyny, chce pan zaliczyć egzamin i zdaje się panu, że w ten sposób zaliczy 
pan życie"2. Świadomość odpowiedzialności za życie szczególnie wzrasta 
w niebezpieczeństwie śmierci, czy w chwili refleksji nad własną przemijalnością. Profesor 
z Gór o zmierzchu przychodzi regularnie co roku na miejsce wypadku, który dla kolegi 
skończył się tragicznie. Robi przed zmarłym, a raczej przed życiem, rachunek 
z wykorzystywania czasu, który jakby dodatkowo otrzymał od losu. Uświadamia sobie tam 
głębiej wartość każdej chwili ludzkiego życia3. Podobne doświadczenie staje się także 
udziałem bohatera Struktury kryształu, który po zetknięciu się ze śmiercią inaczej patrzy 
na życie4. 

Człowiek doświadcza odpowiedzialności również za swoje zdrowie, które jest wartością 
samą w sobie, ale też pomaga w pełnieniu funkcji służebnej wobec drugiego człowieka. W 
Próbie ciśnienia profesor zwraca się do pochłoniętego badaniami Andrzeja: - „Trzeba 
uważać. Próbkę łatwiej naprawić niż człowieka... Ale czy pan ostatnio myślał o tym, jak 
trudno naprawić ludzkie zdrowie" 5. Bohater Iluminacji chce nadrobić stracony czas, pracuje 
intensywniej. Uważa, że zdrowie to prywatna sprawa, że „najwyżej zdechnie w biegu". „To się 
tak łatwo mówi, jeśli to jest tylko twoja sprawa, ale ty masz zdaje się bliskich" odpowiada 
lekarz i Franciszek milknie przygnębiony6. Człowiek jest mocno wrośnięty w struktury 
społeczne i nie może patrzeć na siebie jedynie pod kątem swych własnych planów. 
Odpowiada za swoje życie i zdrowie także wobec innych, wobec których ma zobowiązania7. 
Człowiek doświadcza odpowiedzialności za drugiego człowieka potrzebującego pomocy. 
Może to być ktoś zupełnie obcy. Jedyną racją tej odpowiedzialności jest to, że tamten też jest 
człowiekiem. Bohater Twarzą w twarz doświadcza odpowiedzialności za uciekiniera 
pukającego przypadkowo do okna jego mieszkania. Czuje się także odpowiedzialny 
w sumieniu za śmierć, która nastąpiła na skutek braku jego interwencji. Z odpowiedzialności 
nie zwalnia go fakt, że człowiek ten mógł być przestępcą, ani też, że on sam był jednym 
z wielu mieszkańców dużego bloku. Podobne doświadczenie jest także udziałem docenta 
z f i lmu Za ścianą, który musi określić swój stosunek do zupełnie obcej kobiety, chociaż 
niema wobec niej żadnych zobowiązań. Także profesor z Hipotezy poznaje w swoim 
sumieniu obowiązek niesienia pomocy tonącej osobie. Bohater Iluminacji czuje się 
odpowiedzialny za rodzinę, którą założył. Rezygnuje dla niej ze swoich planów badawczych. 
W Życiu rodzinnym natomiast bohater broni się przed obowiązkami, które rozpoznaje jako 
powinność moralną w stosunku do swojej zagrożonej rodziny. Zostaje więc pouczony: „- Ty 
musisz przestać być dzieckiem. Musisz być wreszcie dorosłym. Musisz zacząć poczuwać się 
do odpowiedzialności zadom, za rodzinę... -Człowiek odpowiada przede wszystkim 
za siebie" - replikuje bohater f i lmu 8 . Nie jest to jednak odpowiedź pełna. Jest on przecież 
odpowiedzialny także za innych. Ta odpowiedzialność może często drogo kosztować. W imię 
pozostania człowiekiem nie da się od niej uciec: „-Ty jesteś ten lepszy, ten czystszy... A 

1 Próba ciśnienia, s. 31. 
2 K. Zanussi, E. Żebrowski, Zaliczenie, W: K. Z a n u s s i , E. Z e b r o w s k i , Nowele filmowe, s. 37. 
3 K. Zanussi, E. Żebrowski, Góry o zmierzchu,^-. K. Z a n u s s i , E . Ż e b r o w s k i , Nowele filmowe s. 69. 
4 Zob. Struktu ra kryształu, s. 88-89• 
5 Próba ciśnienia, s. 56. 
6 Iluminacja, s. 240. 
7 Por. Bilans kwartalny, 
8 Zycie rodzinne, s. 186. 

104 



za moralność się płaci. Za świetlaną reputację też. Mówisz, że każdy jest kowalem swego losu. 
Tak? A jeśli wyciągniesz taki głupi los ze starym domem i ojcem w ciężkim stanie, to co! 
Myślisz, że można się urwać i wykręcić? Nie, braciszku, tu niema wyboru, tu są 
zobowiązania. Albo w to wleziesz i będziesz się staczał razem z nami, albo się urwiesz i też się 
ześwinisz. Innej drogi nie ma" 1. 

Człowiek odpowiedzialny jest też za własne małżeństwo i dzieci, którymi powinien się 
opiekować. Właśnie na przykładzie zobowiązań małżeńskich szczególnie widać 
współzależność wolności i odpowiedzialności. Pozornie może się wydawać, że zawarte 
małżeństwo, podjęte zobowiązania ograniczają ludzką wolność, do której człowiek ma prawo 
z natury. Jednak prawdziwa wolność ma miejsce wtedy, gdy człowiek odpowiedzialnie 
przyjmuje obowiązki, których się kiedyś podjął. Bohaterka Bilansu kwartalnego pragnie 
wolności bez odpwiedzialności. Ale kiedy już realizuje swą „wolność" zostawiając krępujące 
ją rodzinne zobowiązania, odkrywa, że jest to jej niewola 2. Brak odpowiedzialności za podjęte 
zobowiązania wobec drugiego człowieka nie jest wolnością. Jej rezultatem są nieszczęścia 
własne i innych ludzi, dramaty małżonków i dzieci. Wolnością dla niej staje się jej 
odpowiedzialny powrót do domu do swych obowiązków jako żony i matki 3 . 

Innego typu odpowiedzialność dotyczy także współudziału w nieuczciwym życiu innych 
ludzi. W Constansie Stefan bierze ślub z bogatą dziewczyną, jej ociec posiada majątek 
zdobyty w nieuczciwy sposób: „Niech się teść* tłumaczy skąd wziął szmal. Jego sprawa. - A ty 
tam będziesz mieszkał? - pyta Witold bez złych intencji. Stefan jest boleśnie dotknięty: - Jeśli 
się chce do czegoś dojść, trzeba iść na kompromisy" 4. 

W Kontrakcie młodzi bohaterowie przeżywają ten sam problem odpowiedzialności 
za nieuczciwość swoich rodziców5. Zagadnienie to wiąże się też ze sprawą odpowiedzialności 
za czyny wykonywane na polecenie przełożonych. W obecnym świecie jednostka stanowi 
mało znaczący trybik w mechanizmie społecznym. W filmie Z dalekiego kraju odbywa się 
rozmowa matki z synem, który brał udział w usuwaniu krzyża w Nowej Hucie. „-Jak ci 
władza każe, to już święte! Tak? - Nie gadaj głupstw, matka. W partii ma być dyscyplina. Jak 
każą, to się idzie. - A jak ci każą żonę zarżnąć, to zarżniesz?"6 

Podobny problem jawi się w związku z odpowiedzialnością uczonych za w y n i k i badań, 
które często dają sprawującym władzę do ręki potężną broń mogącą zniszczyć ludzkość. To 
trudne zagadnienie podejmuje Reżyser w Iluminacji. Zdania dyskutantów są podzielone. 
Jedni uważają, że właśnie naukowiec musi myśleć o praktycznych rezultatach swoich badań, 
inni odżegnują się od tej odpowiedzialności w imię niezależności nauki od jej zastosowania7. 

We współczesnym świecie występuje też problemem odpowiedzialności jednostki, która 
może być zniewalana przez różnorakie formy nacisku, a w krańcowych wypadkach nawet 
przez stosowanie środków chemicznych czy wyrafinowanego odziaływania psychicznego. 
Zanussi ilustruje to zagadnienie bogatym materiałem historycznym w filmie Lekcja 
anatomii. Jak wynika z jego relacji, już'w starożytności znane były liczne i przemyślne 
sposoby łamania wol i człowieka. Stosowano zadawanie bólu za pomocą tortur. Obecna 
nauka daje dużo więcej sposobów tym wszystkim, którzy chcą dzisiaj łamać wolę człowieka, 
są nimi elektrowstrząsy, środki farmakologiczne, wykorzystywanie znajomości oddziaływań 
na ludzką psychikę stanów bez bodźców, zabiegi operacyjne na tkance mózgowej 
odpowiedzialnej za pewne reakcje ludzkie. Wytrzymałość człowieka na ból stanowiła przez 

1 Życie rodzinne,s. 187, por. także: Bilans kwartalny. 
2 Zob.Bilans kwartalny ,s. 370-371. 
3 Zob. Kontr akt, s. 18. 
4 Constans, s. 51. 
5 Zob. Kontrakt, s. 30-32. 
6 Z dalekiego kraju, s. 76. 
7 Zob. Iluminacja, s. 235-236. 

105 



tysiąclecia kryterium wierności słowu, ideałom, samemu sobie, jak jednak wygląda obecnie 
odpowiedzialność człowieka przy możliwości wpływania na jego wolę z zewnątrz? - pyta 
Zanussi. Nie daje jednoznacznej odpowiedzi. Ustosunkowuje się jednak do kwestii 
odpowiedzialności ludzi, którzy wykonują polecenia niezgodne z sumieniem. Stwierdza 
na przykład, że żołnierze niemieccy, którzy często bez swej woli zostali włączeni w machinę 
wojenną, wykonując zbrodnicze polecenia swych przełożonych nie mogą być w żaden 
sposób usprawiedliwieni. Każdy więc człowiek, dopóki ma zdolność rozeznania moralnego, 
jest odpowiedzialny za swoje czyny i nie może go zwolnić z tego żaden autorytet1, 

Zanussi w swej twórczości podejmuje zagadnienie wolności i odpowiedzialności 
w aspekcie osoby ludzkiej. Osoba ta stoi przed koniecznością przeprowadzania wyborów 
alternatywnych wobec wartości. Wolność człowieka związana jest ściśle 
z odpowiedzialnością. Można powiedzieć, że odpowiedzialność stanowi uczłowieczenie 
wolności. Czyni ją prawdziwie osobową i ludzką. Będąc odpowiedzialnym za swą wolność, 
potwierdza człowiek samego siebie jako osobę w takiej mierze, w jakiej ponosi 
odpowiedzialność za swoje czyny. Powstaje pytanie, przed kim i w jaki sposób człowiek jest 
odpowiedzialny. Reżyser mówi, że przed człowieczeństwem, które domaga się czynów 
godnych jego wielkości, ale i przed drugim człowiekiem. Dotychczasowe rozważania 
pozwalają stwierdzić, że człowiek jest istotą niewystarczającą egzystencjalnie, bytującą 
zawsze w perspektywie przemijalności, jest również istotą transcendującą ten świat 
i szukającą powiązań z ostatecznym źródłem istnienia i podstawą wszelkiego bytu. Dzięki 
temu posiada on bazę, na której można dopiero szukać sensu swego istnienia. Sens ten nadają 
mu przede wszystkim wartości moralne. Dzięki nim człowiek realizuje siebie. Jest on 
wyposażony w zdolność odkrywania wartości moralnych. Tą zdolnością jest jego sumienie, 
które spełnia nie tylko funkcję odkrywczą, alei normującą. Poznając wartości 
i odpowiadające im powinności człowiek staje przed koniecznością ich wyboru, czyli 
afirmacji. Jest wstanie dokonywać wolnych wyborów moralnych. Jedynie takie wybory 
liczą się jako jego własne. Ale tylko wybory pozytywne, czyli wybory wartości moralnych, 
dobra moralnego są naprawdę ludzkie i tworzą jego człowieczeństwo. Człowiek jest istotą 
wolną, chociaż podlega wielu ograniczeniom. Rozumowe przyjęcie tych ograniczeń i wolna 
na nie zgoda, nie tylko nie czynią go zniewolonym, ale ukaz ją pełniej jego wolność. 

Wolność człowieka związana jest ściśle z odpowiedzialnością. Jedynie wtedy jest się 
naprawdę wolnym, jeśli jest się odpowiedzialnym za tę wolność. Wolność związana 
z odpowiedzialnością kreuje człowieka. Człowiek jest odpowiedzialny przed sobą samym, 
przed swym sumieniem za czyny, których jest wolnym autorem. Jest odpowiedzialny 
za swoją godność, którą musi szanować, za czas, który ma do dyspozycji, za swoje życie 
i zdrowie, które nie jest jego prywatną własnością. Jest odpowiedzialny za drugiego 
człowieka, którego spotyka w potrzebie, oraz za własną rodzinę, współmałżonka i dzieci. 
Człowiek jako istota myśląca i wolna jest odpowiedzialny za każdy swój czyn wykonany 
w pełnej świadomości. Nie może zrzucić odpowiedzialności na żadne autorytety, które 
domagały się od niego wykonania złego czynu. 

Kwestią trudną do precyzyjnego i jednoznacznego rozwiązania jest odpowiedzialność 
uczonych za użycie wyników ich badań. Zagrożenia z tym związane widać wyraźnie 
na przykładzie opisów łamania ludzkiej woli nowoczesnymi środkami chemicznymi, 
chirurgicznymi czy psychologicznymi. Powstaje problem dotyczący granicy ludzkiej 
odpowiedzialności. Ogólnie można jednak powiedzieć, że dopóki człowiek jest świadomy, 
jest również odpowiedzialny za swoje czyny. 

Świadomość, że człowiek istnieje jako człowiek dopiero w powiązaniu z wartościami 
moralnymi, które jest wstanie w swym życiu znaleźć i w sposób wolny i odpowiedzialny 

1 Zob. Drogi wśród nocy. 

106 



wybrać, nasuwa dalsze pytanie pod adresem twórczości Zanussiego o charakter tych 
wartości. Jakie kategorialne wartości nadają - według niego - pełny sens ludzkiemu istnieniu, 
jakie wartości afirmują jego godność? 

3. Człowiek w polu afirmowania godności osobowej 
Człowiek w twórczości filmowej Krzysztofa Zanussiego jest istotą zdolną do poznana 

wartości i powinności moralnych. Jest też wstanie dokonywać wolnych wyborów 
moralnych i ponosi odpowiedzialność za swoje czyny. Powstaje jednak pytanie, jakie czyny 
uważa Zanussi za godne człowieka? Przez jakie czyny afirmowana jest godność drugiego 
człowieka? Co powinno leżeć u podstaw relacji międzyludzkich? Jak wygląda zagadnienie 
afirmowania jednostki ze strony struktur państwowych i społecznych? Jakie zagrożenia dla 
człowieka niosą te struktury? 

3.1. Autoafirmacja godności osoby - podmiotu 
Dotychczasowe rozważania pozwoliły ustalić, że człowiek odkrywa wartości moralne, 

doświadcza powinności wobec nich i jako wolny i odpowiedzialny podmiot może 
decydować o ich wyborze. Przez jakie wartości, według Zanussiego, człowiek najpełniej 
afirmuje swoje człowieczeństwo, swą ludzką godność? Człowiek według twórczości 
Zanussiego musi najpierw uporządkować swoje wnętrze, tzn. wprowadzić ład, harmonię 
i zgodę z samym sobą: „Od siebie uciec się nie da"1. Aby to było możliwe, powinien on przyjąć 
właściwą hierarchię wartości. Dalej, działanie człowieka musi mieć cechy działania wolnego 
i autentycznego2. Działanie ludzkie o tyle jest wartościowe, o ile jest wynikiem własnego 
wyboru zgodnego z wewnętrznym przekonaniem. W Bilansie kwartalnym bohaterka 
wykonuje cały szereg rzeczy, które na pozór mogą uchodzić za szlachetne i poprawne 
moralnie. Zaangażowana jest w świadczenie pomocy drugim osobom w sposób 
bezinteresowny. Jednak działanie tonie wypływa z jej wnętrza, kierują nią „ślepe siły". 
Postępuje w ten sposób, by sobie udowodnić, że jest szlachetna i dobra. Brak autentyczności 
u człowieka powoduje, że oszukuje on samego siebie i znajduje się permanentnie w „stanie 
kłamstwa". Trudności, jakie przeżywa Marta, bohaterka Pokuszenia, biorą się z braku 
prawdy i autentyzmu w jej otoczeniu. Film ukazuje zderzenie spontaniczności i autentyzmu 
z zakłamaniem i wyrachowaniem. Podsumowaniem tego stanu rzeczy jest gorzka wypowiedź 
bohaterki skierowana do swego męża, zarzucającego jej kłamstwo: „Kłamstwo to wielka 
sprawa. Kłamałam myśląc, że cię kocham. Ty kłamałeś przed sobą myśląc, że odpowiada ci 
takie życie, jakie wybrałeś. Nie, nawet nie takie, jakie wybrałeś. Jakie ci się zdarzyło"3. 

Jedynie życie zgodne z własnym przekonaniem jest godne człowieka. Jest ono wynikiem 
dojrzałej osobowości, odwagi i siły charakteru, będącego w stanie przeciwstawić się zarówno 
naciskom z zewnątrz, jak i nieuporządkowanym pragnieniom płynącym z wnętrza człowieka. 
Przykładem braku autentyzmu może być też postawa Agnieszki z Próby ciśnienia; 
„Wszystko, co robię, jest nieprawdziwe. Jestem historykiem sztuki, ale naprawdę nie lubię 
obrazów. Udaję, że zachwycam się czymś, co mnie w ogóle nie obchodzi, i to samo 
w stosunku do ludzi. To, co robię, robię dlatego, bo tak inni robią, bo tak muszę, 
ale naprawdę nic nie czuję"4. Przez życie autentyczne, przez postępowanie zgodne ze swymi 
przekonaniami człowiek afirmuje swoją godność ponieważ żyje wprawdzie i wolności 
w stosunku do siebie samego. Jest to warunek pełnej jego integralności. Zanussi powie 

1 Próba ciśnienia, s. 51. 
2 Zagadnienie autentyczności człowieka omawia szeroko M . S z p a k o w s k a , (Zanussi: Moralista czasu 

stabilizacji, „Dialog", 1979, nr 3, s. 138-144). 
? Pokuszenie, s. 171. 
4 Próba ciśnienia, s. 28-29. 

107 



o swojej twórczości: „Byłem już o włos od tego, żeby zacząć kazanie na temat człowieka 
pełnego, integralnego, którego poznanie harmonijnie dopełnia się w sferze intelektualnej, 
etycznej, emocjonalnej czy zmysłowej"1. 

Drugim postulatem, jaki Zanussi wysuwa pod adresem człowieka, mając na względzie 
afirmację jego godności, jest wierność samemu sobie, wierność swemu człowieczeństwu. Jest 
to jeden z centralnych nurtów jego twórczości. Wiąże się to w praktyce ściśle z hierarchią 
wartości, jaką jednostka uznaje za własną. Na czele tej hierarchii powinna stać ludzka 
godność. Nie może człowiek stawiać ponad swoją godność jakichkolwiek dóbr materialnych. 
Nie wolno mu poniżać swej godności niezależnie od doraźnych korzyści, jakie z tego płyną, 
czy ofiary, jaką przyszłoby mu zapłacić broniąc swej godności: 

„- Pan się zdał na los, a los się do pana nie uśmiechnął. Teraz pozostaje panu zachować 
się jak mężczyzna... 
- Panie profesorze? Błagam pana... to mi zmarnuje życie! 
- Pan już zmarnował to, co jest najważniejsze, czy pan nie rozumie co się tu dzieje? 
Co pan robi od godziny? 
( W międzyczasie jamnik próbuje ukraść ze stołu ciasto) 
- Widzi pan, od roku usiłuję go nauczyć poczucia godności. Rezultaty są nie najlepsze, 
ale to tylko pies"2. 

Godność człowieka wyklucza jakiekolwiek kompromisy czy konformizmy. 
To, co człowiek ma najwartościowszego w sobie - niezależnie od stanu posiadania 
materialnego - to jego .duma", czyli poczucie własnej godności3. 

Człowiek, według Zanussiego, staje przed dwiema możliwościami, albo ukierunkować się 
na rozwój swego człowieczeństwa i zmierzać ku ludzkiej pełni, albo wybierać za wszelką 
cenę posiadanie (dobra materialne, kariera, stanowisko, sprawowanie władzy itp.) i zmierzać 
ku ludzkiej degradacji. Człowiek zatem więc może albo „panować nad światem", albo 
.panować nad sobą", czyli inaczej albo „mieć", albo „być". Można bowiem traktować 
człowieka jako najwyższą wartość samą w sobie i wtedy wszystkie dobra, jakimi człowiek 
dysponuje: majątek, stanowisko, zawód, nie wnoszą nic zasadniczego w istotę 
człowieczeństwa, czyli w jego wielkość. Można jednak też nie dostrzegać wielkości 
człowieka tkwiącej w nim samym, ale doszukiwać się jej w karierze, zawodzie, posiadaniu. 
Czyni tak jeden z bohaterów Struktury kryształu, gdy mówi: „- Co ci strzeliło do głowy? Ja 
mogę zrozumieć, że ktoś robi sobie urlop... na parę miesięcy... Stary, trzeba coś robić. Przecież 
to są najlepsze lata... nie rozumiem, co człowiek taki jak ty może tutaj robić. Czym sobie życie 
wypełniasz... O czym człowiek z twoją inteligencjąm, kulturą i tak dalej może z tymi ludźmi 
rozmawiać? W życiu trzeba się na coś zdecydować. Jakiś cel... jeśli się chce dojść do czegoś"4. 

Postawienie wżyciu na rozwój swego człowieczeństwa, na samorealizację wymaga 
ponoszenia ofiar, na przykład często rezygnacji ze stanowiska, z lepszej pracy czy wygodnego 
mieszkania. Może to być bardzo przykre i uciążliwe, jako że „za moralność się płaci". Prawda 
ta zilustrowana zostanie w Strukturze kryształu, Życiu rodzinnym, Zaliczeniu, Górach 
o zmierzchu, w tych filmach szczególnie dobitnie i wyraźnie przeprowadza Zanussi ową 
myśl, choć nie rezygnuje z niej w innych filmach. 

Postawienie na wartości różne niż człowieczeństwo powoduje, że człowiek musi iść 
na kompromisy i prawie zawsze płaci za to cenę moralną5. Człowiek to coś więcej niż funkcja, 
którą spełnia w społeczeństwie. Wszystko, co człowiek wykonuje, miejsce, które zajmuje, 

K. Z a n u s s i , Sfery poznania. 
2 Zaliczeniem. 38-39. 
i Por. Góry o zmierzchu, s. 69. 
4 Struktura kryształu, s. 74- 75,80. 
5 K. Z a n u s s i , Inteligencja czy mądrość. 

108 



czasem prestiżowo bardzo ważne nie wnoszą nic zasadniczego w jego człowieczeństwo. Jan 
ze Struktury kryształu powołując się na stoików wypowiada twierdzenie, że człowiek ma 
dwie możliwości. Albo panować nad światem, co jest niemożliwe, albo zapanować nad sobą. 
A zapanować nad sobą, tonie, jak chce Marek: być dobrym w swoim zawodzie. „Świetny 
chirurg", „świetny biegacz", „naukowiec", „specjalista" to są funkcje, a człowiek to „coś 
więcej".1. Wyraźnie ilustruje to stanowisko f i lm Hipoteza, gdzie w pełni człowiekiem okazuje 
się niesławny profesor, wynalazca, lecz człowiek prosty i nikomu nieznany, który potrafi 
podjąć decyzję narażenia swego życia dla drugiej osoby. O n to lepiej zdał egzamin jako 
człowiek niż sławny profesor. W Barwach ochronnych natomiast inteligentny docent 
oddaje wprost swoje zdolności i funkcje na „służbę nieprawości" w przeciwieństwie do 
młodego, mniej znaczącego asystenta, który kieruje się poczuciem dobra i zła moralnego. 
Wielkość człowieczeństwa zatem nie jest proporcjonalna do funkcji, jaką się spełnia 
w społeczeństwie. Powołaniem człowieka według Zanussiego jest rozwój swego 
człowieczeństwa. Wyraźnie ukazuje to w swojej twórczości przez wezwanie człowieka do 
samorealizacji. Związane jest to z ofiarami, które trzeba często ponosić. Szanując swe 
człowieczeństwa należy np. „męczyć się" w pokoju sublokatorskim, otrzymując w pracy 
bardzo niskie wynagrodzenie. Takie przesłanie niosą Góry o zmierzchu, gdzie bohater 
w ostatniej chwili pojąwszy wielkość ludzkiej godności rezygnuje z zamiaru proszenia swego 
profesora o protekcję. W imię swej godności i czystości moralnej należy zrezygnować czasem 
z naukowej kariery, wyjazdów zagranicznych i wyjazdów na stypendia, (zob. casus młodego 
asystenta w Barwach ochronnych, któremu się marzy kariera naukowa, czy bohatera 
Constansu, który musi wybierać między uczciwością a zagraniczną pracą czy wymarzonym 
wyjazdem w Himalaje). Według Reżysera powinno się wybrać raczej nędzę, zrezygnować 
z najbardziej atrakcyjnych planów niż poddać się zniewoleniu i poniżyć w ten sposób swą 
ludzką godność. Samorealizacja jest samozaparciem się i często drogą pod prąd społecznego 
wartościowania. Trzeba pokonywać przeszkody, jakie niesie z sobą myślenie kategoriami 
„być". Jest to droga trudna, ale jedynie godna człowieka. Pokonywać ją trzeba nawet 
wówczas, gdyby wszyscy spotkani ludzie, a także sam los sprzeciwiali się uczciwemu 
człowiekowi. Nie należy przy tym liczyć na jakąkolwiek nagrodę, chociażby w wymiarze 
moralnym. W Constansie bohater fi lmu zachowujący konsekwentnie zasady moralne - stał 
się przypadkowo sprawcą śmierci dziecka. Wokół tej sceny toczyła się zacięta dyskusja 
krytyki. Wydaje się jednak, że najbliższe stanowisku Reżysera jest zwrócenie uwagi 
na bezinteresowność i bezwarunkowość moralności. 

Chcąc być człowiekiem, trzeba czasami wyrzec się swoich planów życiowych i poświęcić 
się dla dobra konkretnych ludzi, tak jak sumienie mówi bohaterowi Życia rodzinnego2. 
Trzeba przeciwstawić się władzy, która łamie podstawowe prawa ludzkie czy wydaje 
polecenia niezgodne z sumieniem obywateli. Jest to konieczne i niezależne od ofiary, jaką 
trzeba przy tym ponieść. Człowieczeństwo ma wyższą wartość niż nawet zdrowie i życie. 
Nie istnieje również jakaś granica, do której obowiązuje człowieka przestrzeganie zasad 
moralnych. Rozwój człowieczeństwa wymaga ofiar nawet najwyższych. W pewnych 
sytuacjach dopiero takie ofiary są afirmacją człowieczeństwa. Ma to miejsce np. w walce 
człowieka o podstawowe prawa ludzkie czy w obronie ojczyzny3. 

Zanussi stawia przed człowiekiem duże wymagania. O n wierzy w wielkość człowieka. 
Owa wielkość wymaga świadomego budowania swego człowieczeństwa w ciągłych 

1 K. Z an us s i , Inteligencja czy mądrość,?,. 90- 91. 
2 Bohater filmu staje przed bardzo trudnym wyborem: albo pomóc swej zdegenerowanej rodzinie przez powrót do 

domu tracąc jakiekolwiek szanse społecznego rozwoju, rezygnując z pracy, mieszkania w mieście, czy zostawć ich 
na pastwę losu. Problem to praktycznie, niemożliwy do pozytywnego rozwiązania. Zanussi chce jednak pokazać, 
jak wielkie wymagania stawia człowieczeństwo. 

5 Por. Lekcja anatomii i Drogi wśród nocy. 

109 



wyborach moralnych. Zanussi przede wszystkim wymaga od człowieka autentyzmu 
i wierności swemu człowieczeństwu. Przypomina on konsekwentnie w każdym swym filmie 
o obowiązku bycia człowiekiem, czyli o tym, że człowieczeństwo należy stawiać na czele 
hierarchii wartości 1. Zachwianie tej hierarchii i umieszczenie na pierwszym miejscu niższych 
wartości, takich jak dobra materialne czy pozycja w społeczeństwie, degradują człowieka. 
Afirmowanie człowieczeństwa polega według Zanussiego przede wszystkim na wierności 
sobie. Odstępstwo od tej zasady jest zdradą własnego człowieczeństwa. Nasuwają się tu 
ewangeliczne słowa: „Cóż bowiem za korzyść stanowi dla człowieka zyskać świat cały, 
a swoją duszę utracić?" (MK 8, 36). W języku Zanussiego mogłyby one brzmieć: „Cóż bowiem 
za korzyść dla człowieka zyskać świat cały, a swoje człowieczeństwo utracić"? 
Potwierdzeniem idei konieczności rozwoju przez człowieka swego człowieczeństwa są 
w jego twórczości nie tylko sceny i dialogi. Dużą rolę odgrywa też symbolika, a szczególnie 
obrazy niebosiężnych gór i wspinaczek2. 

Powołaniem człowieka na ziemi jest troska o swoje człowieczeństwo i jego rozwój. To jest 
cel, który według Zanussiego może wyznaczyć sens ludzkiemu życiu. Jest to cel głęboko 
humanistyczny, który może być motorem wierności zasadom moralnym, 

3.2. Afirmacja godności osoby 
w relacjach międzyjednostkowych 

Człowiek realizujący siebie jest istotą żyjącą i rozwijającą się w relacjach do innych ludzi, 
we wspólnocie, którą się określa nazwą ludzkość; we wspólnocie rodzinnej Cmąż - żona -
rodzice - dzieci), jak również w relacjach mężczyzna - kobieta. Obecne zbliżenie się ku sobie 
ludzi, spowodowane zwiększeniem zaludnienia powierzchni naszego globu i określonymi 
przeobrażeniami cywilizacyjnymi, może niejednemu kazać sądzić, że nastąpiło także 
duchowe zbliżenie ludzi między sobą. Dzieje się jednak inaczej. Obserwacje socjologiczne 
odnotowują zjawisko rozluźnienia więzów międzyludzkich. Ludzie w wielkich skupiskach 
miejskich są dla siebie obcy i obojętni. Często żyjąc blisko siebie przeżywają swoje tragedie 
czy dramaty w zupełnej samotności. Oddaje to dobrze f i lm Za ścianą*. 

Twórczość Zanussiego mocno akcentuje, że człowiek do swego integralnego rozwoju, do 
poczucia sensu życia potrzebuje drugiego człowieka, jego akceptacji i życzliwości. Brak tych 
odniesień, szczególnie w trudnych chwilach powoduje psychiczne załamywanie się ludzi. 
Potwierdzeniem jest próba samobójstwa bohaterki Za ścianą4. Również bohaterka filmu 
Niedostępna, słynna gwiazda filmowa, po zrażeniu się do ludzi zamyka się w swoim domu, 
odcinając się od świata. Miała kiedyś ..całe pokłady" zaufania do ludzi, utraciwszy je 
pozbawiona została zdolności do normalnego życia5. 

Powodem utraty zaufania człowieka do człowieka jest najczęściej potraktowanie go 
w jakiejś sytuacji jako środka do osiągnięcia swojego celu. W Niedostępnej młody 
dziennikarz podrzędnej gazety chce zrobić karierę na artykule o byłej gwieździe filmowej, 
traktuje ją jako przedmiot, który ma mu zapewnić sukces6. Nebiezpieczeństwo traktowania 
drugiej osoby jako przedmiotu możliwe jest również w relacjach rodzinnych. Film pt. Rola 
nawiązuje do spotykanych przypadków braku miłości i wdzięczności wobec starszych 
rodziców ze strony dorosłych dzieci, co przejawia się często w nieodwiedzaniu ich w starości. 
Zanussi przedstawia wyrafinowaną formę uprzedmiotowienia ojca przez syna - aktora. 

1 Por. A. K a f 1 i k, Rekolekcje Zanussiego, s. 95. 
2 Pisze na ten temat szeroko L . M a j e w s k i , Dom jak góra. O motywach wspinaczki po ścianach... 
5 Zob. Za ścianą, s. 95¬
4 Zob. Za ścianą, s. 108-109. 
5 Zob. K. Z a n u s s i,Niedostępna, „Dialog" 1975, nr 11, s. 5-14. 
6 Zob. K. Z a n u s s i,Niedostępna,„Dialog" 1975,nr 11, s. 14. 

110 



Przychodzi on odwiedzić ojca w domu starców jedynie po to, by „skraść" starczą mimikę ojca 
do swej roli w teatrze1. Więź dorosłych dzieci ze starszymi rodzicami jest według Zanussiego 
konieczna nie tylko ze względów humanitarnych. Rodzina, rodzice to fundament, na którym 
dopiero w pełni można budować swe życie. W Życiu rodzinnym bohater bezskutecznie 
próbuje się odciąć się od korzeni. „Jesteś potwornym egoistą, Wit . Chcesz uratować siebie 
i nic poza tym cię nie obchodzi. Nie wiesz, że kręcisz bicz na własną skórę. Nie można żyć bez 
korzeni" 2. 

Człowiek musi mieć „swoje korzenie". Tę zasadę akcentuje Zanussi także w Drogach 
wśród nocy. Ale nie to jest głównym argumentem za pielęgnacją właściwych stosunków 
w rodzinie. Jest nią konieczność afirmacji drugiego człowieka, co w relacjach rodzinnych 
zostaje dodatkowo wzmocnione uczuciem. Podstawą więzi w rodzinie powinna być miłość, 
i to miłość nawet o charakterze heroicznym. Takiej miłości oczekuje się od bohatera Życia 
rodzinnego, postawionego wobec konieczności wyboru między własnym życiem 
i szczęściem a opieką nad chorym ojcem, alkoholikiem i wykolejoną siostrą3. W Roku 
spokojnego słońca chora matka przyśpiesza swą śmierć, aby córka mogła wyjść za mąż 
za Amerykanina i opuścić wraz z mężem kraj. Podobna miłość ma miejsce między matką 
i synem w Constansie. Przejawia się ona ze strony syna w ciągłej trosce o matkę, a ze strony 
matki w decyzji znoszenia bez środków znieczulających nowotworowych cierpień w intencji 
syna4. 

W ralacjach rodzinnych chodzi szczególnie o więź małżeńską i o odpowiedzialność 
człowieka za dzieci. W filmie Kontrakt przykładem negatywnym jest nieodpowiedzialny 
Szwed Sewen, który naraża swe małżeństwo na rozkład, mając kochającą żonę i małe 
dziecko5. Podobnie nieodpowiedzialnie postępuje bohaterka Bilansu kwartalnego, szukając 
wyzwolenia z obowiązków rodzinnych wobec męża i dziecka. Ilustracją skutków braku 
miłości do dzieci, stawiania wyżej własnego egoizmu nad obowiązki wobec tych, którym dało 
się życie, jest rozmowa Marty z zaniedbanym chłopcem: 

„- Dzwoń - powiedziała Marta pokazując przycisk. 
- Otwarte - powiedział mały i poprosił ją do mrocznego korytarza. W tym mieszkaniu 
był bałagan, brudno, nie sprzątane, zaduch. Nie było żywego ducha. 
-Gdzie ojciec? - spytała Marta. Chłopiec wzruszył ramionami. - Nie wiesz? Kiedy 
wyszedł? 
- Dawno - odrzekł chłopiec." 6 

Z odpowiedzialnością i miłością związana jest również wierność małżeńska. Łamanie 
przyrzeczeń, jakie składają sobie poślubione pary, burzy porządek w założonej rodzinie, 
sprowadzając często wielkie cierpienia na jej członków. Dom kobiet jest wstrząsającym 
świadectwem konsekwencji łamania wierności małżeńskiej. Prowadzenie przez lata 
podwójnego życia stanowi czyn upodlający człowieka. Czyn ten sięga aż poza grób. Jego 
podłość nabiera wymowy w zestawieniu z szacunkiem, jaki ludzkość przywykła okazywać 
pamięci zmarłych. Niszczy on szczęście osób, które znalazły się w zasięgu jego oddziaływania. 
Podcina wiarę w uczciwość ludzi, których się zna i kocha 7. 

Nie można drugiej osoby sprowadzać do środka w realizacji własnych celów. Przykładem 
takiego uprzedmiotowienia jest postawa Ewy z Bilansu kwartalnego, która wyszła 
za Amerykanina jedynie dla pieniędzy, już od samego początku wkalkulowując rozwód 

1 Zob. K. Zanussi, Rola, W: K. Z a n u s s i , E. Żebrowsk\,Notvele filmowe, s. 88. 
2 Życie rodzinne, s. 160. 
3 Życie rodzinne, s. 113-194. 
4 Zob. Constans,$. 38. 
5 Zob.Kontrakt,s. 56-58,79-80,82. 
6 Bilans kwartalny, s. 297-298. 
7 Por. Dom kobiet (Haus der Frauen), mps, Archiwum Reżysera. 

111 



i podział majątkowy. Poprzednie jej małżeństwo z Francuzem trwało dwa lata1. Negatywnym 
przykładem jest także para z Kontraktu, której małżeństwo ma właśnie charakter 
„kontraktu" zamiast międzyosobowej więzi małżeńskiej. Brak tam odpowiedzialnego 
i dojrzałego podejścia do rzeczywistości łączącej najściślej dwie osoby na całe życie. Ich 
małżeństwo rozpada się u samego początku. Rozpadające się zaś małżeństwa 
unieszczęśliwiają ludzi: 

„- Twój Adam też był rozwodnikiem. 
- Był. Jak go spotkałam, to już był. 
- A ten będzie. I nie próbuj moralizować. 
- Ja nie moralizuję. Ja martwię się o ciebie. 
- To dlatego? Wygląda, że bardziej martwisz się o niego. 
- O was, przecież nie możecie być szczęśliwi, gdy jedno z was jest nieszczęśliwe. 
- A wy? Czy chcecie, abyście byli przykładem? 
- Tak. Przykładem albo raczej przestrogą."2 

W Pokuszeniu Marta poddawała się wielokrotnie zabiegom usuwania ciąży. Zajęty 
interesami Ludwik nie zgadzał się na dziecko. Kiedy wreszcie jej to zaproponował, ona była 
wstrząśnięta „jakby otrzymała prezent". Ale następuje samoczynne poronienie. Czas płynie 
szybko i bohaterka zbliża się do wieku kiedy już nie będzie mogła mieć dzieci. Zmarnowała 
swoją szansę. Dostaje za to (ironia Reżysera) jako substytut pieska do wychowania 3. 

Małżeństwo, rodzina, stanowią istotną płaszczyznę relacji międzyludzkich. Jakiekolwiek 
wykroczenia w tej dziedzinie mocno uderzają w człowieka. Są krzywdą, jaką się wyrządza 
współmałżonkowi i dzieciom. 

Wieloaspektowe reacje międzyludzkie w twórczości Zanussiego łączy jeden wspólny 
postulat, jaki wysuwa wobec nich Reżyser. Postulat ten można określić terminem: miłość. 
Dotyczy to zarówno relacji między ludźmi obcymi, których los zbliża do siebie w takich czy 
innych sytuacjach, gdy konieczne staje się uwidocznienie solidarności międzyludzkiej, jak 
i ludzi w małżeństwie, rodzinie. 

Przez miłość najdoskonalej afirmowana jest osoba ludzka. To Schelerowskie określenie 
ideału afirmacji człowieka można przypisać iZanussiemu. Miłość jest pewnego rodzaju 
misterium. Jest rodzajem tajemnicy. „Ktoś, kto nie czuje tajemnicy, nie może kochać" 4. Miłość 
pokonuje wszelkie trudności, jakie się jawią w relacjach międzyludzkich: - „Jeśli mnie kocha, 
jeśli naprawdę kocha - to całą. Moje myśli, moje uczucia, moją wiarę... bo to jest właśnie 
miłość. I , że wobec tego ja powinnam też kochać jego niewiarę, jego szukanie. Szukać z nim 
razem"5. Jeśli się więc kogoś kocha, to kocha się to wszystko, co w nim jest, pozytywy 
i negatywy. Akceptuje się daną osobę w takim stanie, w jakim się znajduje. Miłość ma 
związek z Bogiem: - „Jeśli pan kogokolwiek kocha, jest pan bliżej Boga niż pan sądzi"6. Miłość 
uzdrawia człowieka w jego wymiarze duchowym i fizycznym. - „Gdyby Chrystus 
dysponował elektrokardiogramem, miłość bliźniego mogłaby być przykazaniem medycyny" 7. 
Miłość czyni człowieka nie słabszym, ale bardziej ludzkim 8 . Miłość powinna być otwarta 
na wszystkich ludzi, gotowa do bezinta esownego świadczenia w każdej okoliczności: -
„Chrześcijanin nie pyta dlaczego? Jest obowiązek miłości i do bliźnich trzeba wychodzić 

1 Por. Bilans kwartalny, s, 343 _ 34ó. 
2 Kontrakt, s. 58. 
3 Pokuszenie, s. 18 
4 Śmierć pośrodku drogi, s. 283 
5 Z dalekiego kraju, s. 95 
6 Z dalekiego kraju, s. 70. 
7 Imperatyw, s. 16. 
8 Por. Drogi wśród nocy, s. 41 

112 



z miłością"1. Nie jest ona jedynie ślepym uczuciem, ale jest czymś świadomym, w co jest 
zaangażowana cała osoba ludzka 2. Miłość u ludzi kochających nie musi kończyć się wraz z ich 
śmiercią. Może trwać wiecznie 3. Miłość jest więc najwłaściwszym sposobem afirmacji 
człowieka przez człowieka, afirmacji jego osobowej godności. Stanowisko Zanussiego 
koresponduje ze stanowiskiem etyków - „Miłość jest bezwzględnym powołaniem, ponieważ 
jest jedynym możliwym i bezwzględnym sposobem afirmowania czynem osoby przedmiotu 
jako osoby dla niej samej, dla jej godności, czyli nie ze względu na cokolwiek poza nią samą" 4. 

Zagadnienia afirmacji człowieka, przez drugiego człowieka nie wyczerpują się jednak 
w relacje międzyjednostkowych. Człowiek postawiony również zostaje w kręgu różnorakich 
stosunków z instytucjami, państwem, władzą wobec których jednostka może okazać się 
bardzo słaba i poszukująca pomocy. 

3.3. Afirmacja godności osoby w relacjach społecznych 
Po omówieniu relacji podmiotu do swej ludzkiej godności i relacji międzyjednostkowych 

następuje refleksja nad stosunkiem społeczności, instytucji, władzy do jednostki ludzkiej. 
Punktem wyjścia tych rozważań jest przekonanie Zanussiego o wielkiej godności człowieka 
tkwiącej w nim jako osobie. Prawo do szacunku posiada każdy człowiek, nawet wtedy gdy 
jest zdegenerowany fizycznie i psychicznie do tego stopnia, że sama pielęgniarka na jego 
miejscu „wolałaby wpaść pod tramwaj niż dogorywać w taki sposób"5. 

Prawo do szacunku posiadają ludzie, których stan nasuwa myśl o dobrodziejstwie 
eutanazji6. Człowiek jest istotą tak wielką i niepowtarzalną we wszechświecie, że dokonuje 
się nadzwyczajnych wysiłków, aby ratować za wszelką cenę jego zagrożone życie, chociażby 
był nieodwołalnie skazany na śmierć przez nieuleczalną chorobę. W Spirali rusza 
wieloosobowa ekipa ratunkowa w góry, narażając swoje zdrowie i życie aby ratować 
nieuleczalnie chorego człowieka, któremu zostało już niewiele miesięcy7. Ale nie tylko żyjący 
człowiek godny jest najwyższego szacunku. Jego godność przenosi się i na ciało po śmierci. 
Śmiertelne ludzkie szczątki należy także traktować ze czcią. 

„- To mój sąsiad? - zapytał Tomasz wskazując na preparat. 
- A pan co tu robi? - huknął ordynator. Tomasz położył palec na ustach. 
- Cicho - powiedział. I ordynator zamilkł, a młody lekarz przestał szczękać 
narzędziami. 
- Jak w kościele - skonstatował Tomasz"9. 

Tę cześć dla ludzkiego ciała powiększa jeszcze fakt, że tajemnica śmierci nie wyczerpuje 
się na wymiarze biologicznym, ale ma w sobie coś z sakrum, coś związane z religią. 

Z powyższym zagadnieniem wiąże się sprawa etyki lekarskiej, do której Zanussi nawiązuje 
w kilku swych filmach. Dotyczy to m.in. dopuszczalności stosowania leków uśmierzających 
ból, ale jednocześnie skracających życie, a także badań i ekperymentów dokonywanych 

1 Śmierć pośrodku drogi, s. 286. 
2 Ilustruje tę prawdę Zanussi w Bilansie kwartalnym, gdy ukazuje bohaterkę, która nieustannie próbuje 

wyświadczyć ludziom dobro. Jednak motywy tych czynów zabarwione są perfekcjonizmem, mają zadanie 
udowodnić jej samej, że jest doskonałą. 

5 Śmierć pośrodku drogi, s. 263. 
4 H.J u t os,Chrześcijańska moralność relacji międzyosobowych,,,Co\\ectaneaTheo\ogica" 1970, f. 3,s. 62-74. 
5 Próba ciśnienia, s. 5 3 
6 Zob. Iluminacja, s. 226. 
7 Por. Spirala,*. 12-13. 
8 Spirala, s. 25; por. także wymowną wypowiedź Reżysera: „Byłem pewien skądinąd, że nie mogę filmować nikogo 

ze zmarłych [chodzi o realizację filmu Iluminacjal do fabularnego filmu, bo to jest jakieś nadużycie, bo ja to robię bez 
jego zgody. Ktoś, kto jeszcze przed chwilą, kiedy żył, miał prawo mówić 'nie', a teraz leży jak przedmiot przed 
kamerą". Wykład wygłoszony przez Zanussiego w Krakowskiej Akademii Medycznej 2 X I I 1981, 
„Tygodnik Powszechny", 1981, nr 5. 

113 



na ludzkim organizmie1. Podstawą do rozwiązania tych zagadnień musi być integralna wizja 
człowieka jako istoty materialno-duchowej. Zachwianie tej wizji we współczenym świecie 
powoduje absurdalne wypaczenia. W jednej ze scen, w szwajcarskim szpitalu leży 
podtrzymywana sztucznie przy życiu matka Ludwika. Pełna aseptyka, matka znajduje się 
za szybą, podłączona do rónych urządzeń. Kontakt odwiedzających jest z matką zupełnie 
niemożliwy. Zanussi ustami jednego z bohaterów określa to jako „szaleństwo". Ratuje się 
za wszelką cenę ludzkie ciało zapominając o duchu. Dokonuje się to, jak mówi Zanussi, 
na skutek pustki, jaką dotknięta jest obecna cywilizacja: - „Śmierć z uśmiechem... i dobre 
samopoczucie, tyle może zaproponować współczesna, głęboko zmaterializowana cywilizacja, 
Bo każda inna koncepcja oznaczałaby trwanie w wieczności, poszukiwanie jakiegoś sensu, 
celu, jeśli nawet nie metafizycznego, to przynajmniej moralnego"2. 

Bez przyjęcia owej „innej koncepcji", czyli bez dostrzeżenia w człowieku osoby, 
niepowtarzalnego bytu w świecie, człowiek staje się zagrożony przez cywilizację, osiągnięcia 
naukowe, sprawujących władzę3. Godzić będzie w człowieka nawet medycyna, która ma mu 
służyć. Przed medycyną i innymi naukami stoją niełatwe do rozwiązania zagadnienia ustalania 
granic interwencji 4 . Interwencją w naturalną bazę „duszy" jest nawet użycie „zwykłej pastylki 
aspiryny" 5. Trudno też ustalić praktycznie granicę, do której człowiek jest jeszcze 
człowiekiem, anie tylko biologicznie funkcjonującym organizmem, wegetującym ciałem. 
Tym bardziej więc konieczna jest integralna wizja człowieka, która pomagałaby 
w rozwiązywaniu palących problemów współczesnych nauk medycznych. Obecnie istnieje 
możliwość niebezpiecznych następstw interwencji medycyny w centralny ośrodek psychiki 
człowieka, jakim jest mózg, za pomocą elektrowstrząsów, zabiegów neurochirurgicznych 
dających w efekcie zmiany osobowości 6. Równie niebezpieczne okazują się ingerencje 
w geny ludzkie, sterowanie dziedzicznością7. Skuteczna interwencja medycyny w ludzką 
psychikę może być dalej wykorzystywana do antyhumanitarnych celów, do skutecznego 
neutralizowania jednostek niewygodnych dla państwa. Neurochirurgia na usługach władzy 
może dawać coraz doskonalsze narzędzia do zniewalania społeczeństw, do łamania oporu 
ludzi przez zmianę ich osobowości. Wymienione obawy nie należą już dziś do sfery fantazji, 
a w przyszłości możliwy jest i taki obraz jaki ukazuje Iluminacja (żołnierze z ogolonymi 
głowami z elektrodami wszczepionymi w skórę głowy, idą do ataku sterowani 
elektronicznymi impulsami) 8. Niebezpieczeństwa te nie są mniej poważne dla ludzkości niż 
użycie broni termojądrowej. 

Zagadnienia poruszane w filmach Zanussiego odnośnie do zagrożeń człowieka we 
współczesnym świecie, a szczególnie we współczesnych systemach totaliarnych, są ciągle 
aktualne. Ukazywanie przez Reżysera narzędzi tortur i różnego rodzaju przedmiotów 
służących zniewalaniu człowieka stosowanych w historii, skłania do refleksji 
nad możliwością użycia podobnych środków i obecnie w stopniu nieporównywalnie 
udoskonalonym. Mechanizmy ludzkich działań nie ulegają zmianie9. 

1 Zob. Iluminacja i Lekcja anatomii. 
2 Cyt. za A. M a r k o w s k i , Śmierć na planie filmowym, W: tenże, „Ekspres reporterów", Warszawa 1979, s. 47. 
* Zob. Iluminacja, Lekcja anatomii, Drogi wśród nocy. 

Iluminacja, $. 226-228. 
5 Iluminacja, s. 227, 
6 Zob. Lekcja anatomii, - metody zniewalania ludzi w Chile. 
7 Iluminacja, s. 204. 
9 Iluminacja, s. 223-224. 
9 Obecnie do tego samego celu można używać metod udoskonalonych przez współczesną naukę: szoki elektryczne, 

tzw. białe tortury - przetrzymywanie człowieka w warunkach odcięcia wszelkich bodźców zewnętrznych -
prowadzą one do rozkładu psychiki a „nie godzą" w podstawowe normy humanitarne, i wiele innych. Por. Lekcja 
anatomii. 

114 



Filmy Zanussiego wyrażają zatroskanie o losy ludzkości i niosą posłanie, aby każdą 
jednostkę ludzką traktować jako osobę, która godna jest szacunku i dla której istnieje rząd, 
państwo, wszystkie instytucje i organizacje. Poruszane wyżej zagadnienia korespondują 
z ogólnym zatroskaniem ludzkości oswoją przyszłość i rozwój. Dotyczy to po pierwsze 
zagrożeń wynikających z rozwoju cywilizacji przemysłowej, z prymatu techniki nad etyką, 
materii nad duchem. „Istnieje bowiem realne i wyczuwalne już niebezpieczeństwo, że wraz 
z olbrzymim postępem w opanowywaniu przez człowieka świata rzeczy człowiek gubi 
istotne wątki swego wśród nich panowania, na różne sposoby podporządkowuje im swoje 
człowieczeństwo, staje się przedmiotem wielorakiej - czasem bezpośrednio nieuchwytnej 
manipulacji przez całą organizację życia zbiorowego, przez systemy produkcji, przez cały 
nacisk środków przekazu społecznego"1. 

Człowiek więc w twórczości Zanussiego ujmowany jest z uwzględnieniem bogatych 
okoliczności swej egzystencji. Jest on bytem, który z trwogą pyta o sens swego życia, aby 
następnie ten sens odkrywać w wartościach moralnych, kształtując swe człowieczeństwo 
w wolności ich wyboru. Praktyczna afirmacja godności ludzkiej polega przede wszystkim 
na wierności samemu sobie, na życiu autentycznym, tzn. zgodnym z przekonaniami 
moralnymi. Celem i powołaniem człowieka jest jego wewnętrzny rozwój. Rozwój ten 
dokonuje się we wspólnocie, w stosunkach z innymi ludźmi. Traktowanie drugiego 
człowieka z szacunkiem przysługującym jego osobie jest zarazem odpowiednim 
traktowaniem siebie samego i stanowi zasadniczy warunek ludzkiego rozwoju. Relacje 
międzyludzkie powinna cechować miłość. 

Podobnie z szacunkiem człowiek powinien być traktowany na płaszczyźnie społecznej. 
Państwo i inne instytucje powinny traktować go jako osobę, dla której istnieją wszelkie 
instytucje. W obecnym świecie występuje wiele zagrożeń osoby ludzkiej sięgających 
rozmiarów niepokojących. Dotyczą one przede wszystkim prób uprzedmiotowienia osoby 
ludzkiej, sprowadzenia jej do środka mającego służyć celowi wyznaczonemu przez rządzące 
grupy, manipulowania człowiekiem przez środki masowego przekazu, traktowania człowieka 
jako materiału do badań naukowych itp. Pomimo tych zagrożeń, które powinny być tematem 
refleksji, jednostka ludzka musi skupić się na tym, by zachować wierność sobie. To wszystko 
jest potrzebne do rozwoju człowieczeństwa. Budowanie człowieczeństwa w warunkach 
występujących zagrożeń jest z jednej strony bardzo trudne ale z drugiej strony daje 
człowiekowi możliwość hartowania siebie i w tym sensie może być korzystne dla jego 
rozwoju. Nikt i nic nie może zwolnić człowieka z obowiązku rozwoju swego 
człowieczeństwa. Nikt i nic nie może mu w tym przeszkodzić. Tak też określa to etyka 
personalistyczna: „... w najistotniejszym sensie naruszenie godności człowieka jest dla innych 
nieosiągalne, do końca upodlić można człowieka jedynie za pomocą jego samego; jeśli ja sam 
nie złamię się pod naciskiem innych ludzi, to ich wysiłki na nic się nie zdadzą, mogą mi nawet 
pomóc umocnić i wyraźniej ukazać własną godność"2. Powyższe stwierdzenie może być, 
w jakimś sensie, odpowiedzią na postawiony w Lekcji anatomii problem, jak oceniać akty 
moralne człowieka, który manipulowany jest zabiegami neurochirurgicznymi czy środkami 
chemicznymi. 

Etyka odczytana z twórczości Zanussiego, chociaż nie stanowi wyraźnego systemu, daje 
się ująć w pewne ramy. Jej charakterystyką zajmie się punkt czwarty, metaetyczny, w którym 
nastąpi jej ocena i porównanie z różnymi rodzajami etyki. 

1 Redemptor homlnis, nr 16, 
2 A. S z os t e k,Pozycja osoby w strukturze moralności, „Roczniki Filozoficzne" 1976, z 2 s. 52. 

115 



4. Charakterystyka poglądów etycznch Zanussiego 
Przedstawiona w poprzednich punktach rekonstrukcja poglądów etycznych zawartych 

w twórczości Zanussiego poddana zostanie charakterystyce metaetycznej pod kątem 
treściowym, epistemologicznym i metodologicznym, czyli określeniu naczelnej zasady 
etycznej, źródła i sposobu poznania etycznego oraz charakteru jego uzasadnień etycznych. 

4.1. Aspekt treściowy: personalizm etyczny 
Jak wykazała analiza poprzednich punktów, twórczość Zanussiego nie stanowi 

w dosłownym tego słowa znaczeniu jakiegoś systemu etycznego, niesie jednak przez obraz, 
sceny i dialogi konkretne i zwarte przesłanie etyczne. W skomplikowanych sytuacjach 
przedstawionych w filmach czy scenariuszach fi lmowych mieści się określony zespół zasad 
moralnych, świat wartości i powinności. Stanowią one pewien spójny system etyczny, 
na którego czele znajduje się określona zasada moralna. Co stanowi tę naczelną zasadę? Co 
jest ostateczną racją powinności moralnej? Otóż moralną powinność aktu ludzkiego można 
wyjaśnić przynajmniej na trzy różne sposoby, a co za tym idzie, istnieją trzy różne możliwości 
ujęć etyki. Według eudajmonizmu powinność moralna bierze swą moc zobowiązującą ze 
względu na szczęście człowieka lub jego doskonałość. Ujęcie zaś deontonomiczne etyki 
tłumaczy powinność moralną przez fakt podyktowania jej przez prawo lub jakiś autorytet, 
który jest racją jej mocy zobowiązującej. I wreszcie personalistyczne ujęcie etyki upatruje 
podstawę powinności moralnej w godność osobowej człowieka1. 

W twórczości Zanussiego mamy do czynienia z człowiekiem umieszczonym w polu 
moralności, w trakcie wyborów moralnych i podejmowania decyzji. Zamiarem Reżysera jest 
odkrywanie właściwej drogi życiowej, która w efekcie przynosiłaby człowiekowi szczęście. 
Szczęście to jednak u Zanussiego polega na wewnętrznym spokoju i zadowoleniu płynącym 
z czystego sumienia i poczucia sensu życia. Jest ono wynikiem wyboru właściwej hierarchii 
wartości. W poglądach etycznych Zanussiego można zauważyć pewien schemat 
rozumowania szczególnie jasno przedstawiony w filmie Spirala, który można sformułować 
następująco: człowiek powinien i potrafi zrealizować siebie, odkryć sens swego życia nawet 
w sytuacjach granicznych, takich jak nieuleczalna choroba czy zbliżająca się śmierć, jeśli 
kieruje się właściwą hierarchią wartości. Właściwa zaś hierarchia jest zachowana wtedy, gdy 
na czele systemu wartości są umieszczone i uznawane wartości moralne. Wybór 
niewłaściwej hierarchii wartości powoduje w życiu człowieka pustkę i bezsens, to jest stan 
unieszczęśliwienia2. Szczęście zatem u Zanussiego jest ściśle związane z moralnością. Nie ma 
szczęścia bez moralności. 

Czy takie ujęcie moralności przez Zanussiego można nazwać eudajmonizmem etycznym? 
Czy według niego człowiek dlatego powinien postępować moralnie dobrze, żeby być 
szczęśliwym? Czy to jest dla niego zasadniczy argument za zachowaniem zasad moralnych? 
Przyjrzyjmy się bliżej szczęściu, jakie proponuje Zanussi. Żąda on od swych bohaterów 
uczciwości i poszanowania godności, ale w zamian za to każe im ponosić wysoką ofiarę. 
Muszą oni rezygnować z kariery, z wygód, które należą się człowiekowi. Często w imię 
wierności zasadom moralnym muszą przeciwstawiać się środowisku i najbliższym, 
co powoduje życiowe komplikacje. Zanussi wzywa do odrzucania kompromisów 
i konformizmu «... każdej karierze towarzyszy nieodłącznie pewna dwuznaczność moralna, 
aby osiągnąć sukces, trzeba mniej lub więcej utytłać się w błocie... jeśli kariera, jeśli efekt 
zewnętrzny jest ostateczną miarą naszego powodzenia, to cena, jaką przyjdzie zapłacić, będzie 

1 Por. T. S t y c z e ń, Etyka niezależna?, Lublin 1980, s. 13. 
2 Szczególnie dobitnie precyzuje to Zanussi w Kontrakcie, w słowach ordynatora: - „całe życie jest straszne". Tę samą 

myśl zawierają także inne filmy: Pokuszenie, Bilans kwartalny, Dom kobiet, Lokaj z Schoenbrunnu, 

116 



zawsze ceną moralną"1. Wypowiada ostrą walkę postawom konsumpcyjnym 
iutylitarystycznym, mówi wprost, że za moralność płaci się wysoką cenę, czasami nawet 
cenę życia2. 

To stanowisko Zanussiego w kwestii powinności moralnej oraz wartości moralnej postaw 
i czynów ludzkich każe wnioskować, że jego ujęcie moralności nie jest tożsame z etyką 
eudajmonistyczną. Nie optuje on za eudajmonizmem. 

Czy jednak etyka Zanussiego nie ma charakteru perfekcjonistycznego? Krytyka filmowa 
często zwraca uwagę na fakt, że filmy Zanussiego przypominają widzowi, by był 
człowiekiem. Można powiedzieć, że jest to główna myśl, a zarazem przesłanie ideowe jego 
twórczości. Nieomal w każdym filmie zwraca uwagę na obowiązek rozwoju swego 
człowieczeństwa, na samorealizację swej osobowości. Podejrzenia o perfekcjonizm etyczny 
nasuwają się szczególnie przy analizie f i lmu Constans. Wydaje się, że bohater postępuje 
nienagannie mając na celu wyłącznie swą doskonałość. Ale zbieżność z perfekcjonizmem jest 
tu pozorna, bo zamierzeniem Reżysera niebyło wskazanie doskonałości jako argumentu 
za zachowaniem zasad moralnych, lecz jedynie konfrontacja codziennej moralności ludzi z jej 
ideałem, którego uosobieniem było postępowanie bohatera. Prawdą jest, że Zanussi widzi cel 
i sens ziemskiego życia człowieka w rozwoju człowieczeństwa, co jednak nie oznacza, 
że tylko dlatego człowiek powinien postępować moralnie dobrze, żeby uzyskać swą 
doskonałość. Takiemu ujęciu etyki Zanussiego przeczy fakt, że kładzie on akcent na istnienie 
obiektywnego porządku moralnego, który jest niezależny od człowieka i który obowiązuje 
w sposób bezwarunkowy. 

Skoro etyki Zanussiego nie można zaliczyć do żadnej z odmian eudajmonizmu czy jego 
etyka nie ma charakteru deontonomicznego? Czy etyka nie opiera się na jakimś autorytecie? 
Czy dany czyn nie jest dobry dlatego, że został nakazany przez jakiś autorytet, boski lub 
ludzki? Poza uznawaniem istnienia absolutnego i obiektywnego ładu moralnego, który może 
naprowadzać na autorytet Boski, niema wprost u Zanussiego trybu odwoływania się 
w sprawach moralnych do autorytetu Boga czy jakiegokolwiek autorytetu na ziemi. Wręcz 
przeciwnie np. w filmie Z dalekiego kraju Zanussi akceptuje pogląd, że człowiek ma 
obowiązek postąpić inaczej niż nakazuje mu to władza, jeśli jej zarządzenia są sprzeczne 
z obiektywnym dobrem. Taką wymowę etyczną ma scena rozmowy matki z synem, który 
przygotowuje się do zniszczenia krzyża w Nowej Hucie: - „Jeśli ci władza każe, to święte? A 
jeśliby ci kazali żonę zabić, to byś zabił?"3. Podobny pogląd zaprezentowany jest w filmie 
Drogi wśród nocy, którego myślą przewodnią jest protest przeciwko postawom i czynom 
ludzi kierujących się wolą jakiegoś autorytetu wbrew własnemu sumieniu i prawu 
naturalnemu. Jeśli już w twórczości Zanussiego jest mowa o autorytecie, który niesie 
człowiekowi bezwzględne zobowiązanie, to tym autorytetem jest ludzkie sumienie. 
Zagadnieniu temu (o czym mówiliśmy w punkcie drugim) poświęca Reżyser wiele miejsca 
w swych filmach. 

Wykluczywszy eudajmonizm i deontonomizm z poglądów etycznych Zanussiego 
pozostaje zapytać się czy posiada ona charakter personalistyczny. Dla Zanussiego, jak 
to wykazano w punkcie pierwszym człowiek stanowi istotę cielesno-duchową usytuowaną 
na granicy dwóch rzeczywistości, ziemskiej i transcendentnej. Sam w sobie stanowi on 
tajemnicę. Niemożliwe jest wyjaśnienie jego istnienia w kategoriach wyłącznie nauk 
przyrodniczych i przy zastosowaniu ich metod poznawczych. Człowiek z jednej strony 
podobnie jak cały świat przyrody, jest istotą skazaną na śmierć, czyli jest bytem przygodnym 
i przemijającymm. Ale z drugiej strony odczuwa też potrzebę znalezienia sensu swego 

K. Z a n u s s i , Inteligencja czy mądrość. 
Pogląd taki głosi szczególnie Zanussi w Życiu rodzinnym, w Lekcji anatomii i w Constansie. 
Z dalekiego kraju, s. 12. 

117 



istnienia, posiada wewnętrzne poczucie swej niezwykłej wielkości. Przy założeniu przez 
Reżysera pewnego porządku bytowego na świecie, a więc i jego sensu, człowiek musi mieć 
możliwość odkrywania sensu swego życia. Czyni to przez działanie odpowiadające 
określonym wartościom moralnym. Sens ludzkiego życia wiąże się z rozwojem 
człowieczeństwa. Jest ono dla Zanussiego najwyższym dobrem, a jego afirmacja staje się 
naczelną zasadą jego etyki. Nie jest to jednak teleologiczne ujęcie moralności. Nie dlatego 
bowiem należy realizować wartości moralne, żeby rozwinąć swoje człowieczeństwo, lecz 
człowieczeństwo według Zanussiego, jest tak cenne samo w sobie, iż domaga się czynnej 
afirmacji ze względu na nie samo, anie ze względu na coś poza nim, i to zarówno afirmacji 
własnej osoby, jak i drugiego człowieka. 

Zanussi nie używa w płaszczyźnie języka terminów stosowanych w etyce 
personalistycznej, takich jak „osoba", „godność osobowa", ale treść pojęcia godności osoby 
ludzkiej, przedstawia on za pomocą obrazów o wymowie personalistycznej. Nie używa też 
wprost terminu „osoba", mówi raczej o człowieku, język jego jest językiem artystycznym, 
anie filozoficznym czy teologicznym, niemniej jednak treść, którą podkłada pod termin 
„człowiek", pokrywa się z filozoficzno-teologicznym terminem „osoba". Człowieczeństwo, 
czyli inaczej godność osoby ludzkiej, uznaje Reżyser za ostateczną rację moralnie dobrego 
postępowania. Taki pogląd głosi w każdym swym filmie, w całej swej twórczości. Wszędzie 
tam, gdzie, każe bohaterowi wybierać między tym co przyjemne, korzystne, pociągające 
człowieka, a tym co godne osoby ludzkiej, niezależnie od trudności i ofiar, jakie przy tym 
trzeba ponieść, odwołuje się do tej zasady moralnej. Etyka twórczości Zanussiego odwołuje 
się do godności osoby ludzkiej jako do ostatecznej racji w argumentacji przemawiającej 
za konkretnym, określonym wyborem moralnym. Przejawia się to najpierw w postulacie 
afirmowania osoby podmiotu. Temu zagadnieniu poświęca najwięcej miejsca w swej 
twórczości. Afirmacja godności osoby podmiotu następuje przez czyny godne człowieka, 
oparte na takich wartościach jak wierność samemu sobie, bezkompromisowość, prawda, 
sprawiedliwość. Można powiedzieć, że wartość moralna czynu ludzkiego zależy od jego 
odniesienia do godności człowieka. Dobrem jest czyn afirmujący tę godność, a złem czyn, 
który jest z nią sprzeczny. 

Do godności osoby ludzkiej odwołuje się Zanussi także przy rozważaniu stosunku do 
drugiego człowieka. Dotyczy to zarówno kogoś bliskiego, członka rodziny, jak i człowieka 
zupełnie obcego. W jednym i drugim wypadku w relacjach międzyjednostkowych naczelną 
zasadą postępowania moralnego jest również godność osoby ludzkiej, którą powinno się 
bezwzględnie afirmować niezależnie od kosztów i ofiar jakie trzeba z tego tytułu ponieść. 
Moralnie dobrym czynem wobec drugiej osoby jest zatem taki czyn, którym się afirmuje 
godność człowieka. Afirmację godności osoby ludzkiej w sposób bezwarunkowy, 
przeprowadzaną dla samej osoby jako takiej, można określić słowem „miłość". Dopiero 
miłość jest pełną afirmacją człowieka przez człowieka. 

Osoba ludzka w twórczości Zanussiego domaga się bezwzględnej afirmacji. Nie wolno 
traktować człowieka jako środka do osiągnięcia jakiegokolwiek, nawet najszlachetniejszego 
celu. Osoba ludzka domaga się poszanowania i czci i traktowania jej zawsze jako celu, dla 
którego istnieją wszelkie instytucje, struktury. Nie wolno nigdy uprzedmiotawiać osoby 
ludzkiej. Takie podejście Zanussiego do człowieka, czyli do osoby ludzkiej, nosi wyraźnie 
charakter personalistyczny, 

Podejście Zanussiego do człowieka jest zgodne ze współczesnymi tendencjami w etyce, 
w myśl których dowartościowuje się osobę ludzką, i z jej twierdzeniem, że człowiek realizuje 
się dopiero wówczas, gdy odkrywa osobę drugiego człowieka i czuje się odpowiedzialny 
za drugich i za siebie1. Podobnie jak personalizm, akcentuje on na równi rolę osoby-podmiotu 

1 Por. T. S t y c z e ń, Zarys etyki, Metaetyka, Lublin 1974, s. 84-85 

118 



iosoby-przedmiotu. Jego podejście do osoby ludzkiej jest zgodne ze sformułowaniami 
teoretyków personalizmu uchodzących dziś za klasyków, jak i współczesnej polskiej myśli 
personalistycznej, 

U źródeł zainteresowania się Zanussiego osobą ludzką, podobnie jak u źródeł 
współczesnego personalizmu leży dostrzeżenie zagrożeń osoby ludzkiej. Personalizm w dużej 
mierze był reakcją na tragiczne wydarzenia ostatniej wojny, systematyczne gwałcenie 
godności ludzkiej przez faszystowskie systemy totalitarne i różne formy gospodarczego 
i ekonomicznego imperializmu, niszczące człowieka. U podstaw personalizmu Zanussiego 
leży dostrzeżenie zagrożeń osoby ludzkiej spowodowane czynnikami równie 
niebezpiecznymi, jak wyżej wymienione, czego wyrazem są chociażby dwa jego filmy: Drogi 
wśród nocy i Lekcja anatomii. Wydaje się jednak, że dla Zanussiego prawdziwym 
zagrożeniem osoby ludzkiej są nie tyle czynniki zewnętrzne, choć o nich często wspomina, 
co świadoma zgoda człowieka na poniżanie i zawłaszczanie jego osoby w zamian za korzyści 
materialne, karierę, stanowisko itp. W tej powszechnie spotykanej dziś tendencji człowieka 
do realizowania się przez „mieć" na niekorzyść „być" dostrzega Zanussi o wiele większe 
niebezpieczeństwo niż w grożących człowiekowi współczesnych kataklizmach, bo godzi ona 
bezpośrednio w istotę człowieka. 

Ponieważ nie można zajmować się człowiekiem izolując go od drugich osób, dlatego 
Zanussi przedstawia także relacje interpersonalne, ukazując godność drugiego człowieka jako 
kogoś, komu należy się afirmacja przez miłość z tego tylko tytułu, że jest człowiekiem. Jak 
ważne i na wskroś personalistyczne jest zajęcie się tym zagadnieniem dowodzi omówiona 
wcześniej tendencja współczesnego człowieka do izolacji, prowadzącej do znieczulicy 
społecznej niszczącej nie tylko jednostkę ale rozbijającej cały naród. 

Wreszcie personalistyczna zasada etyczna Zanussiego bierze w obronę jednostkę ludzką 
podporządkowaną sobie przez różnego rodzaju instytucje, systemy, w których jest ona nic 
nie znaczącym trybikiem służącym jedynie do realizacji określonych celów. Ostrzega przed 
niebezpieczeństwem uprawiania takiej nauki, której osiągnięcia zamiast służyć osobie 
ludzkiej będą ją uprzedmiotowiały. 

Personalistyczna zasada etyczna głosząca, że człowiek jest najwyższym dobrem oraz 
że dobrem moralnym jest to, co jest godne człowieka i godziwie służy człowiekowi, jest 
ważnym przypomnieniem społeczeństwu o celu i powołaniu człowieka, tym ważniejszym, 
że dokonanym przez obejmujący szerokie rzesze ludzkie środek masowego przekazu, jakim 
jest f i lm. I chociaż na tę zasadę etyczną powołują się obecnie różne kierunki filozoficzne (jak 
egzystencjalizm, neotomizm, marksizm) zmieniając tylko treści pojęcia „człowieka" czy 
„osoba ludzka", to ujęcie człowieka przez Zanussiego, tworzącego w kulturze chrześcijańskiej 
i często z jej widocznej inspiracji, wydaje się najbliższe treściom personalistycznym jakie 
wkłada w nią chrześcijaństwo1, 

4.2. Aspekt epistemologiczny: - intuicjonizm etyczny 
Każdy system etyczny zakłada pewne rozstrzygnięcia natury epistemologicznej. Dotyczą 

one sposobu poznawania wartości, kryteriów pozwalających odróżniać dobro od zła, 
szukania specyficznej władzy poznawczej mającej decydujący głos w kwestiach moralnych. 
Zagadnienie to nurtowało etyków od najdawniejszych czasów, ponieważ jego rozwiązanie 

K. Wojtyła wyraża tę treść określeniem „norma personalistyczna", T . Kotarbiński jako zasadę „spolegliwego 
opiekuństwa", T. Czyżowski i Cz. Zamirowski jako zasadę życzliwości powszechnej, chrześcijaństwo wyraża ją 
określeniem „przykazanie miłości", stoicy jako zasadę „miłości rodzaju ludzkiego", J. Kant negatywnie postulatem 
,-nieposługiwania", a pozytywnie postulatem traktowania osoby zawsze jako „celu wsobnego", zob. T. Styczeń, 
Zarys etyki. Metaetyka,s. 17. 

119 



niosło poważne konsekwencje natury praktycznej. Wpływało na koncepcję etyczną 
systemów moralnych, a co za tym idzie - również na postępowanie ludzi. 

W czasach nowożytnych występują trzy koncepcje poznania etycznego, czyli trzy 
koncepcje etyki: naturalizm, emotywizm i intuicjonizm. Naturalizm, czyli inaczej biologizm 
etyczny twierdzi, że postępowanie słuszne moralnie to takie, które przyczynia się do 
zachowania gatunku ludzkiego lub daje maksymalne korzyści, szczęście. Dobrem jest to, 
czego pragnie człowiek. Emotywizm natomiast uznaje poznanie moralne, jakie dokonuje się 
przez stany uczuciowe człowieka. Intuicjonizm głosi bezpośredni ogląd rzeczywistości 
moralnej odrębnej od intelektualnych aktów poznawczych 1. 

Chociaż Zanussi nie jest etykiem w sensie ścisłym, to jest on na pewno kimś, kto podobnie 
jak profesjonalni etycy zbiera ludzkie doświadczenia moralne i jako artysta poddaje je 
głębokiej analizie za pomocą obrazów i f i lmowych dialogów. Podobnie jak zawodowi etycy, 
pragnie pomóc człowiekowi w rozwiązywaniu jego problemów moralnych. Etyka 
Zanussiego, jak to zostało podkreślone w poprzednim punkcie, nie jest eudajmonizmem ani 
deontologizmem. Obydwa te kierunki usiłują uzasadniać powinność moralną przez 
powinności pozamoralne, takie jak szczęście, doskonałość czy nakaz autorytetu. Pomimo 
nieskorzystania przez Zanussiego z możliwości określenia powinności moralnej przez 
powinność teleologiczną czy tetetyczną, bohaterowie jego twórczości posiadają poznanie 
bezwzględnej powinności moralnej. Skoro mają takie poznanie, nie otrzymując z zewnątrz 
jakichkolwiek poleceń, nakazów i zakazów, to znaczy, że otrzymali je drogą bezpośrednią. 
Drogę taką określa się terminem doświadczenie czy intuicja 2. Moralność w twórczości 
Zanussiego jest więc człowiekowi znana dzięki bezpośredniemu jej doświadczeniu, czyli 
intuicji moralnej. Bohaterowie Zanussiego znajdują się często w trudnej sytuacji moralnej, 
niejako w „matni" i nikt im nie może powiedzieć, jak mają postąpić, sami w swoim wnętrzu 
muszą do tego dojść 3. Sumienie podpowiada im, że w każdej sytuacji należy afirmować 
godność swego człowieczeństwa i innych ludzi. O doświadczeniu tym mówi często Zanussi 
w swojej twórczości. Jego bohaterowie „wiedzą", czyli poznają intuicyjnie, że należy tak 
postępować, by uszanować swoją godność, a unikać tego wszystkiego, co w nią uderza. 
Powinność tę poznają w sposób pewny i bezwarunkowy, a odpowiadając na jej wezwanie 
zdolni są do ponoszenia wysokich ofiar. Jeśli pojawiają się jakieś wątpliwości, to wiążą się one 
jedynie z trudnością rozpoznania skomplikowanej ludzkiej sytuacji. Ci, którzy tej powinności 
nie wypełniają, posiadają również rozeznanie zła moralnego, jakiego się dopuszczają. 
Niewypełnienie powinności moralnej w tych wypadkach jest ceną wolnej wol i człowieka. 

Chociaż Zanussi dosyć mocno akcentuje powinność jaką niesie osoba-podmiot, bo takie 
jest szczególne zainteresowanie jego twórczości, tonie pomija też odniesień 
międzyosobowych. Jego bohaterowie poznają również bezwzględną powinność w stosunku 
do innych osób. Dokonuje się to także w sumieniu, czyli na drodze intuicji moralnej. 
W sumieniu człowiek doświadcza bezwzględnej powinności afirmowania aktem miłości 
osoby drugiego człowieka. Dotyczy to powinności wobec wszystkich ludzi. Człowiek 
odkrywa intuicyjnie powinność moralną wobec każdego człowieka, niezależnie od więzów, 
jakie go z nim łączą. Możliwść poznania tej powinności jest też udziałem każdego człowieka. 
Zanussi nie zajmuje się wypadkami patologicznymi. Chociaż, jak to już było zaznaczone, różna 
jest treść, jaką podkłada się w różnych kierunkach filozoficzno-etycznych pod pojęcie 
„afirmacja osoby ludzkiej", to sam fakt konieczności afirmacji nie podlega dyskusji. Staje się 
on rzeczą oczywistą na mocy elementarnego doświadczenia moralnego, anie na mocy 
przyjętych założeń filozoficznych czy światopoglądowych. Fakt doświadczenia sumienia 

1 Por. T. S 1 i p k o, Zarys etyki, Kraków 1974, s. 22. 
2 Zob. T. S t y c z e ń, Zarys etyki. Metaetyka, s. 19. 
J Bilans kwartalny, s. 348. 

120 



stanowi u Zanussiego źródło wiedzy moralnej. Człowiek poznaje w doświadczeniu moralnym 
powinność afirmowania osoby, zarówno godność własnej osoby, jak i innych osób. Intuicja 
moralna, która pozwala poznać powinność afirmowania osoby ludzkiej, ma być dalej 
czynnikiem formowania właściwego sumienia, mogącego kierować człowiekiem 
w codziennych, często zagmatwanych sytuacjach1. 

Ważną rzeczą jest osobisty wysiłek, niepokój badawczy i poszukiwanie prawdy. Myśl 
Zanussiego odbiega od skrajnych tendencji inspirowanych przez egzystencjalizm 
uwidaczniający się w przypisywaniu sumieniu jednostki roli ostatecznego kryterium 
własnego postępowania. Z jego twórczości przebija przekonanie o istnieniu stałego 
i obiektywnego ładu moralnego, który człowiek jedynie odkrywa w swoim wnętrzu i który 
ma wypełniać w swym życiu. Zanussi docenia rolę rozumu przy poznawaniu moralnym, przy 
uznawaniu także doświadczenia moralnego. Ale nie przecenia jego znaczenia. Czasami 
bohaterowie jego twórczości o wysokim stopniu inteligencji używają swoich zdolności 
na „służbę nieprawości". Widzi różnicę w inteligencji i mądrości. Ta pierwsza nie zawsze 
prowadzi człowieka ku dobremu. Druga natomiast z natury związana jest z moralnością. 
„Mądrość" to postępowanie człowieka na rzecz budowania swego człowieczeństwa. Mądrość 
daje człowiekowi możliwość właściwego poznania i postępowania moralnego. Ma ona 
związek zpascalowskim poznaniem „sercem", jest zgodna z poglądami Schelera dotyczącymi 
poznania moralnego... Poznanie etyczne w twórczości Zanussiego ma wyraźnie charakter 
intuicyjny. Etykę Zanussiego cechuje obiektywizm aksjologiczny, czyli kognotywizm 
w przeciwieństwie do emotywizmu głoszącego nihilizm aksjologiczny i akognotywizm. Nie 
jest to jednak naturalizm, który głosi, że powinność moralna sprowadza się do osiągnięcia 
pozytywnych skutków, takich jak np. zadowolenie. Wręcz przeciwnie, wykazano, 
że moralność w filmach Zanussiego „drogo kosztuje". Nie jest to też emotywizm, który głosi 
relatywizm moralny, a oceny moralne traktuje jako „chmurę emocji". Zanussi jest moralistą 
głoszącym moralność absolutną. Podstawową zasadę etyczną głoszącą, że godność człowieka 
jest najwyższą wartością, której należy się bezwzględna afirmacja, bohaterowie jego poznają 
wprost, jako pierwotną rzeczywistość normatywną. Dlatego też można zakwalifikować jego 
twórczość do kierunku etycznego zwanego intuicjonizmem etycznym 2. 

4.3. Aspekt metodologiczny: etyka autonomiczna czy zależna? 
W uzasadnieniu moralnego postępowania główną rolę u Zanussiego odgrywa 

przekonanie o istnieniu absolutnego i obiektywnego ładu moralnego wpisanego w świat. 
Uważa on, że człowiek powinien postępować zawsze zgodnie z obiektywnym ładem 
moralnym. Trudno dokładnie określić na podstawie twórczości Zanussiego tożsamość, 
pochodzenie i rację ostateczną tegoż ładu. Jest on jednak u niego czymś stałym i obiektywnie 
istniejącym w świecie, mającym związek z ładem i porządkiem panującym w przyrodzie, 
w prawach natury. Może to być prawo naturalne, które wpisane jest w człowieka i stanowi 
podstawę jego rozwoju, punkt oparcia dla sensu życia i budowania człowieczeństwa. Czy 
jednak ład moralny ma według Zanussiego jakieś zakotwiczenie w Absolucie? Czy 
rozumienie osoby ludzkiej, człowieka będącego najwyższą wartością, jest zbliżone do pojęcia 

1 Por. S. R o s i k, Sumienie jako wyznacznik osobowego rozwoju człowieka, „Roczniki Filozoficzne" 1980, z. 2, 
106-114. 

2 Intuicjoniści współcześni są zgodni co do tego, że prawda o moralności może być jedynie odkryta na drodze 
bezpośredniej intuicji, czyli wglądu moralnego. Różnią się jedynie w poglądach na to, jakie pojęcia etyczne są 
podstawowymi dla etyki. Według deontologów takim pojęciem jest „słuszność - niesłuszność", a według aksjologów 
„dobro". W jednym i drugim wypadku źródłem doświadczenia moralnego jest sumienie. Doświadczenie to cechuje 
poznanie doświadczalnej rzeczywistości jako realnej i obiektywnej w stosunku do poznającego podmiotu i do jego 
aktów poznawczych, por. K. Wojtyła, Problem doświadczenia w etyce, „Roczniki Filozoficzne" 1969,z.2,s. 13. 

121 



personalizmu chrześcijańskiego? Jak można określić jego etykę pod kątem jej zależności czy 
niezależności od religii? 

Chociaż nie spotykamy wyrażonej wprost deklaracji Reżysera codo jego poglądu 
na związek człowieka z Bogiem, to jednak opisy sytuacji życiowych człowieka, w które jest 
wpleciony pierwiastek religijny, można odczytać jako mocno zbliżone do światopoglądu 
chrześcijańskiego. Wydaje się, że etyka Zanussiego nie może być nazwana etyką niezależną 
w znaczeniu, w jakim używał ten termin np. T. Kotarbiński. W programie takiej etyki 
niezależnej chodzi przede wszystkim o system norm moralnych nie związanych z religią. W 
twórczości Zanussiego zauważa się, że religia traktowana jest jako rzeczywistość zrośnięta 
mocno z człowiekiem i z jego naturą. Człowiek nie może znaleźć wytłumaczenia swego 
istnienia poza religią. 

Można zatem określić etykę Zanussiego przynajmniej jako etykę naturalną, która jest 
zespołem zasad głoszonych przez ludzki rozum bez pomocy Objawienia. Znaczy to, że nie jest 
ona wprost związana z religią, ale na pewno nie jest to etyka niereligijna, ani tym bardziej 
etyka wynikająca z negacji religii. Analizując dzieła Zanussiego, takie jak np. Śmierć 
pośrodku drogi, Imperatyw czy Z dalekiego kraju, trzeba powiedzieć, że czytelna jest 
w nich zależność wielkości człowieka od przyjęcia istnienia Boga. Wydaje się, że to 
stanowisko oddają cytowane już słowa jednego z bohaterów filmu Z dalekiego kraju-, „jeśli 
Boga niema, t o m y jesteśmy zwyczajne bydło. A jeśli jest, to jest w nas coś, co sami 
nie widzimy..." 1 . Jeśli Bóg jest i człowiek ma z nim łączność, mówi scenariusz Śmierci 
pośrodku drogi, to życie ludzkie ma sens. Ma sens miłość między ludźmi, bo się nie kończy 
ale może trwać na zawsze2. 

Zanussi głosi poza tym moralność absolutną, która nie zgadza się z areligijnymi 
założeniami etyki niezależnej. Włoski krytyk zauważa, że w twórczości Zanussiego znajduje 
swe odbicie istniejący konflikt między materialistycznymi tendencjami ludzkości a etyczną 
potrzebą zakorzenienia wartości w czymś stałym i transcendentnym3. Do etyki 
chrześcijańskiej zbliżają Zanussiego niezwykłe zainteresowania śmiercią i egzystencjalnymi 
pytaniami człowieka, na które próbuje szukać odpowiedzi ostatecznych, możliwych jedynie 
na gruncie religii. Śmierć dla niego ma charakter tajemnicy religijnej4. 

W przeciwieństwie do ateizmu marksistowskiego czy egzystencjalistycznego Reżyser 
twierdzi, że życie ludzkie ma sens również w obliczu śmierci. Głosy krytyczne, jakie czasem 
się pojawiały w katolickich pismach, nie zawsze są do przyjęcia". Zawierały np. pretensje 
0 zbyt słabe odniesienie absolutystycznej moralności filmów Zanussiego do Boga, 
nie uwzględniały warunków politycznych, w jakich tworzył, a także jego prawa jako artysty 
do ostrożnego sugerowania, anie ujawniania swojej myśli, do stawiania pytań i „zmuszania" 
widza do szukania odpowiedzi na te pytania bez podawania mu ich w sposób gotowy. 
Niektóre głosy krytyczne zdają się zupełnie rozmijać zintencjam Reżysera i tłumaczą 
opacznie jego filmy. „... Słowem - pustka. Oto, co ma do zaproponowania czołowy moralista 
polskiego kina {Kontrakt)... Sprzeczności Zanussiego są dramatem intelektualisty, który 
nie potrafi wywieść ładu moralnego z metafizyki. Inteligencja i wiedza nie pozwala mu 
podzielić popularnych przekonań o porządku świata. Jest głęboko przekonany, że wszystkie 
pojęcia są relatywne, z moralnymi na czele ..."5 

Co mówi sam Zanussi na temat swego światopoglądu? Indagowany w tej kwestii 
w Rzymie przez dziennikarza „La Stampy" stwierdza: „Odmawiam odpowiedzi... Nie ma 
istotnego znaczenia, czy jestem katolikiem czy marksistą. Jeśli w moim filmie ujawniają się 

1 Z dalekiego kraju, s. 7. 
2 Śmierć pośrodku drogi, s. 263. 
J Por. P, D ' A g os t i n i ,Zanussi , por. także wywiad z K. Zanussim w „Tygodniku Powszechnym" 1981, nr 5 

4 Por. Spirala, s. 25. 
5 K. K ł o p o t o w s k i , Przygody umysłu Krzysztofa Zanussiego, „Przegląd Powszechny" 1982, nr 5, s. 277. 

122 



inspiracje chrześcijańskie, znaczy, że jestem chrześcijaninem. Jeśli nie, to nim nie jestem. Nie 
życzę sobie etykietek, ten, kto deklaruje się jako katolik, jest automatycznie chroniony przez 
katolików, ten kto deklaruje się jako marksista, jest chroniony przez lewicę. Mnie jednak 
ochrona ze strony grupy, nietykalność w grupie napawa strachem"1. 

Ta wypowiedź Zanussiego jest bardzo charakterystyczna dla całej jego twórczości. Nie 
jest zatem rzeczą łatwą jednoznacznie określić coś, co Reżyser świadomie ukrywa w swej 
twórczości. A może nie ukrywa? Może takie podejście niedeklaratywne w sztuce jest zgodne 
z istotą sztuki? Postulaty wysuwane obecnie przez Kościół, doceniają bardziej niż 
kiedykolwiek wolność artysty. Wydaje się także, że współczesny widz odnosi większe 
korzyści, jeśli prawdy i przemyślenia, jakie mu autor podsuwa nie zawierają deklaracji, lecz są 
wspólnym poszukiwaniem. 

Czy można w ogóle mówić o filmie zaangażowanym światopoglądowo, a jeśli tak, 
to w jakim sensie? Znamy trzy rodzaje filmów, które zajmują się problematyką religijną: 
biblijny, hagiograficzny i filozoficzno-moralny. Pierwszy zawiera tematykę biblijną, drugi 
dotyczy życia świętych. Są one w ścisłym słowa tego znaczeniu filmami religijnymi, chociaż 
nie zawsze wykorzystywanie wątków biblijnych czy religijnych w filmie oznacza, że jest 
to f i lm rzeczywiście religjny, czyli wartościowy pod względem religijnym. Filmy trzeciego 
rodzaju mogą nie mieć żadnych odniesień do Biblii czy hagiografii, mogą też nie mieć wprost 
odniesień do religii, natomiast wartości, które one prezentują skłaniają do refleksji 
religijno-moralnej. Na tej podstawie zatem mogą być uznane za filmy światopoglądowo 
zaangażowane2 

Do tego trzeciego nurtu należy niewątpliwie twórczość Zanussiego. Takiego zdania jest 
też część krytyki filmowej. „Otóż trudno by przecież nazwać Zanussiego „Reżyserem 
katolickim". Natomist jego filmy traktowane nie psychologicznie, jako ekspresja osobowości, 
lecz jako twory artystyczne, mówiąc językiem semiologii - określone komunikaty, są cyklem 
rozważań na temat istotnych problemów moralnych, rozważań opartych na treściach 
Ewangelii"3. 

Jego refleksje filozoficzno-moralne skłaniają człowieka do zadawania pytań natury 
egzystencjalnej i religijnej. Nie daje on gotowych odpowiedzi czy rozwiązań, lecz raczej 
zmusza widza do samodzielnego szukania odpowiedzi. Tendencja do sugerowania, anie 
stawiania kropek nad „i" w opowiadaniu f i lmowym jest bliższa rzeczywistości niż 
musztrowanie widza według wymyślonych z góry założeń autora4. A jeśli tak się dzieje, 
to filmy jego spełniają tę samą rolę, co filmy zaangażowane światopoglądowo, a etyka, którą 
niosą, jest etyką bliską chrześcijaństwu, jeśli nie wprost chrześcijańską. 

Podsumowując dotychczasowe rozważania należy stwierdzić, że twórczość Zanussiego 
ukazuje prawdziwe oblicze człowieka, bez niedomówień czy zafałszowań. Człowiek w ujęciu 
jego twórczości to byt cielesno-duchowy, tajemniczy, niezbadany do końca, należący do 
świata przyrody, a zarazem go przekraczający. Byt ten wpatrzony jest w transcendencję, 
której istnienie zdaje się przeczuwać, chociaż skazany jest na ciągłą niepewność 
i poszukiwanie. Jedyną oczywistością jest wielka godność człowieka i fakt, że sens życia 
można odkryć w rozwoju swego człowieczeństwa, przez wybory wartości moralnych. 

Zakończenie 
Celem niniejszej pracy było sformułowanie głoszonych tez etycznych i określenie 

naczelnej zasady etycznej „systemu moralnego" twórczości filmowej Krzysztofa Zanussiego. 

1 Cyt. za ..Forum" 1981, nr 37. 
2 Por. R. H o 11 o w a y, The Religious dimension in the cinema, Hamburg 1972, s. 10. 
3 J. Z a t o r s k i , Sacrum i film, „Życie i Myśl" 1976, nr 6, s. 87. 
4 Por. J. Pf a ż e w s k i Język filmu, Warszawa 1982, s. 250. 



W punkcie pierwszym przedstawiono stanowisko Reżysera wobec najistotniejszych 
pytań egzystencjalnych człowieka budzących się pod wpływem doświadczeń swej 
nie wystarczalność i i przemijalności, jak również poczucia swej wielkości i transcendowania 
otaczającego go świata. 

Człowiek według Zanussiego rozpatrywany z pozycji czystego antropocentryzmu 
nie może odpowiedzieć sobie na nurtujące go pytania egzystencjalne. Tajemnica ludzkiego 
losu ujawnia się najbardziej w obliczu śmierci. Antropologia materialistyczna nie może 
wyjaśnić faktu właściwej człowiekowi transcendencji. Śmierć w ujęciu Zanussiego jednak, 
podobnie jak we współczesnej filozofii chrześcijańskiego personalizmu, nie jest 
wykorzystywana w celu zwrócenia uwagi na perspektywę unicestwienia, ile raczej traktuje ją 
jako moment ostatecznej weryfikacji człowieka. Człowiek nie tylko ulega śmierci, ale także 
określa w niej siebie. Śmierć, która przewija się bardzo często przez twórczość Zanussiego, 
nie jest więc wyrazem egzystencjalnej rozpaczy artysty, lecz wręcz przeciwnie, spełnia ona 
rolę sprawdzianu systemu wartości, jakim się człowiek posługuje, czyli ma charakter twórczy 
i budujący. Zanussi głosi istnienie absolutnego i obiektywnego ładu moralnego i wartości, 
które są wstanie nadać sens życiu człowieka nawet w obliczu jego przemijalności. Są 
to wartości moralne. One powinny stać na czele hierarchii wartości, bo tylko ich realizacja 
powoduje rozwój człowieka. 

W punkcie drugim przedstawiono poglądy Zanussiego na zdolność człowieka do 
okrywania wartości moralnych, wolność ich wyboru i odpowiedzialność za przeprowadzone 
wybory moralne. Człowiek według jego twórczości jest zdolny do odkrywania właściwego 
porządku moralnego w swoim sumieniu. Odkrywa on godność osoby ludzkiej i powinność jej 
afirmacji. Dotyczy to zarówno własnej osoby, jak i innych osób. Posiada on wolność wyboru 
i podejmowania decyzji. Jest więc bytem wolnym. Nie jest to jednak indeterminizm. Człowiek 
podlega wielu ograniczeniom, które go krępują. Ale nie jest to także determinizm. Poglądy 
Zanussiego na wolność można zaszeregować do determinizmu umiarkowanego, a jeszcze 
ściślej do autodeterminizmu. Istotę wolności ujmuje Zanussi zgodnie ze stanowiskiem 
personalizmu, czyli podkreśla nie tyle wolność człowieka przejawiającą się w wyborze zła 
moralnego, co wolność jako czynnik realizacji swojej osoby. Za wolność jest człowiek 
odpowiedzialny przede wszystkim przed swoim sumieniem, a także przed drugim 
człowiekiem, którego osoba, podobnie jak osoba podmiotu, domaga się afirmacji. 

Punkt trzeci przedstawia spojrzenie Zanussiego na sposób afirmowania godności 
człowieka w wymiarze jednostkowym, międzyjednostkowym i społecznym. Człowiek w jego 
ujęciu afirmuje swoją godność przez postępowanie autentyczne, czyli zgodne ze swoimi 
przekonaniami. Afirmuje swoją godność poprzez wierność swemu człowieczeństwu, czyli 
przez czyny, które są godne człowieka. Praktycznie chodzi tu o fundamentalny wybór 
hierarchii wartości, na której czele powinna stać godność ludzka. Zmiana tej hierarchii, 
co według Reżysera jest zjawiskiem powszechnym, usprawiedliwiającym zajmowanie się nim 
nieomal w każdym scenariuszu fi lmowym, polega na stawianiu wyżej niż swoje 
człowieczeństwo takich wartości jak kariera, funkcje piastowane w społeczeństwie, dobra 
materialne. Zachwianie hierarchii wartości związane jest z konformizmem, kompromisami 
i płaceniem wysokiej ceny moralnej za karierę i osiągnięte sukcesy. Wszystko to stoi 
w opozycji do rozwoju człowieka, czyli do jego powołania, jakie ma spełniać 
w niepowtarzalnym życiu. 

Afirmacja osoby ludzkiej w innym człowieku polega, według Zanussiego, na wierność 
drugiemu człowiekowi, na życzliwość wobec każdego człowieka i wzajemnej solidarności. 
Afirmację tę można określić słowem „miłość". Dotyczy ona najpierw ludzi najbliższych, 
z kręgu rodziny, a następnie innych ludzi niezależnie od stopnia pokrewieństwa czy więzów 
przyjacielskich. Tak jak zagadnienie afirmacji własnej osoby nawiązuje w twórczości 

124 



Zanussiego bezpośrednio do życia i jest próbą uwrażliwienia człowieka na wartości, którym 
musi być wierny w aktualnych codziennych wyborach, tak również zagadnienie więzi 
międzyludzkiej jest odbiciem aktualnej sytuacji w rodzinie, w stosunkach między 
małżonkami, rodzicami i dziećmi oraz ludźmi obcymi żyjącymi obok siebie, których często 
bliskość zamieszkania jest odwrotnie proporcjonalna do więzi, jakie ich łączą. Jest to więc 
próba uwrażliwienia człowieka na wypaczenia, jakie występują w relacjach międzyludzkich. 

Afirmacja jednostki przez społeczeństwo powinna dokonywać się według Zanussiego 
na podobnych podstawach jak afirmacja jednostki przez jednostkę. Idealną afirmacją 
jednostki przez społeczeństwo jest, podobnie jak w relacjach międzyjednostkowych, miłość. 
Zanussi ostrzega przed zagrożeniami, jakie płyną dla jednostki ze strony instytucji, państwa, 
nauki czy medycyny. Zagrożenia te występują tam, gdzie uprzedmiotawia się osobę ludzką, 
traktując ją jako środek do osiągnięcia jakiegoś celu. Stają się one większe proporcjonalnie do 
możliwości doskonalenia metod zniewalania człowieka przez wykorzystywanie w tym celu 
współczesnych środków naukowych. 

Punkt czwarty, metaetyczny jest próbą określenia naczelnej zasady etycznej 
i zaszeregowania etyki Zanussiego do jakiegoś kierunku etycznego. Na podstawie trzech 
poprzednich rozdziałów można stwierdzić, że etyka w jego twórczości nie jest ani 
eudajmonistyczna ani deontonomiczna, ale ma wyraźnie charakter personalistyczny. 
Człowiek, jego godność, stanowi w niej naczelną zasadę etyczną, a sumienie - jego najbliższą 
normę moralności. Wprawdzie Zanussi nie używa terminu „osoba", ale obrazy i dialogi 
pozwalają stwierdzić, że pojęciu „człowiek" u niego odpowiada ta sama treść co „osobie 
ludzkiej" u personalistów. Zgodność myśli Zanussiego, odczytywanej w jego twórczości jak 
i wywiadach, z poglądami etyki personalistycznej pozwalają umieścić jego „system etyczny" 
w kręgu etyki personalistycznej. 

Pod względem epistemologicznym etykę Zanussiego można określić terminem: 
intuicjonizm. Wyraźnie bowiem w jego twórczości człowiek poznaje wartości moralne, 
a szczególnie wartość osoby ludzkiej, przy pomocy sumienia i w sumieniu też poznaje 
powinności, jakie one ze sobą niosą. 

Pod względem metodologicznym etyka Zanussiego nie jest na pewno etyką zależną 
w ścisłym słowa tego znaczeniu. Nie odwołuje się ona wprost do Objawienia. Nie powołuje 
się też na autorytety religijne. Nie jest jednak także etyką niezależną w znaczeniu 
„niereligijna", negującą Boga czy wartości religijne. Może najtrafniej powinno się ją określić 
jako etykę naturalną, która nie odwołuje się wprost do chrześcijańskich wartości, 
ale przyjmuje je jako coś zupełnie oczywistego wynikającego z natury ludzkiej. Etyka 
Zanussiego oparta jest na przekonaniu o istnieniu absolutnego i obiektywnego ładu 
moralnego. Wiernie też oddaje ona tęsknoty człowieka za wartościami wyższymi 
i religijnymi, które mogłyby w pełni usensownić ludzkie istnienie. 

Charakterystyczna jest odpowiedź Zanussiego napytanie, czy jest katolikiem, gdy 
stwierdza, że niepotrzebne są jego deklaracje, to - czy jest katolikiem czy nie, powinno być 
odczytane w jego twórczości. Wydaje się, że jego etyka jest bardzo bliska, jeśli nie identyczna, 
w podstawowych kwestiach z etyką chrześcijańską. Potwierdza to również spojrzenie 
na twórczość filmową Zanussiego pod kątem postulatów Urzędu Nauczycielskiego Kościoła 
odnośnie do filmu. Filmy jego odpowiadają wymogom, jakie stawiane są tzw. f i lmowi 
idealnemu, a tym bardziej więc obecnym postulatom, gdzie Kościół nie oczekuje 
„pobożnych" i moralizatorskich filmów. Film przede wszystkim, tak jak inne sztuki, powinien 
być bliski życia, pokazując różne jego aspekty. Filmem „religijnym" obecnie nazywa się 
niekoniecznie f i lm o tematyce biblijnej czy hagiograficznej. Patrzy się teraz na f i lm pod kątem 
przekazu odbiorcy wartości, które można nazwać religijnymi. Film nie powinien narzucać 
widzowi swoich rozwiązań, ale poszukiwać z nim razem. Stąd filmy wartościowe są pełne 

125 



wątpliwości, nie ma w nich łatwych rozwiązań, Reżyser stawia pytania, niekoniecznie dając 
odpowiedź. Tego rodzaju fi lmy są bardziej autentyczne i dzięki temu łatwiej trafiają do 
współczesnego widza, zmuszają go też do refleksji 1. Takie są właśnie filmy Zanussiego. Stąd 
też liczne nagrody i wysoka ocena ze strony kościelnych instytucji filmowych. 

Na zakończenie można jeszcze zastanawiać się nad wartością twórczości filmowej 
Krzysztofa Zanussiego zarówno dla współczesnego człowieka żyjącego w określonych 
warunkach społecznych, przeżywającego określone dylematy moralne, jak dla 
społeczeństwa. Zanussi akcentuje przede wszystkim w swej twórczości powołanie człowieka 
do jego pełnego ludzkiego rozwoju. Jego myśl przedstawiona językiem artystycznym 
harmonizuje z nauką Vaticanum I I : - „Człowiek... pracując nie tylko przemienia rzeczy 
i społeczność, lecz doskonali też samego siebie... Jeśli dobrze pojmuje ten wzrost, jest on wart 
więcej, aniżeli zewnętrzne bogactwa, jakie można zdobyć. Więcej wart jest człowiek z racji 
tego, czym Ckim) jest, niż ze względu na to, co posiada. Podobnie warte jest więcej 
to wszystko, co ludzie czynią dla wprowadzenia większej sprawiedliwości, szerszego 
braterstwa... aniżeli postęp techniczny"2. 

Myśl ta jest również przewodnią ideą twórczości Zanussiego. W każdym filmie 
zrealizowanym na podstawie jego scenariusza czy wybranym przez niego obcym scenariuszu, 
przewija się wołanie: „bądź człowiekiem", które jest wołaniem o właściwą hierarchię 
wartości. Ukazuje on współczesnemu człowiekowi zagrożenia, których często człowiek 
nie dostrzega. Są one poważniejsze niż zagrażające światu inne kataklizmy, bo godzą w samą 
istotę człowieka, w jego osobę, w jego człowieczeństwo. Zagrożenia te polegają na tym, 
że człowiek zmienia dążenia do „być" na dążenia do „mieć" z całymi dalszymi 
konsekwencjami w postaci sprzedawania swej godności, wolności, człowieczeństwa. 
U podstaw wszelkiego zła na ziemi, stwierdzał K.Wojtyła, leży naruszenie podstawowej 
hierarchii wartości, właśnie tej, która stawia w człowieku wyżej „mieć" niż „być"3, 

Twórczość filmowa Zanussiego jest z jednej strony wyrzutem sumienia dla tych 
wszystkich, którzy sprzedają swe człowieczeństwo, z drugiej strony jest ona nadzieją dla tych, 
którzy popadają w rozpacz. Stawia im przed oczy Zanussi ludzką godność jako najwyższą 
wartość, której nikt człowiekowi nie może wbrew jego woli odebrać. Rozwój 
człowieczeństwa jest powołaniem i zadaniem każdego człowieka, które musi wypełniać 
w sytuacji w jakiej przyszło mu żyć. Ta prawda może nadać sens każdemu życiu ludzkiemu 
i dawać siłę do przetrwania życia nawet najtrudniejszego. Dlatego twórczość filmowa 
Krzysztofa Zanussiego jest niezmiernie aktualna i pożyteczna. W jej apelu o właściwą 
hierarchię wartości, o stawianie w życiu na pierwszym miejscu własnego człowieczeństwa 
leży główna wartość twórczości Zanussiego. 

1 Zob. Przemówienie Jana Pawła I I do artystów i dziennikarzy w Monachium w dniu 19 listopada 1980, 
„L'Osservatore Romano" (wyd. polskie), 1981, nr 2, s. 18-19. 

2 Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, nr 35 
3 Por. K. W o j t y ł a, Integralny rozwój a eschatologia, „Colloquium Salutis" 1975, nr 7, s. 139. 

126 



Realizacja miłosierdzia chrześcijańskiego 
w działalności kas samopomocowych 

cechów gdańskich ( X V I - X V I I I w.) 
Idea opieki nad ubogimi z motywów religijnych ma swoją genezę w miłosierdziu 

głoszonym przez judaizm i chrystianizm. Natomiast filantropia, czyli idea pomocy 
potrzebującym z motywów humanitarnych i solidarności ludzkiej, pojawiła się w czasach 
nowożytnych. 

W Gdańsku do filantropii wzywano dopiero od końca X V I I w. i to zawsze na drugim 
miejscu, równolegle z miłosierdziem chrześcijańskim. 

Miłosierdzie w Starym Testamencie to pełna czułości miłość wobec Boga i bliźnich, 
wyrażająca się na zewnątrz m. in. w konkretnych aktach współczucia, wskutek jakiejś 
tragicznej sytuacji1. 

W Ewangelii Jezus darzy wyjątkową miłością ubogich, „lecząc wszelkie choroby 
i wszelkie słabości wśród ludu" 2 . Domaga się też miłosierdzia od swoich uczniów, dla których 
spełnianie go było i jest warunkiem istotnym osiągnięcia Królestwa niebieskiego3. 

Kościół podjął nauczanie swego Mistrza i w różnych czasach, na różne sposoby, 
we wszystkich swoich odłamach je realizował. 

W Średniowieczu Kościół katolicki głosił, że nierówność społeczna i ubóstwo mają być 
łagodzone przez miłosierdzie. Biedę uważano wtedy za rzecz naturalną, zgodną z wolą Bożą. 
Ubodzy mieli stanowić okazję dla bogatych do świadczenia miłosierdzia i zdobywania zasług 
dla zbawienia wiecznego. 

Kościół jednocześnie zobowiązał bogatych, pod groźbą nie uzyskania zbawienia, 
do dzielenia się wszystkim z potrzebującymi, a przynajmniej tym, co zbywało. Biednych, 
których ubóstwo jest niezawinione, nakazywał miłować jako „cierpiące członki Chrystusa" 
i ratować od głodu i nędzy4 

Jałmużnę uważano za jeden z warunków odpuszczenia grzechów i darowania kar 
doczesnych, przeto obecność biednych była dla bogatych okazją do zbawienia. Klasycznym 
przykładem takich poglądów jest wypowiedź św. Eligiusza: „Bóg mógłby uczynić wszystkich 
ludzi bogatymi, lecz chciał, żeby byli ubodzy na tym świecie, aby bogaci mieli okazję 
odkupienia swoich grzechów"5. 

Nakaz miłosierdzia dotyczył osób indywidualnych, które miały swoimi ofiarami służyć 
biednym za pośrednictwem Kościoła. On był dysponentem ich darów i reprezentantem 
1 Słownik teologii biblijnej, pod red. X. Leon-Doufour, Poznań 1973, s. 479. 
1 Mc 4,23 b. 
3 Słownik teołogii biblijnej, dz. cyt., s. 482-483; por. Dz 6,1 -6. 
4 J . P e l c z a r . Zarys dziejów miłosierdzia w Kościele Katolickim, Kraków 1916, s. 30. 
' B . G e r e m e k . Litość i szubienica. Dzieje nędzy i miłośierdzia, Warszawa 1989, s. 26. 

127 



interesów ubogich 1. 
Urbanizacja i narodzenie cywilizacji miejskiej wytworzyły nowe problemy moralne. 

Ucieczka od świata w dobrowolne ubóstwo była wyrazem nieakceptacji nowych struktur 
społecznych. Póki ruchy wyznawców dobrowolnego ubóstwa miały charakter 
indywidualny, były tolerowane przez Kościół; w ruchach zbiorowych stwarzały dlań 
zagrożenie. Powstanie zakonów medykanckich stanowiło przyswojenie tych ruchów 
i etyczno-religijne usankcjonowanie miejskiego świata pieniądza. Nowy etos ubóstwa 
dostosował się do nowego bogactwa miast i wzrastającej roli pieniądza2. 

W X I I i X I I I w. w krajach zachodu, a w Polsce w X I I I i X I V w., obserwujemy nowy ruch 
uczuć religijnych, które określa się mianem „rozbudzenia ewangelicznego". Działania 
charytatywne tego okresu pogłębiają związek poszczególnych grup społecznych 
z instytucjami kościelnymi. 

Bractwa miłosierdzia organizowały znaczną część społeczeństwa, finansowały budowę 
szpitali-przytułków, a następnie zajmowały się ich administrowaniem i utrzymaniem. 
Wielkość ofiar zależała od dobrej wol i ofiarodawców, ale była także określana statutami 
brackimi. Dzięki nim Kościół stworzył w ramach organizacji diecezjalnej, parafialnej 
i zakonnej sieć wyspecjalizowanych, jak na owe czasy, zakładów3, 

Świadczenie pomocy każdemu proszącemu demoralizowało ubogich. Obok rzeczywiście 
potrzebujących, którzy nie mogli zapracować na swoje utrzymanie, pojawiały się coraz 
częściej zastępy wydrwigroszów wyłudzających jałmużnę za pomocą dziadowskiej 
przemyślności, sztuki charakteryzacji, talentów oratorskich, a nawet gróźb. 

Ze zmianą obrazu biedaka zmienił się społeczny stosunek do niego i stawał się 
dwuznaczny. Poczucie chrześcijańskiego obowiązku spieszenia z pomocą „drugiemu 
Chrystusowi" mieszało się coraz bardziej z niechęcią do żebraków „zawodowych", 
naruszających coraz bardziej porządek publiczny 4. 

Wywołało to debaty i polemiki. Przedstawia je B. Geremek 5 i przytacza liczne przykłady 
krytycznego podejścia ludzi średniowiecza do ubogich, wśród których już od X w , 
a szczególnie od X I I w., rozróżniano „uczciwych" i „nieuczciwych", „swoich" i „obcych", 
starych i młodych, wstydliwych i bezczelnych - za każdym razem przyznając preferencje tym 
pierwszym. 

Charakterystyczny jest głos z tego okresu Guido de Baysio, który pisał, że prawdziwie 
cnotliwy jest akt miłosierdzia tylko wtedy, gdy czyniony jest rozsądnie, a zatem gdy bierze się 
pod uwagę jego skutki zarówno dla jałmużnodawcy, jak i otrzymującego jałmużnę. Uznawał 
on za celową jedynie praktykę wspierania ludzi sobie znanych, zubożałych członków własnej 
społeczności6. 

Podobnie w Krakowie w pierwszej połowie X I V w. Jan z Ludziska w jednej ze swoich 
mów głosił pochwałę pracy i potępienie próżniactwa. Nie szczędził pogardy dla żebraków 
i zakonów żebrzących, wzywał do zmuszania zdrowych spośród nich do pracy 7. 

Równolegle, poczynając od połowy X I V w., nowego znaczenia nabrała sprawa stosunku 
do pracy. Spory na ten temat przeniosły się z płaszczyzny teologicznej i kościelnej na 
płaszczyznę polityki społecznej władz państwowych i miejskich, zaczęły kształtować 
nowoczesny etos pracy 8.  
1 B G e r e m e kMtość i szubienica..., s. 26. 
3 B. G e r e m e k,Litość i szubienica...,s. 29 
5 B. G e r e m e k,Litość i szubienica..., s. 30-32. 

4 J. K r a c i k, M . R o ż e k, Hultaje, złoczyńcy, wszetecznice w dawnym Krakowie. O marginesie społecznym 
XVI-XVIIIiv.,Kraków 1986,s. 116-119. 

5 B . G e r e m e k , Litość i szubienica..., s. 5-89. 
6 B . G e r e m e k,Litość i szubienica...,s. 35. 
7 B . G e r e m e k , Litość i szubienica. Dzieje nędzy i miłośierdzia, Warszawa 1989, s. 232-233. 
8 B . G e r e m e k, Litość i szubienica. Dzieje nędzy i miłośierdzia, Warszawa 1989, s. 221 i n. 

128 



Natomiast sytuacja społeczna na przełomie X V i X V I w. zmusiła do podjęcia już 
stanowczych kroków, zmierzających do reformy opieki nad ubogimi i całej obszernej 
dziedziny miłosierdzia. 

Krytykę dotychczasowych form głosili jednocześnie reformatorzy, humaniści i niektórzy 
przedstawiciele Kościoła katolickiego w wielu krajach Europy 1. 

W Polsce również zajęto się tą sprawą w nowym świetle. O d końca X V w. szlachta 
na sejmikach i sejmach podejmowała walkę z ludźmi luźnymi, spośród których rekrutowały 
się osoby potrzebujące lub domagające się wsparcia i opieki społecznej, 

W 1496 r. w statutach piotrkowskich pojawił się przepis o luźnych żebrakach. Król Jan 
Olbracht polecił miejscowym zwierzchnikom, zwłaszcza radom miejskim i proboszczom 
wiejskim, ażeby wyznaczali dopuszczalną liczbę żebraków i wydawali im znaki uprawniające 
do korzystania z jałmużny. Ludzi trudniących się stale lub dorywczo żebractwem, 
nie posiadających znaków, a przyłapanych na żebraninie, polecił zatrzymywać i oddawać 
starostom, ci zaś mieli obowiązek zatrudnić ich do naprawy zamków obronnych, 
W następnych wiekach polecono wykorzystywać ich do prac publicznych i zaciągać 
do służby wojskowej 2 . 

W pismach Jana z Ludziska3, Jana Ostroroga, Frycza Modrzewskiego, Fabiana Sebastiana 
Klonowicza i Biernata z Lublina znajdujemy krytykę dotychczasowych form opieki nad 
ubogimi i bardzo światłe propozycje rozwiązania tego problemu 4 

Władze Gdańska od lat dwudziestych X V I w. ujmują zagadnienie ubogich w świetle 
nowych myśli M. Lutra, który uważał za konieczne wyplenienie żebraków w całym świecie 
chrześcijańskim5. Program Lutra wyrastał z tradycji średniowiecznej. Zapewne znane mu były 
doświadczenia Strasburga, gdzie wcześniej zastosowano ostre sankcje przeciw włóczęgom, 
czy komentarz Jana Maira, profesora Sorbony, do sentencji Piotra Lombarda, przyznający 
książętom i miastom pełne prawo zakazu żebrania publicznego tam, gdzie zapewniono 
skuteczną pomoc będącym w rzeczywistej potrzebie6. 

Okazywał on też znaczne zainteresowanie dla Liber vagatorum oraz zapewne dla 
Zwierciadła szarlatanów Tesco Piniego i Statku głupców Sebastiana Branta, które 
zawierały materiały do demaskatorskiej pasji Lutra 7. 

Natomiast fundamentem zajęcia się tą sprawą w sposób wolny od tradycyjnych rozwiązań 
było doktrynalne rozdzielenie obowiązków człowieka jako chrześcijanina i jako członka 
społeczności ludzkiej. Luter głosił zasadę, że królestwem Chrystusa rządzi Ewangelia, 
królestwem zaś człowieka - prawo naturalne. Dlatego przyznawał on władzom świeckim 
i znawcom prawa swoiście rozumianą autonomię kierowania ludźmi8. W konsekwencji więc 
formułował zasady życia społecznego według prawa naturalnego. 

W swoim apelu z sierpnia 1520 r. An den Christlichen Abel deutscher Nation von des 
Christlichen Standes Besserung napisał, że powszechnemu zakazowi żebrania musi 
towarzyszyć właściwa organizacja opieki nad ubogimi miejscowymi, którzy nie mogą sami 
zapracować na życie. Pomoc tym ubogim zapewnić powinny ich rodzinne miasta, przez 
zaprowadzenie skutecznej nad nimi kontroli, by nie korzystali z opieki włóczędzy i złoczyńcy 
udający ubogich. Luter postulował wyznaczenie nadzorców, którzy w porozumieniu 

1 B . G e r e m e k , Frycza Modrzewskiego program opieki nad ubogimi i europejskie spory wokół pauperyzmu 
w XVI w. W: Polska w Śimecie. Szkice z dziejów kultury polskiej. Warszawa 1972, s. 207,211 i n. 

2 S. G r o d z i s k i , Ludzie luźni. Studium z historii państwa i prawa polskiego, Kraków I96 l , s . 58,64-07, 
5 B. Ge re m e k,Litość i szubienica...,s. 232. 
4 S. G r o d z i s k i , dz. cyt., s. 59 
5 D. M. L u t h e r s W e r k e, Bd. V I , Weimar 1888, s. 381 i n oraz s. 450; 

B . G e r e m e k , Frycza Modrzewskiego..., s. 208. 
6 B . G e r e m e k , Litość i szubienica..., s. 217, 
7 B . G e r e m e k , Litość i szubienica..., s. 218. 
8 B . G e r e m e k , Litość i szubienica..., s. 213. 

129 



z proboszczem i radą miejską zajmowaliby się organizacją wsparcia dla ubogich. Pomoc 
jednak powinna pozostać w rozsądnych granicach: Wystarczy tak wspierać, aby nie umarli 
z głodu1. 

Ostatecznego kształtu nabrała myśl Lutra w 1523 r. kiedy to zredagował on dla miasta 
Leising rozporządzenie o „kasie ubogich". Pracę swoją polecił upowszechnić drukiem 
i nawoływał wszystkie miasta do jej wykorzystania2. 

Postęp protestantyzmu w Niemczech przyczynił się do upowszechnienia instytucji 
„wspólnej kasy". Jednakże wiele władz miejskich, uzyskawszy prawo dysponowania 
funduszami przeznaczonymi na pomoc dla ubogich, często przeznaczało je na inne cele, w ich 
mniemaniu pilniejsze. Dlatego Luter musiał apelować o realizację nakazu miłosierdzia 
chrześcijańskiego i jeszcze raz wyłożył swoje zasady w przedmowie do niemieckiego 
przekładu pamfletu antyżebraczego Liber vagatorum wydanego w 1528 r. 3 

Zaapelował w niej do książąt, panów i rad miejskich o wyciągnięcie wniosków z opisu 
oszustw żebraczych, by sporządzili rejestry swoich ubogich i tylko tym z odpowiednim 
zaświadczeniem regularnie zapewniali wsparcie i opiekę. Radził natomiast wystrzegać się 
wspomagania oszustów i włóczęgów, bezpodstawnie wyłudzających jałmużnę, podobnie jak 
mnichów żebrzących czy kwestarzy4. 

W tym duchu wydane zostało w Gdańsku pierwsze zachowane rozporządzenie, i to już 
w 1524 r., a w 1525 r. ogłoszono obszerną ordynację o ubogich, w której Rada Miejska 
przejęła dzieło miłosierdzia i odpowiedzialność za komorników gdańskich5. 

Tutaj ma swoją genezę działalność miasta, którą przedstawiono już w książce Formy 
opieki nad ubogimi w Gdańsku od XVI do XVIII wieku6. Poszerzając ten temat 
pragniemy przedstawić przykłady działalności samopomocowej cechów gdańskich, które 
poprzez kasy zapomogowe, chorych, wdów i pogrzebowe udzielały pomocy swoim 
członkom, czyli ściśle określonej grupie. 

Praca niniejsza ma być przyczynkiem, wskazaniem ciekawego tematu, nie badanego 
jeszcze w skali całego kraju. Jeśli już do tej tematyki sięgano, to przede wszystkim 
na marginesie monograficznego ukazywania cechów gdańskich7 lub przy okazji 
przyczynkowych odkryć źródłowych8. 

Istniejące nieliczne opracowania dziejów niektórych cechów gdańskich mają charakter 
popularny, są niewielkie objętościowo, oparte na szczupłej bazie archiwalnej traktują 
przeważnie o ich charakterze normatywno-prawnym. Nie przedstawiają zatem działalności 
społecznej. Akcje samopomocowe cechów gdańskich miały charakter religijno-społeczny, 
były przedłużeniem długiej tradycji i doświadczeń Kościoła katolickiego. Nie zachwiała ich 
ani też nie przyczyniła się do gwałtowniejszego rozwoju zmiana wyznania przez gdańszczan. 

D. M, L ut h e rs , We r k e, dz.cyt.. Bd VI,s . 471: Es istgnug, das zimlich die armen vorsorgt sein,dabey sie nit 
hungers sterben noch erfrieren, Es fugt sich nit, das einer aufs andern erbeit mussiggehe, reich sey und wol lebe 
bey einis andern ubel leben, wie ist der vorkeret miszprauch gehet, 

2 B . G e r e m e k, Litość i szubienica..., s. 216. 
5 D. M. L u t h e r, Von den jalschen Betler buberey, Wittenberg M D X V I I I . Tekst ten był jeszcze wielokrotnie 

wydawany w X V I i X V I I w., np. Liber vegatorum le Iwre des gueux, hrsg. P. R i s t e l h u b e r , Strasbourg 1862, 
s.XL i n. 

4 Tamże, Bd. 12, s. 11 -30; B . G e r e m e k , Frycza Modrzewskiego..., s. 209. 
5 H . F r a y t a g, Zwei Danziger Armenverordungen des sechzenten Jahrbunderts, „Zeitschrift des 

Westpreussichen Geschichtsvereins", 1899, H . 39, s. 119 i n. 
6 Z. K r o p i d ł o w s k i , Formy opieki nad ubogimi w Gdańsku od XVI do XVIII wieku, Gdańsk 1992. 
7 M . B o g u c k a , Gdańskie rzemiosło tekstylne od XIV do polony XVIII wieku, Wrocław 1956; 

S. S o k ó ł, Historia gdańskiego cechu chirurgów 1454-1820, Wrocław 1957; 
J. T r z o s k a, Gdańskie mlynarstwo i piekar nic two w II polowie XVII i w XVIII wieku, Gdańsk 1973; 
Z B i n e r o w s k i,Gdański przemysł okrętowy od XVII do początku XIX wieku, Gdańsk 1983 

8 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego kramarstwa iv XVII i XVIII wieku, „Gdańskie Zeszyty 
Humanistyczne", t. 5,1962, nr 8/10, 

130 



Otwarta jest ciągle sprawa czy luteranizm, czy bardziej duch czasów wpłynął na pojawienie 
się nowych rozwiązań i osiągnięć organizacyjnych. Pewne jest jedynie to, że przy 
organizownaiu samopomocy odwoływano się do nauczania Jezusa Chrystusa wzywającego 
do miłosierdzia oraz obawiano się popadnięcia w ubóstwo, chroniono się stanowczo przed 
koniecznością korzystania z pomocy społecznej ogólnodostępnej przewidzianej dla 
komorników i bezdomnych, a więc przed spadnięciem do najniższej warstwy społecznej. 

Niniejszy tekst inspirowało również odkrycie w Archiwum w Gdańsku Państwowym 
zbioru dokumentów kasy guzikarzy1 i zapomogowo-pożyczkowej kasy chorych czeladników 
kowalskich 2. 

W rozwiązaniach modelowych organizowania miast w okresie średniowiecza jednym 
z najbardziej podstawowych, a zarazem powszechnych postulatów była sprawa egalitaryzmu 
mieszczańskiego. Domagano się w nim, aby wszyscy obywatele mieli równy start 
ekonomiczny i prawny. Cechy egalitaryzmu przejawiają się najwyraźniej w spisach praw 
miejskich i organizacji statutowej wytwórczości3 

Zarówno w prawie magdeburskim, jak lubeckim i chełmińskim zawarte są inwokacje 
0 treści: Recte iudicate filii hominorum sive dives, sive pauperes. W ten sposób również 
na przyszłość wykluczano możliwość prawnego zróżnicowania statusu mieszczan (cives 
incolae), którzy w ramach społeczeństwa stanowili wyodrębniony stan, ale o jednakowej 
pozycji prawnej wszystkich członków gmin mieszczańskich4, 

Egalitaryzm zaznaczył się również w organizacji rzemiosła, które składało się 
z indywidualnych warsztatów obligatoryjnie zrzeszonych w różnych cechach. Władze 
cechowe nadzorowały jakość i wielkość produkcji, a nawet reglamentowały ją. Przepisy 
cechowe zobowiązywały wszystkich członków do używania jednakowych narzędzi 
1 do korzystania z tych samych ogólnie dostępnych źródeł zaopatrzenia5. 

Chociaż w źródłach bardzo widoczna jest troska o zapewnienie wszystkim mieszkańcom 
miasta jednakowego startu i rozwoju, jednakże stopień uzyskanej perfekcji zawodowej, skład 
rodziny rzemieślnika, potrzeby osobiste, stan zdrowia i inne czynniki zewnętrzne 
przyczyniały się do dość wyraźnego zróżnicowania majątkowego jednostki. Toteż nawet 
najidealniejsze prawa, przepisy i zwyczaje nie były w stanie ujednolicić rozwoju 
ekonomicznego członków gminy miejskiej. Istniały warsztaty rzemieślnicze, które ubożały; 
byli czeladnicy, którzy nigdy nie stali się mistrzami ni właścicielami warsztatów, podobnie jak 
uczniowie, którzy nigdy nie doczekali się wyzwolenia na czeladników. Tak więc w ciągu 
dziesięcioleci i wieków pogłębiały się procesy zróżnicowania majątkowego, któremu 
towarzyszyło wypadanie jednostek z cechów i z orbity życia gospodarczego. 

Poza czynnikami gospodarczymi ważnym problemem społecznym dawnego 
mieszczaństwa były choroby: jednostkowe, zawodowe oraz epidemie. Warsztaty 
rzemieślnicze, wyposażane w różne urządzenia techniczne, niejednokrotnie były również 
przyczyną powstawania urazów i chorób zawodowych, a nawet kalectwa, 

Wreszcie wspomnieć należy o naturalnym zjawisku, jakim jest starość, szczególnie ludzi 
samotnych, oraz o przybyszach, o narastającej liczbie włóczęgów i żebraków szukających 
w większych ośrodkach miejskich okazji do uzyskania jałmużny lub jakiegoś zajęcia. 

1 Archiwum Państwowe w Gdańsku (dalej AP Gd.), 300 C/487, s. 1 
2 APGd., 300.C/801, s. 32-34. 
j E . R o z e n k r a n z , Początki i ustrój miast Pomorza Gdańskiego do schyłku XVI stulecia, Gdańsk 1962, 

s.283. 
4 Np. w artykule 90 Gdańskiego Kodeksu Prawa Lubeckiegoz 1263 r. następująco sformułowano ten nakaz: 

,videant (consules) ne alicui pauper i aut dwiti iniuria fiat". 
s J. F. H a c \\,Das alte Lubische Recht, Lubeck 1839, s. 213; 

E . R o z e n k r a n z,dz.cyt.s. 282. 

131 



W tych okolicznościach narastało zjawisko zwiększania się w każdym ośrodku miejskim 
odsetka społeczności pozbawionej środków do życia. Powoływane kasy samopomocowe 
miały ratować również upadające w organizacji cechowej zasady egalitaryzmu. Szczególnie 
odnosiło się to do kas pogrzebowych, które zapewniały jednakowo uroczyste urządzanie 
pogrzebów wszystkich członków danego cechu. Wszak sprawy praktyk religijnych i życia 
towarzyskiego wspólnoty mistrzów, czeladników i uczniów były regulowane statutami 
cechowymi. 

Podstawy organizacji cechowej w Gdańsku wykształciły się na przełomie X I V i X V w. W 
tym czasie powstawały dziesiątki cechów na terenie Głównego i Starego Miasta. Po wojnie 
trzynastoletniej i scaleniu organizmu miejskiego zlikwidowano rozbicia terenowe większości 
cechów gdańskich. W początkach X V I w. wielkie rozruchy społeczne zahamowały 
na krótki czas rozwój organizacji cechowych. O d połowy X V I w. Rada zaczęła akcję 
porządkowania i zatwierdzania ich statutów. Charakterystycze było podporządkowanie 
korporacji rzemieślniczych władzom miasta. Każdy cech miał wyznaczonego przez Radę 
opiekuna i kontrolera (tzw. pana cechowego), który musiał być obecny na wszystkich 
walnych zebraniach członków cechu, rozstrzygał ważniejsze spory, reprezentował cech 
i sprawował w nim najważniejszą władzę1. 

Prawo wydawania statutów i ordynacji cechowych należało do Rady. Wynikało ono 
z przywilejów kazimierzowskich oraz zygmuntowskich, wydanych po rewolcie pospólstwa 
gdańskiego w 1526 r. 2 Oczywiście w sprawach mniejszej wagi obowiązywały w cechach 
uchwały podejmowane przez wszystkich członków, ale dla nabrania oficjalnego charakteru 
musiały być zatwierdzone przez władze. Odnosiło się to nawet do decyzji w sprawach 
pomocy materialnej dla zubożałych członków cechu, 

W ten sposób Rada w imieniu patrycjatu miejskiego przejęła kontrolę nad cechami, 
stowarzyszeniami które pragnęły udziału we władzy zgodnie zresztą ze starym prawem 
miejskim. 

Działalność samopomocowa wytworzyła się przede wszystkim w drugiej warstwie 
miejskiej - pospólstwie (podział przyjęty we współczesnych badaniach), które stanowili 
bogaci kupcy, prowadzący nieraz interesy na skalę dorównującą działaniom patrycjatu, 
jak i średni oraz drobni, ponadto kramarze, przekupnie i rzemieślnicy wszelkich specjalności, 
Była to więc grupa bardzo zróżnicowana pod względem zamożności, sposobu zarobkowania 
i życia3. Styl życia bogatych kupców niewiele się różnił od sposobu życia patrycjuszy. Kupcy 
także uczestniczyli w wielkim handlu międzynarodowym, należeli do spółek armatorskich, 
pożyczali znaczne sumy pieniędzy, zajmowali się bankierstwem, posiadali liczne 
nieruchomości w mieście i na wsi 4 . Bardzo zamożna była również - w okresie największej 
świetności miasta - pewna część gdańskich rzemieślników, którzy prócz swego zawodu 
uprawiali handel, nawet lichwę, skupowali parcele w mieście i poza nim, nabywali 
kosztowne ruchomości, biżuterię5. Chociaż wciąż zaliczane do pospólstwa, jednak były to 
grupy zbliżające się niekiedy pod względem zamożności do patrycjatu, który zresztą starały 
się naśladować, zabiegały o zdobycie prawa wstępu do Dworu Artusa, ubierały się 
i mieszkały wystawnie 6 . Niemniej, z powodu niedopuszczania ich do władzy, były 
jednocześnie najbardziej podatne na antypatrycjuszowskie nastroje7. 

1 M . B o g u c k a , R o z w ó j rzemiosła, W : Historia Gdańska,Gdańsk 1982, t. 2,s. 189 i n. 
2 T a k ż e , Gdańsk jako ośrodek produkcyjny w XVI~XVII udeku, Warszawa 1962, s. 293 
5 I . R e m b o w s k a, dz. cyt., s. 35, 

4 M. B o g u c k a, Przemiany społeczne i wałki społeczno-polityczne wXV i XVII w. W: Historia Gdańska, t. 2, 
Gdańsk 1982, s.212. 

5 H . S a m s o n o w i c z , Badania nad kapitałem mieszczańskim Gdańska w II połowie XV wieku, 
Warszawa 1960, s. 105 i n. 

6 M. B o g u c k a,Przemiany społeczne...,s. 212. 
7 Zdobyli je więksi kupcy, handlarze suknem, właściciele kramów, szyprowie i browarnicy; 

132 



Trzon pospólstwa stanowili jednak drobni kupcy, kramarze oraz rzemieślnicy. Posiadali 
oni niewielkie nieruchomości w mieście, ubierali się i mieszkali skromnie. Jeszcze gorzej żyło 
wielu pokątnych przekupniów i rzemieślników posiadających na własność jedynie narzędzia 
produkcji, nieliczne sprzęty i ubogą odzież, a zamieszkujących w suterenach lub 
na poddaszach1. 

Dlatego dla ukazania przekrojowego działalności samopomocowej wybrano kasy z grupy 
rzemieślników zamożnych, średniobogatych i ubogich oraz kasę najwcześniej powstałą i kasy 
czeladnicze. 

Liczba cechów w omawianym okresie ciągle rosła, chociaż malała liczba rzemieślników 
w nich zrzeszonych. Działo się to proporcjonalnie do spadku ogólnej liczby mieszkańców 
miasta. E. Cieślak i C. Biernat podają, że w X V I w. działało kilkadziesiąt cechów 2 , a wiadomo, 
że pod koniec X V I I I stulecia liczba cechów-związków przekroczyła 100. Wykaz podany 
przez Duisburga w 1805 r. wyszczególnia aż 116 grup „artystów i rzemieślników"3. 

Były zatem cechy powstałe tak dawno, że daty ich zawiązania nie sposób ustalić; były 
również te, które zorganizowane zostały przez Radę dopiero w X V I I I w . (np. cech 
perukarzy). Z wykazów znane są cechy liczące ponad 50 osób (cechy krawców, szewców, 
cieśli domowych i cieśli okrętowych), a jednocześnie cechy bardzo małe, łączące kilka osób 
(np. cechy siodlarzy czy koszykarzy). Można je zresztą dzielić pod wieloma względami: 

1. Pod względem stosunku do cechów głównych: 

a) cechy główne (rzeźnicy, piekarze, kowale, krawcy); 

b) cechy inkorporowane (tj. połączone z którymś z cechów głównych); 

c) cechy nie inkorporowane (nie połączone z żadnym z cechów głównych). 

2. Zależnie od podległości Radzie: 

a) cechy mające radnego-opiekuna; 

b) cechy nie mające radnego-opiekuna, lecz podległe całej Radzie. 

3- Pod względem składu personalnego: 

a) cechy wyłącznie mistrzowskie (nie mające czeladników i uczniów); 

b) cechy mistrzowsko-czeladniczo-uczniowskie. 

Najistotniejszy jest podział na cechy rzemieślnicze i nierzemieślnicze, tzn. takie, których 
członkowie nie mogli posiadać obywatelstwa rzemieślniczego, lecz jedynie wielkie, 
kupieckie 4. 

Dla określenia związków ludzi o tym samym zawodzie używano w Gdańsku aż pięciu 
różnych terminów (Zunft, Bruderschaft, Gilde, Gewerk, Sozietót), które nie były 
synonimami, chociaż czsem używano ich zamiennie5. Schróder podzielił mieszczan gdańskich 
na: kilka „związków kupieckich" (kupcy bowiem nie stanowili jednolitej grupy), piwowarów 
(również nie uważanych za grupę cechową), rzemieślników cechowych, a także złotników, 
konwisarzy, żeglarzy i rybaków 6. 

por. T. H i r s c h, Die Ober-PJarrkirche von Sankt Maria in Danzig, Danzig 1843 47, s. l ó l i n.; 
M. B og u c k a, Życie codzienne w Gdańsku. Wiek XVf-XVII, Warszawa 1967, s. 107 i n., 133 i n. 

1 M. B o g u c k a,Przemiany społeczne..., s. 213. 
1 M . B o g u c k a , Gdańsk jako ośrodek..., s. 264 i n. 
J E. C i e ś 1 a k, C. B i e r n a t, Dzieje Gdańska, Gdańsk 1969, s. 118. 
4 S. M a t y s i k, O stosunku Gdańska do Polski i o ustroju Gdańska w łatach 1454 1793, ..Przegląd Zachodni", 

1.10,1954, s. 403-405. 
5 F. C. G. von D u i s b u r g , Versuch einer historisch - topographischen Beschreibung der Jreien Stadt Danzig, 

Danzig 1809, s. 479-

133 



Na początku X V I w., po latach gwałtownego rozwoju, miasto przeżyło kryzys finansowy. 
W czasie wojny Polski z zakonem krzyżackim Gdańsk wydał wiele pieniędzy 
na unowocześnienie obwarowań miejskich. Jednocześnie włączył się do wojny Hanzy 
z Danią, co nie przyniosło miastu żadnych sukcesów militarnych ani pożytków, wpłynęło 
natomiast na obniżenie obrotów portu gdańskiego2. 

W tym czasie zaczęły docierać do Gdańska nowe idee religijne, krytykujące kler i Kościół 
katolicki. Niezadowolenie pospólstwa budziły formy rządów, niesprawiedliwy podział 
podatków, a także niewykorzystywanie przez Radę licznych przywilejów miasta dla ochrony 
interesów drobnego kupiectwa i rzemiosła gdańskiego. Rozpoczął się również proces zmiany 
wyznania przez mieszczan. Nie pomogła tu zdecydowana interwencja króla Zygmunta 
Starego, próby cofnięcia fali reformacji okazały się daremne. Wprawdzie król uroczyście 
przywrócił kult religii katolickiej w Gdańsku, ale w ciągu kilku lat religia luterańska ożyła 
ponownie, tak że późniejsi władcy polscy musieli uznać ten stan rzeczy3. 

Zmiana wyznania spowodowała nowe tendencje społeczne i polityczne, m. in. opiekę nad 
ubogimi całkowicie przejęły władze miasta, skasowano bowiem zakony 4 i katolickie bractwa 
dobroczynne. Zmiany te, ze względu na zamknięte organizacje cechowe, nie dotyczyły 
działalności samopomocowej. 

Granicą zamykająca okres badań jest rok 1793, rok I I rozbioru Polski i włączenia 
Gdańska do monarchii pruskiej. Wiąże się to ze zmianą państwowości i radykalną 
przebudową systemu administracyjnego, jaką wniosły rządy pruskie oraz z początkiem 
upadku oganizacji cechowych. 

Kasy samopomocowe powstawały w cechach z inicjatywy opiekunów cechowych lub na 
skutek uchwał czy też żądań wszystkich członków korporacji. 

Te formy działania chociaż służyły tylko imiennie oznaczonym uprawnionym i były 
obwarowane dobrowolnością wstępowania do kas, otrzymały charakter publiczny. 
Założenie każdej z nich, podobnie jak w wypadku zakładania cechu, zgłaszano u burmistrza 
lub u wyznaczonych przez Radę panów cechowych. Co więcej, władze miasta zatwierdzały 
ich statuty oraz rozpatrywały prośby o wniesienie zmian, a przynajmniej oczekiwały ich 
przedstawienia do zatwierdzającej wiadomości. 

Traktowanie kas samopomocowych na zasadzie - jak byśmy to dziś określili - organizacji 
wyższej użyteczności publicznej miało wielkie znaczenie w przypadku sporów sądowych lub 
manipulacji sądowych związanych z pożyczaniem kapitału kas na procent; mogły one tu 
działać przez oznaczonych statutami pełnomocników i honorowano ich podmiotowość 
prawną. 

Choć zachowało się tylko około 30 ksiąg zawierających statuty i rachunki kas 
cechowych, to już w X V I I I w. prawie wszystkie cechy założyły takie kasy dla swoich 
członków. Z powodu wielkiej ich liczby przedstawiono niżej statuty kas najbardziej 
charakterystycznych dla tej formy opieki nad ubogimi, mianowicie cechów bogatych, 
średniozamożnych i najbiedniejszych. Wybrano zatem kasy cechów: cieśli okrętowych, 
piekarzy, guzikarzy i kowali. Na wybór tej reprezentacji wpłynęły również zachowane źródła 
i opracowania, które dla nich są najbogatsze. Omówiono także statut cechu kramarzy, 
ponieważ powstała ona najwcześniej i była wzorem oraz miejscem zbierania doświadczeń dla 
organizatorów późniejszych dzieł miłosierdzia w ramach organizacji cechowych. 

1 S. M a t y s i k, dz. cyt., s. 403. 
2 M, B o g u c k a, Przemiany społeczne..., s. 246-247. 
3 M . B o g u c k a , Walki społeczne..., s. 445-446. 
4 M. B o g u c k a , Przemiany społeczne..., s. 246-247. 

134 



1. Kasy ubogich 
W zachowanej księdze głównej Nowej Kasy Ubogich Prawnych Kramarzy Miejskich 

w Gdańsku znajdujemy, prócz części buchakeryjnej, obejmującej lata 1730-1811, również 
część informacyjną odnoszącą się do początków kasy ubogich w Gdańsku oraz statut Nowej 
Kasy Ubogich. Twórcą pierwszej kasy ubogich był opiekun cechu z ramienia Rady, rajca 
Natanael Leckermann. Powołując ją do życia w 1674 r. ogłosił, że „ma służyć dla naszych 
zubożałych współbraci i sióstr oraz obcych wygnańców i pogorzelców lub osób popadłych 
zrządzeniem Boga w niedostatek i biedę"1. Statut tej pierwszej kasy nie zachował się, jednak 
podstawowe wiadomości o zasadach jej działania można odtworzyć z regulaminu nowej kasy, 
który doń nawiązuje i go cytuje. 

Do starej kasy ubogich cechu kramarzy należeli członkowie cechu gdańskiego oraz 
kramarze z przedmieść, z terenów Polski i Niemiec, zwłaszcza ci, którzy chronili się 
w Gdańsku przed prześladowaniami religijnymi. Kasa obejmowała opieką również sieroty 
i wdowy po członkach cechu, wypłacając im dotacje materialne kwartalnie i półrocznie. 
Z czasem rosła liczba osób stale wspomaganych, niektórzy z nich mieli nawet ustaloną kwotę 
wsparcia. Kwota ta jednak z biegiem czasu, w miarę dewaluacji, nie wystarczała 
potrzebującym na pokrycie podstawowych potrzeb życiowych. Mimo kłopotów 
finansowych cech postanowił jednak „nie oddalać z próżnymi rękoma" potrzebujących 
członków, wdów czy sierot. Zmniejszał tylko wysokość jednorazowych zapomóg i stałych 
dotacji wdowich i sierocych 2. 

Owa zmniejszona pomoc była przyczyną licznych petycji kierowanych do Rady z prośbą 
0 wsparcie. Aby temu zaradzić, Krzysztof Warchoł (Warchol), opiekun cechu ze strony 
Rady, w dniu 20 czerwca 1730 r. przedstawił starszym cechu sposób reorganizacji kasy 
ubogich 3. Propozycja ta zawierała projekt utworzenia nowej kasy ubogich, której fundusz 
zakładowy miały stanowić dobrowolne składki wszystkich członków cechu, wdów i sierot 
prowadzących handel straganiarski. Zwolnieni od tego rocznego datku mieli być tylko ci, 
których stan materialny pogorszył się na tyle, że nie byli w stanie uiszczać składek4. 
Postanowiono zgromadzić nowy kapitał w ciągu 5 lat i założyć nowe księgi rachunkowe. 

Tak więc od 1730 r. kasa ubogich cechu kramarzy posiadała dwa fundusze i członków 
zróżnicowanych pod względem przynależności do nowej kasy. Wynikało to z dawnego 
doświadczenia organizatorów dzieł miłosierdzia iż nie można śpieszyć z pomocą wszystkim 
potrzebującym, bo ograniczona suma funduszy stwarza ograniczone możliwości pomocy. 
Koncepcja odrębności statutowej obu kas była całkowicie zrozumiała i uzasadniona dwoma 
różnymi funduszami oraz wynikającymi stąd obowiązkami składkowymi członków jednej 
1 drugiej kasy. Prawo do korzystania z nowej kasy było zawarowane tylko dla jej członków 
i nigdy nie udzielano pomocy innym potrzebującym. Jasno określił to statut, mówiący, 
że prawo do zapomóg mają ci biedni i potrzebujący, których nazwiska figurują w kolektach 
i księdze głównej. Dlatego każdy, kto chciał korzystać z dobrodziejstw nowej kasy, musiał 
wpłacić - będąc jeszcze w dobrych warunkach materialnych - każdego roku wyznaczone mu 
składki5. 

W statucie nowej kasy zaznaczono jednak, że inni zubożali bracia mogą być obdarzeni 
zapomogami - tyle, że z poprzedniej, starej kasy ubogich i w miarę jej finansowych 
możliwości. Korzystanie z nowej kasy uwarunkowano utratą środków niezbędnych do życia 
oraz wypadkiem losowym takim, jak śmierć, choroba, pożar itp. Jeżeli natomiast ubóstwo 

1 K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 336. 
2 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego...,s. 336-337. 
i K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 337. 
4 K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 337. 
5 K. K ub i k, „Kasa ubogich"gdańskiego....s. 338. 

135 



nastąpiło wskutek lekkomyślności, pijaństwa itp., należało - jak to głosił statut - „zwrócić im 
wkład, a ich samych wykluczyć z przynależności do kasy i wynikających stąd dobrodziejstw", 
gdyż fundacja ta nie została utworzona dla ludzi „bezbożnych i złych"1. 

Starą kasą kramarzy zarządzało specjalne kolegium na czele z dwoma administratorami, 
którzy kolejno co roku obejmowali przewodnictwo. Od 1725 r. do kolegium włączono 
dwóch asesorów, dwóch pisarzy i czterech kolektorów wybieranych na stałe spośród 
młodszych członków cechu. Kolektorzy zajmowali się zbieraniem wpłat; ich 
przewodniczący brał udział w zebraniach ścisłego kolegium kasy. Każdy z kolektorów 
zostawał kolejno przewodniczącym. Teoretycznie każdy członek cechu mógł pełnić 
z czasem wszystkie funkcje w zarządzie kasy, przechodząc je kolejno od stopnia 
najmłodszego kolektora. Jeżeli któryś z członków zarządu chciał się zwolnić z powierzonej 
mu przez cech funkcji , musiał w zamian złożyć specjalnie wyznaczony datek na rzecz 
biednych, o wartości przekraczającej normalną roczną składkę2. 

Składki członkowskie zbierano w grudniu na specjalnym zebraniu, na które zobowiązani 
byli przybyć wszyscy członkowie kasy by uiścić wyznaczoną składkę na rzecz kasy. 
Po załatwieniu bierzących spraw bractwa kolegium wzywało imiennie braci do składania 
ofiar, które własnoręcznie podpisywali w księdze kolekt. Ofiarę od nieobecnych na zebraniu 
pobierali kolektorzy w ich domach, doliczając karę za nieobecność na zebraniu. Tak zebrane 
pieniądze administrator ze swoim asesorem i pisarzem (posiadającym zazwyczaj klucze 
od skarbony) przenosili do domu cechowego, gdzie po wspólnym sprawdzeniu zgodności 
sumy pieniężnej z księgą kolekt składali je do kasy. Natomiast pieniądze uzyskane przez 
kolektantów' poza zebraniem wręczane były administratorowi, który po sprawdzeniu 
zgodności ilości pieniędzy z zapisami w księdze kolekt składał je do kasy w obecności całego 
kolegium w czasie zebrań kwartalnych 3 . 

Statut określał sposób zwracania się o zapomogę i proces rozpatrywania prośby. Ubodzy 
pragnący skorzystać z dobrodziejstw kasy dokonywali pisemnych zgłoszeń na ręce jednego 
z członków kolegium lub opiekuna cechu, ci natomiast zobowiązani byli do przedłożenia 
przyjętego wniosku na najbliższym zebraniu kolegium celem ustalenia wysokości 
ewentualnie przyznanego zasiłku4. Wysokość wsparcia była ustalana proporcjonalnie 
do potrzeb i warunków materialnych petenta. Inny członek kolegium był wyznaczany przez 
opiekuna cechu do szczegółowego rozpatrywania danej sprawy. Decyzja kolegium była 
ostateczna. Dla podjęcia uchwały wymagano obecności przynajmniej sześciu spośród ośmiu 
członków kolegium. Pod nieobecność któregoś z asesorów lub pisarzy dokooptowywano 
kolektorów 5. 

Statut kasy przewidywał również konieczność corocznych zebrań sprawozdawczych, 
podczas których opiekun przedstawiał relację ze stanu kasy starszyźnie cechowej, ukazując 
całokształt gospodarki funduszami. Między innymi wykazywał, jakie były w danym roku 
dochody i ile pieniędzy rozdano biednym. Tak więc wszyscy członkowie cechu czuwali, 
aby nie było rozrzutności i niesprawiedliwości przy rozdziale kasowych zasobów. Na takich 
ogólnych zebraniach kontrolowali również i weryfikowali słuszność wystawianych przez 
kolegium opinii o ubóstwie oraz sprawdzali, czy dokładnie zbadano „okoliczności 
niedostatku" 6, albowiem często przyczyna biedy decydowała o tym, kto i jakie otrzymywał 
wsparcie. Mniej ważny był sam stan nędzy, bardziej liczyły się przyczyny, które tę nędzę 
spowodowały. Jeśli powodem był sam petent, jego lenistwo i „bezbożność", to ani on, 

1 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego...,s. 339. 
2 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego..., s. 339 
3 K. K u b i k, ,Kasa ubogich"gdańskiego..., s. 339-340. 
4 K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 340. 
5 K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 340, 
6 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego...,s. 340. 

136 



ani jego rodzina nie mogli otrzymać zapomogi1. 
Na podstawie księgi głównej kasy można odtworzyć stan majątkowy tej instytucji i zakres 

pomocy udzielanej potrzebującym. Dokument ten prowadzono według zasady podwójnej 
księgowości, w której stosowano bilansowanie wszystkich zapisów debetowych 
i kredytowych wnoszonych na poszczególne konta. Po lewej stronie zapisywano wpływy 
kasowe powstałe ze składek członkowskich, darowizn cechu czy osób prywatnych, 
procentów od wypożyczonych kwot itp.; po prawej - zapomogi przyznawane potrzebującym 
członkom kasy, kwoty wypożyczane bądź wydatki związane z prowadzeniem księgowości, 
takie, jak zakup ksiąg czy materiałów piśmiennych itp. 2 

W 1734 r. dotacja cechu dla nowej kasy ubogich wynosiła 2 000 florenów. Były także 
prywatne dotacje wynoszące w tym roku 2 000, 1 400 i 450 florenów. Fundusz starej kasy 
ubogich stanowił ostatnią pozycję i przewijał się w saldach do 1743 r. Natomiast kapitał 
zakładowy nowej kasy ubogich, wynoszący początkowo 500 florenów, w latach następnych 
szybko wzrastał; w 1747 r. wynosił już 20 tys. florenów, w marcu 1784 r. - 83 277 florenów, 
a w 1793 r. - 101 166 florenów. Udziały członkowskie na koncie wpłat wynosiły przeciętnie 
po 6 lub po 8 florenów rocznie. Konta starszyzny cechu, wdów i sierot prowadzone były 
osobno3. 

Charakterystyczną cechą księgi było zamieszczanie pod każdym bilansem składu 
kolegium kasy z podaniem nazwisk administratorów, asesorów, pisarzy i kolektorów. Po nim 
dopiero następowała lista kwot wpłacanych w czteroletnim okresie działania wymienionego 
kolegium 4. 

2. Kasy wdów 
Naturalnym zjawiskiem w małżeństwie jest wcześniejszy zgon jednego 

ze współmałżonków. Jeśli po rzemieślniku pozostawała wdowa, która sama nie mogła 
wykonać zawodu męża ani prowadzić jego warsztatu, często wychodziła powtórnie za mąż 
za czeladnika mającego uprawnienia do samodzielnej produkcji rzemieślniczej. Zdarzało się 
jednak również tak, że wdowa z rozmaitych powodów zostawała sama. Dlatego niektóre 
cechy śpieszyły im z pomocą poprzez kasy pogrzebowe i wdowie. 

W Archiwum Państwowym w Gdańsku zachowała się księga rachunkowa kasy 
zapomogowej dla wdów cieśli okrętowych. Był to jeden z bogatszych cechów w X V I I I w., 
a należało do niego przeciętnie około 10 mistrzów. Jak dowiadujemy się ze statutu kasy, 
umieszczonego na początku tej księgi, cieśle okrętowi kilkakrotnie prosili swych patronów 
z ramienia Rady o uzyskanie zgody na założenie kasy pośmiertnej dla swoich żon. Potrzebę 
tę motywowali chrześcijańskim obowiązkiem zatroszczenia się o los żon. 

Rada 3 sierpnia 1747 r. wyraziła zgodę na założenie wymienionej kasy. Jej statut zawierał 
cztery punkty. W pierwszym postanowiono, że przynależność do kasy jest dobrowolna. 
W drugim wezwano mistrzów do własnoręcznego wpisu w księdze kasowej oraz do 
uiszczenia wpisowego w wysokości 10 florenów. W trzecim ustalono wielkość wpisowego 
dla mistrza, który by w późniejszym czasie chciał się przyłączyć do kasy; miał on wpłacić 
wtedy 160 florenów; postanowiono również, aby kapitał zakładowy kasy pomnażały kary 
za przekroczenie zwyczajów cechowych lub za błędy w sztuce rzemiosła cieśli okrętowego; 
wysokość tych kar ustalono na 50 florenów. W czwartym punkcie wyznaczono wysokość 
składek kwartalnych na 4 floreny. Ze składką można było zalegać przez jeden kwartał, 
a tego, który nie uiścił długu w następnym kwartale, skreślano z listy, przy czym członkowie 

1 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego..., s. 340. 
2 K. K u b i k, „Kasa ubogich" gdańskiego..., s. 342, 
5 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego..., s. 342. 
4 K. K u b i k, „Kasa ubogich"gdańskiego..., s. 343, 

137 



jego rodziny tracili prawo do wsparcia, a cały dotychczasowy wkład przechodził na rzecz 
kasy. 

Następnie statut wyliczał wysokość jednorazowych i stałych zapomóg. W przypadku 
pogrzebu majstra wdowa otrzymywała 100 florenów jednorazowo i stałe wsparcie 
w wysokości 2 florenów tygodniowo na utrzymanie siebie i rodziny zmarłego. Gdy umierał 
majster wdowiec, spadkobiercy otrzymywali na pokrycie kosztów pogrzebu 100 florenów 
i jednorazowo 60 florenów jako „pieniądze za łzy" z powodu śmierci majstra. 

Do ogólnych postanowień dołączono dwie uwagi. Pierwsza mówiła, że ewentualne 
zmiany w regulaminie kasy muszą być wprowadzane jednomyśnie przez wszystkich 
członków kasy. Druga stwierdzała, że wszystkie przychody, wydatki i zapomogi wypłacane 
z kasy mają być dokładnie zapisywane. Pozwolenie na założenie kasy według 
przedstwionych zasad podpisał burmistrz i opiekun cechu Fridrich Kruger, polecając 
prowadzić księgowość przychodów i notować wielkość udzielanej pomocy. 

Księga kasowa dzieliła się na dwie części. Pierwsza następowała zaraz po regulaminie 
i zwierała zapisy dochodów kasy. W drugiej były zapisy wydatków, czyli pomocy udzielanej 
wdowom i rodzinom zmarłych majstrów-wdowców tytułem pogrzebu oraz spadkobiercom. 

Kapitał zakładowy kasy cieśli okrętowych w 1747 r. - roku jej założenia - wynosił już 680 
florenów. Na sumę tę złożyły się składki 10 majstrów, którzy wpłacili po 10 florenów tytułem 
wpisowego, składki członkowskie za dwa kwartały po 4 floreny oraz wpłaty przyjęte 
przelewem z kasy pogrzebowej majstrów na konto każdego mistrza, wynoszące po 50 
florenów. W roku następnym wszyscy mistrzowie przez wszystkie kwartały uiszczali 
składki. W 1749 r. od trzeciego kwartału płaciło tylko dziewięciu mistrzów, a w 1750 r. 
- ośmiu. 

W następnych latach liczba majstrów wpłacających składki znowu wzrosła do dziesięciu, 
a czasami sięgała dwunastu. W 1769 r., gdy w kasie znajdowało się 2 759 florenów, 
postanowiono nabyć papiery wartościowe za 2 000 florenów na 4%. Od tego roku dochód 
wzrósł o 80 florenów, a w 1789 r. następny zakup papierów wartościowych za 1000 
florenów przyniósł kolejne 40 florenów dochodu. W zapisie tym znajdujemy również 
dodatkowe ofiary majstrów cechu i innych osób. Np. w 1774 r. trzej mistrzowie, Jakub Grott, 
Christian Danter i Martin Krehfelot, ofiarowali na cele kasy po 60 florenów. W 1768 r. 
zmiejszyła się wielkość uiszczanych składek kwartalnych z 4 na 3 floreny. 

Księgę kasową prowadził jeden z mistrzów cechu. Ostatnim z nich był Johan Grott, który 
w 1790 r. rozpoczął zapis od wpisania swego nazwiska i słów „dla pani" - i przerwał zapis. 
Natomiast na stronie 142 znajdujemy bilans wydatków kasy od 1747 do 1789 r. Wynosiły 
one 5 845 florenów wypłaconych wdowom i rodzinom zmarłych majstrów cechu cieśli 
okrętowych. Działalność kasy w wybranych losowo latach przedstawia poniższe zestawienie: 

Zestawienie 
Rok Wypłacono 

1770 152 

1771 121 
1772 75 

1779 260 

1780 -

1782 312 

1789 206 

dane we florenach 

138 



W części dochodów w księdze kasowej bardzo dokładnie podano wielkość i rodzaj 
wpływów. Natomiast w rozchodach czasami tylko podano imiona i nazwiska 
obdarowywanych; częściej są to ogólnikowe wpisy mówiące o wielkości wypłaconej 
zapomogi. 

Były też wydatki szczególne z kasy wdów. W 1760 r. na kaplicę cechową w kościele 
św. Piotra i Pawła przekazano 600 florenów; podobnie w 1773 r. W 1767 r. wypłacono żonie 
burmistrza 93 floreny, a w 1768 r. - 100 florenów (można przypuszczać, że była to żona 
- patrona cechu - i że nie były to zapomogi, lecz upominki) 1 , 

3. Kasy czeladnicze 
Czeladnicy niektórych cechów gdańskich mieli własne związki zwane bractwami. Pierwsi 

założyli bractwo czeladnicy piekarzy pieczywa żytniego i otrzymali własną ordynację 
w l 5 0 7 r . 2 

Natomiast czeladnicy pieczywa pszennego otrzymali ordynacę dopiero w 1566 r. 3 

Bractwa innych cechów gdańskich uzyskały własne ordynacje jeszcze później. 
Dla przedstawienia działalności kas czeladniczych wybrano cechy cieśli okrętowych, 

piekarzy i kowali. Bractwa piekarzy powstały - jak wspomniano - najwcześniej (piekarze 
należeli do cechów średnio zamożnych); podobnie było z ich kasami. Reprezentowały one 
formy dobroczynności pośredniej, zawierającej się między działalnością cechów 
najbogatszych i biednych, dlatego porównano je z działalnością innych kas brackich, 
m. in. cieśli okrętowych, młynarzy i kowali. 

W ramach ordynacji brackiej uzyskali czeladnicy m. in. prawo do samodzielnej 
gospodarki finansowej z własną kasą. Podstawę dochodów stanowiły tu składki członków 
bractw (Kunkelgroscben) oraz opłaty składane przez młodszych czeladników 
(Junggesellen) tytułem wpisowego do stowarzyszenia. Mniejsze wpływy uzyskały kasy z kar 
ustalonych przez ordynacje bractw za uchylanie się członków od licznych obowiązków 
cechowych. Do niewielkich wpływów należały też dochody z wydzierżawianych 
nieruchomości i procenty z posiadanych papierów wartościowych lub od udzielanych 
pożyczek, 

Jednym z podstawowych zadań stowarzyszeń i kas była opieka nad czeladnikami 
niezdatnymi do pracy. Przyczyn owej niezdatności mogło być wiele - głównie podeszły wiek 
lub choroba. Następnym zadaniem była opieka nad czeladnikami, którzy znaleźli się 
w trudnej sytuacji materialnej z jakichś powodów losowych; jeszcze następnym - opieka nad 
rodziną czeladnika w wypadku śmierci. Sposób i wielkość gromadzenia kapitałów 
zakładowych kas zapomogowych ustalano na zebraniach całej braci czeladniczej danego 
cechu. Mówią nam o tym księgi kasowe. W Archiwum Państwowym w Gdańsku zachowały 
się m. in. trzy księgi kasowe bractwa czeladników cieśli okrętowych. Kasa tego bractwa była 
jedną z zasobniejszych kas czeladniczych, a podstawę jej dochodów stanowiły składki 
członków. Każdy czeladnik był zobowiązany do składki kwartalnej w wysokości 12 groszy 
(czyli jednego grosza tygodniowo). Nadto młodsi czeladnicy składali opłaty wpisowe do 
stowarzyszenia. W latach 1714-1739 wynosiły one 3 floreny od osoby, a od 1740 do 1744 r. 
- 5 florenów. W następnych latach wysokość składek stale wzrastała i wynosiła od 1745 do 
1747 r. 7 florenów, a od 1748 do 1780 r. - 9 florenów; wreszcie od 1781 r. wzrosła do 10 
florenów od osoby, 

1 APGd.,300,C/721. 
2 Biblioteka Gdańska Polskiej Akademi Nauk (dalej: Bibl, Gd, PAN), Ms. f. 29 r -37 r; AP Gd., 300R/P, 11, s. 637-646, 
3 Odpis bez datacji, AP Gd., 300 R/P, 2, s. 731-738. 

139 



Trzecim pod względem wielkości źródłem wpływów do kasy były pieniądze pobierane 
z tytułu kar za najrozmaitsze przekroczenia przepisów cechowych; dochody te zostały 
wyszczególnione w księgach począwszy od 1714 r. Natomiast od 1750 r. zostały również 
ujęte wpływy z opłat członków bractwa tytułem datków do tzw. kasy umarłych - jak 
wówczas zwano kasy pogrzebowe. Nie była to oddzielna kasa, gdyż składkę 3 groszy 
od osoby uiszczano rocznie do wspólnej kasy, aby można z nich również pomagać rodzinom 
zmarłych. 

Z 1749 r. pochodzi pierwsza wiadomość o skarbonce dla biednych. Najprawdopodobniej 
była ona umieszczana w izbie czeladników i tam składano do niej dobrowolne datki dla 
potrzebujących współtowarzyszy. Pieniądze z tej skarbonki rozdawano najbardziej ubogim, 
a resztę włączano do przychodów kasy czeladniczej. Kasa ta podlegała czterem 
wyznaczonym czeladnikom, starszym stowarzyszenia, których obowiązkiem była troska 
0 wypłacanie zapomóg w określonych statutem wypadkach oraz sporządzanie rocznego 
rozliczenia1. 

W cechu kowali rzeczy drobnych gromadzono fundusze już od 1612 r. A k t założenia ich 
kasy został przedstawiony w aneksie I . Czeladnicy, starsi i młodsi, w każdą niedzielę przy 
wypłacie winni byli odłożyć jednego szeląga, który odbierał mistrz i wrzucał do zamkniętej 
puszki, jaką w tym celu przechowywał w swoim warsztacie. Pozostwała ona pod opieką 
mistrza, ale klucz do niej posiadał starszy czeladnik warsztatu. W ten sposób zabezpieczano 
się przed nadużyciami. Wpływy ze składek i kar za występki czeladnicze przekazywano 
kwartalnie do lady w domu cechowym i księgowano2. 

Nieco inaczej działała kasa bractwa czeladników pieczywa żytniego. W 1734 r. bractwo 
to zobowiązało wszystkich swoich członków do uiszczenia, dwukrotnie w ciągu roku, składki 
na zgromadzenie kapitału zakładowego kasy. Werkmistrz wpłacał dwa razy do roku po 
3 grosze, ugniatacz ciasta po 2 grosze, a uczeń po 1 groszu3, 

Różnica między wysokościami wpłat w wymienionych cechach była więc znaczna. 
Czeladnik cechu cieśli okrętowych wpłacał z tytułu dobrowolnych składek 48 groszy 
rocznie, natomiast czeladnik cechu pieczywa żytniego tylko 6 groszy. Konsekwencją tego 
były oczywiście bardzo zróżnicowane wysokości zapomóg w jednym i drugim cechu. 

Natomiast stowarzyszenie czeladników pieczywa żytniego zdobyło się na założenie 
własnego szpitalika. Niestety, źródła milczą o jego działalności; znajdujemy o nim wzmiankę 
dopiero po jego sprzedaniu w 1720 r., kiedy to bractwo uchwaliło wynajęcie specjalnej izby 
do opieki nad chorymi (Krankenkammer)4. 

Stowarzyszenia czeladnicze z funduszów swoich kas wykupywały również miejsca 
w szpitalach miejskich. Skierowany tam chory czeladnik musiał przedłożyć odpowiednie 
zaświadczenie doktora medycyny lub chirurga należącego do cechu chirurgów. Czeladnik 
miał prawo do opieki lekarskiej i nabywania leków na koszt kasy bractwa. 

Statuty bractw różnie ustalały sposób opieki nad swoimi chorymi. Czeladnicy cieśli 
okrętowych postanowili w 1786 r. wypłacać chorym zasiłek w wysokości 1 florena 
tygodniowo i zobowiązali starszych stowarzyszenia do odwiedzania tych chorych oraz 
przekazywania im pieniędzy5. 

Inaczej o opiece nad chorymi stanowiła ordynacja bractwa czeladników piekarzy 
zbożowych z 1507 r. Przewidywała ona wypłatę 1/4 wiardunku na początku choroby 
czeladnika, jednak w wypadku przedłużania się choroby ponad tydzień wypłacano mu już 
jeden wiardunek tygodniowo, a gdy choroba miała charakter przewlekły, po kilkakrotnym 

1 APGd., 300 C/706,19 a-b, 
2 APGd.,300C/801,s.33. 
3 APGd.,300C/2513,s. 199-200, 
4 APGd„300C/2512,s .329-331, 
5 APGd.,300C/2l55,s . l5 . 

140 



udzieleniu zapomogi organizowano składkę na rzecz chorego. Do opieki nad przewlekle 
chorymi angażowano kobietę opłacaną z kasy bractwa, jednak po powrocie do zdrowia 
domagano się od wyleczonego zwrotu kosztów. W wypadku zgonu chorego należność 
za opiekę podczas choroby zabezpieczano na pozostawionym majątku. Jeżeli wartość tego 
majątku nie wystarczała na pokrycie kosztów pomocy udzielonej podczas choroby, dług 
umarzano1. 

Należy tu wspomnieć o utworzonej w cechu młynarzy w 1751 r. specjalnej kasie 
na potrzeby chorych czeladników. Funkcjonowała ona równolegle z kasą główną bractwa, 
a datki na potrzeby kasy chorych czeladników wpłacali również mistrzowie. Opłaty zbierano 
kwartalnie, od mistrzów po 6 groszy, od czeladników po 3 grosze2. Na opieszałych 
w uiszczaniu składek nałożono kary wartości równej trzykrotnej wysokości składki 
kwartalnej 3. Zachowało się orzeczenie sądu koleżeńskiego skazujące na grzywnę 12 groszy 
czeladnika młynarskiego Godfryda Schuberta za sfałszowanie dokumentu normalnej składki 
kwartalnej 4. Wpłaty kary dokonał on 22 maja 1780 r. do kasy, a w księdze kasowej opisano 
ten przypadek5. 

Wielkość zapomóg wypłacanych przez kasę chorych w czasie różnych niedomagań 
czeladników wahała się od 2 do 18 florenów i miała charakter pożyczki zwrotnej 6. Zasiłki na 
leczenie w omawianych bractwach pobierała bardzo różna liczba osób - od kilku 
do kilkudziesięciu rocznie. Zależało to od sytuacji zewnętrznej miasta (wojny, nieurodzaje), 
jak i wewnętrznej (epidemie, dewaluacja pieniądza). Zawsze jednak zasiłki kas brackich 
zapobiegały popadnięciu czeladnika w długi lichwiarskie, które przy ówczesnych zarobkach 
były bardzo trudne do spłacenia. W cechu cieśli okrętowych zatrudnionych było w 1775 r. 
około 200 czeladników, spośród których zasiłek dla ubogich pobrały 54 osoby; natomiast 
w całym dziesięcioleciu 1771-1780 - tylko 230 osób, co wskazuje, że w roku 1775 liczba 
zapomóg znacznie przekroczyła - z bliżej nie ustalonych powodów - przeciętną7. 

Bractwa ciągle doskonaliły sposoby opieki nad ubogimi, a szczególnie nad chorymi. 
Przykładem tego jest zapis z 1648 r. w księdze cechu kowali powtórzony w 1691 r> mówiący, 
że strsi i młodsi czeladnicy postanowili co cztery tygodnie składać do lady dwa grosze, aby 
gdy zaistnieje potrzeba udzielać pomocy biednym, chorym i młodym czeladnikom 8. 
Postanowiono również bezpośrednio czuwać przy chorych czeladnikach, na zmianę raz starsi 
raz młodsi, po koleji, po jednej osobie. Kto uchylił się od tego obowiązku i „bezwstydnie" 
znalazł zastępcę winien był kary w wysokości tygodniowej płacy 9. Znacznie dalej, 
ale po upływie 150 lat posunęli się czeladnicy piekarzy, którzy uchwałą z 1788 r. postanowili 
roztoczyć nad swoimi chorymi fachową opiekę lekarską. W tym celu zaangażowano doktora 
medycyny i chirurga, którym wypłacano roczny ryczałt. Dla zapewnienia na to środków 
finansowych zobowiązano się zmniejszyć wystawność niektórych biesiad fundowanych 
z kasy bractwa. Jednocześnie przypomniano, że każdy z czeladników i uczniów powinien 
systematycznie co cztery tygodnie uiszczać określoną składę. Ponieważ nie wspomniano 
o tym, że jest to nowa składka i nie podano jej wielkości, możemy przypuszczać, iż uchwała 
przypomniała o obowiązku płacenia składki uchwalonej już w 1734 r . 1 0 

1 Bibl. Gd. PAN, Ms. 574, f. 30. 
2 APGd.,300C/2407. 
3 APGd.,300C/2275. 

4 APGd.,300C/2275. 
5 APGd.,300C/2275. 
6 APGd.,300C/2414, 
7 APGd.,300C/791,s. 18 
8 AP Gd., 300 C/791, s, 26. 
9 Z. B i n e r o w s k i , dz. cyt., s. 182. 
1 0 AP Gd., 300 C/1452, s. 197-198. 

141 



Uchwała z 1788 r. sprecyzowała też nowe zasady udzielania pomocy chorym 
czeladnikom. Do izby chorych odsyłano czeladników, którzy otrzymali skierowanie 
od zatrudnianego doktora medycyny lub innego lekarza. Chrym przysługiwały w takim 
przypadku leki przydzielane bezpłatnie. Dopiero po 14 dniajch chorowania udzielano chorym 
zasiłku pieniężnego w wysokości 1,5 florena tygodniowo. Wypłacenie pierwszego zasiłku 
dopiero po 14 dniach miało zapobiec oszustwom i symulowaniu choroby w celu „ukrycia 
własnego lenistwa" 1. 

W ramach zapewniania pomocy potrzebującym bractwa organizowały pogrzeby 
i wypłacały zasiłki pogrzebowe rodzinie zmarłego. Wypłaty na ten cel były jednorazowe, 
ale w poszczególnych bractwach miały różną wysokość. U cieśli okrętowych - w stosunku 
do zamożności kasy i wysokości wypłat na inne cele - były dość niskie, gdyż wynosiły 
do 1736 r. tylko 12 florenów. Później podniesiono je do 15 florenów, a od połowy X V I I I w. 
- do 30 florenów. W jeszcze późniejszym okresie nie trzymano się ściśle określonych sum 
i wypłacano raz niższe, innym razem wyższe2. Natomiast z kasy czeladników piekarzy 
pieczywa żytniego wypłacano od 21 do 39 florenów3. Z kasy młynarzy w jednym wypadku, 
w dniu 24 lutego 1755 r., wypłacono aż 58 florenów i 3 grosze4. Z kasy tej pokrywano 
również leczenie czeladników w szpitalu miejskim, zwanym Lazaretem. Wydatki owe były 
bardzo zróżnicowane. W 1761 r. przekazano 71 florenów i 6 groszy. W następnym - 8 marca 
tylko 8 florenów, a 20 sierpnia 10 florenów 5. W 1788 r. nie udzielono żadnej zapomogi 
czeladnikom, a 3 razy przekazano dla Lazaretu pieniądze o łącznej sumie 102 florenów 
i 15 groszy6 

Zasiłki pogrzebowe wypłacano z kas brackich i nie wydzielano dla tego celu nowych kas 
ni ksiąg. W niektórych bractwach uchwalano jedynie dodatkowe składki na ten cel, 
np. w cechu cieśli okrętowych znaczną część funduszów uzyskano z kar nakładanych 
na towarzyszy cechowych nie biorących udziału - bez ważnych powodów - w pogrzebach 
kolegów. Bractwa bowiem starały się nadać pogrzebom zmarłych członków charakter jak 
najbardziej uroczysty. Czeladnicy producentów pieczywa żytniego wpłacali do kasy 5 groszy 
kary za nie uzasadnioną absencję - mocą uchwały z 1639 r. O wiele bardziej surowo karano 
nieobecność czeladników wyznaczonych do niesienia trumny, bo grzywną w wysokości 
3 florenów i 15 groszy7. Zasiłki pogrzebowe przyznawano tym członkom, którzy wpłacali 
składki do kasy bractwa. W latach 1771-1780 w cechu cieśli okrętowych wypłacono zasiłek 
pogrzebowy 63 osobom 8. 

O wielkości i liczbie zapomóg mówią nam księgi kasowe. Na ich podstawie można 
również ustalić stosunek wydawanych pieniędzy z kas brackich na cele dobroczynne i inne. 
W bractwie cieśli okrętowych przeciętnie połowę wydatków kasy stanowiły zapomogi 
chorobowe i pogrzebowe. Pozostałe wydatki* związane były z administracją samego 
stowarzyszenia. Poniższe zestawienie ukazuje rozchód finansowy kasy bractwa w latach 
1701-18009 W obliczeniach podano ilość florenów, a pominięto grosze. 

1 AP Gd., 300 C/1452, s. 197-198. 
2 Z . B i n e r o w s k U z . c ^ . , s . 181-182, 
5 APGd.,300C/2512. 
4 APGd.,300C/2407,s.9. 
5 APGd., 300 C/2407, s. 17, 
6 AP Gd., 300 C/2407, s. 103-107. 
7 Bibi. Gd. PAN, Ms. 574, f. 36 v. 
3 Z . B i n e r o w s k i . ^ z . cyt., s. 182, 
9 Z. B i n e r o w s k i , dz. cyt., s, 182. 

142 



Zestawienie 2 

Lata 

Rozchód przecięnty 
w tym zapomogi chorobowe 

i pogrzebowe: 

Lata przeciętne roczne 

1701-1710 132 43 

1711-1720 109 79 

1721-1730 170 128 

1731-1740 201 128 

1741-1750 312 176 

1751-1760 496 277 

1761-1770 417 261 

1771-1780 442 281 

1781-1790 402 252 

1791-1800 560 313 

Znacznie gorzej propozycje te wypadają w bractwie czeladników cechu pieczywa 
pszennego, gdzie wydawano duże sumy na cele reprezentacyjne, np. na zakup sreber, 
ruchomego sprzętu do gospody czeladniczej, na wypłaty dla opiekunów tej gospody, 
na kupno piwa z okazji wizyt w stowarzyszeniu starszych cechu oraz z racji licznych 
poczęstunków i uczt 1. W poniższym zestawieniu porównano wydatki w ki lku 
dziesięcioleciach na zakup piwa dla gospody czeladniczej i wypłaty na opiekę nad ubogimi 
oraz zasiłki pogrzebowe2: 

Zestawienie 3 

Lata 

Wydatki 
na piwo 

Wydatki 
na opiekę nad 

ubogimi 
i zasiłki 

1661-1670 51 20 

1721-1730 73 39 

1731-1740 75 33 

1741-1750 93 20 

1751-1760 77 33 

1761-1770 151 91 

1 J .Trzoska,.<fe.c3*.s. 279-330. 
2 APGd.,300C/2512. 

143 



4. Kasy pogrzebowe 
Cechy swym zasięgiem oddziaływania starały się objąć nie tylko sprawy 

ekonomicznno-produkcyjne, ale i całokształt życia swoich członków. Szczególnym 
przykładem ingerencji organizacji w życie członków cechu była organizacja praktyk 
religijnych. Koncentrowały się one wokół własnej kaplicy cechu. Do najważniejszych 
uroczystości religijnych o charakterze ogólnocechowym należały pogrzeby. Statuty wielu 
cechów zobowiązywały wszystkich członków do udziału w pogrzebie, grożąc w razie 
nieobecności karą pieniężną. Każdy z cechów miał własne obyczaje pogrzebowe, 
a wszystkie dbały o to, aby ich członkowie grzebani byli z wielkim ceremoniałem i jak 
najokazalej. Dla rodzin, które ze względu na ciężką sytuację materialną nie mogły urządzić 
pogrzebu według ambicji cechu, zorganizowano pomoc finansową w formie kas 
pogrzebowych. 

Najwcześniej, bo w 1649 r., kasę pogrzebową założyli mistrzowie cechu guzikarzy 
- jednego z uboższych cechów. W tymże roku skierowali suplikę do Rady Miasta, prosząc 
0 zatwierdzenie powołanej przez siebie kasy pogrzebowej. Podano w owej suplice, 
iż powodem powołania takiego dzieła miłosierdzia jest „wielka bieda, sięgająca braku 
pożywienia i zarobków", gnębiąca mistrzów guzikarzy1. Rada, stosownie do tej prośby, 
21 czerwca 1649 r. zatwierdziła statut kasy pogrzebowej cechu guzikarzy. W aktach 
zachował się odpis postanowienia zapisanego w księdze prezydującego burmistrza 
Konstantego Ferbera (aneks I I ) . Z postanowienia tego dowiadujemy się, że kapitał kasy 
powstał ze składek miesięcznych wnoszonych przez członków w wysokości 6 groszy 
1 z takich samych składek uiszczanych przez każdego mistrza z okazji pogrzebu członka 
cechu. Jednocześnie zastrzeżono, że z kasy korzystać mogą wyłącznie współtowarzysze 
cechowi według osądu zarządzającego kasą2. W postanowieniu tym nie wymieniono 
wysokści zapomogi pogrzebowej, jednak na podstawie późniejszych dokumentów można 
sądzić, iż wynosiła ona 8 talarów (64 floreny) 3 . 

Dopiero 8 kwietnia 1720 r. w aktach urzędującego ówcześnie burmistrza Gabriela 
a Bomeln znajdujemy następującą wiadomość na temat tej kasy. Owego dnia stanęli przed 
burmistrzem Piotr Bemefers i Andrzej Mikołaj Sett - starsi cechu - oraz Wojciech Martens 
i Marcin Rentel - młodsi mistrzowie cechu - prosząc o zatwierdzenie zmian, jakie cech 
postanowił wprowadzić do statutu kasy. Członkowie cechu guzikarzy postanowili bowiem 
zobowiązać mistrzów i wdowy wstępujące powtórnie w związki małżeńskie do uiszczania 
przy tej okazji jednorazowej składki w wysokści 12 florenów na rzecz kasy pogrzebowej. 
Za to w razie śmierci któregoś z małżonków na jego pogrzeb miano asygnować pełen zasiłek 
pogrzebowy (Sterbegeld). I znów nie wymieniono wielkości tego zasiłku. Zmiana dotyczyć 
miała również tych, którzy przy zawarciu związku małżeńskiego odmówiliby uiszczenia 
składki 12 florenów; od tej chwili mieli oni być wyłączeni spod możliwości otrzymania 
zasiłku pogrzebowego4. 

Po upływie czterech lat, 2 marca 1724 r., przed urzędującym burmistrzem znów stawili się 
starsi cechu guzikarzy i przedstawili jednomyśną uchwałę swojej korporacji w sprawie 
działalności kasy pogrzebowej. Postanowiono zwiększyć składkę kwartalną z 18 
do 24 groszy i jednocześnie zwiększyć zapomogi z 8 do 12 talarów (z 64 do 96 florenów). 
Składką na rzecz kasy obciążono także nowo wstępujących mistrzów; zobowiązano ich do 
wpłacania 6 florenów do kasy pogrzebowej przy wyzwoleniu, a następnie do płacenia także 

1 AP Gd., 300 C/487, s . l . 
2 APGd.,300C/487,s.7-8. 
3 APGd.,300C/487,s. 11-12 
4 APGd.,300C/487,s.7-8. 

144 



po 24 grosze kwartalnie 1. Ponowne zwiększenie opłat członkowskich zatwierdził burmistrz 
Abraham Groddeck 3 listopada 1735 r. 

Cech guzikarzy jednomyśną uchwałą postanowił pobierać składki z jeszcze jednej okazji, 
mianowicie śmierci mistrza lub wdowy, od pozostałych mistrzów i wdów po 1 florenie. 
Wtedy dom pogrzebowy otrzymywałby 24 talary (Reichstalar). Gdyby jednak mistrz lub 
wdowa odmówili udziału w tej nowej składce, to w razie ich śmierci rodzina otrzymywałaby 
na pogrzeb tylko - jak dotąd - 12 talarów. Również każdy nowo wstępujący mistrz miał 
wpłacić 24 floreny w miejsce dotychczasowych 6 florenów - w celu „zasilenia i polepszenia 
stanu kasy pogrzebowej"2, 

Powyższa decyzja cechu okazała się trudna do zrealizowania, zdarzało się bowiem, 
że z powodu biedy i marnych zarobków niektórzy mistrzowie i niektóre wdowy nie byli 
wstanie w wyznaczonym terminie zapłacić ustalonego w 1735r. jednego florena. Toteż 
na zebraniu w obecności 28 mistrzów i 5 wdów postanowiono zaniechać składki 1 florena 
wpłacanego z okazji pogrzebu. W zamian zaproponowano, aby każdy mistrz oraz wdowa 
po mistrzu zobowiązali się płacić miesięcznie po 6 groszy - niezależnie od tego, czy są w pełni 
zatrudnieni, czy też nie. Przy takiej wysokości składki dom pogrzebowy otrzymywałby 
również 24 talary, ale osobom, które zalegałyby ze składką dłużej niż 6 miesięcy 
postanowiono wypłacać jedynie 12 talarów. Delegacja w osobach starszych cechu 
i młodszych mistrzów poprosiła 28 lutego 1741 r. Radę o zatwierdzenie proponowanych 
zmian3, 

Nie zachowała się księga buchalteryjna kasy pogrzebowej guzikarzy, jednak z podanych 
wyżej wiadomości można wnioskować, jak bardzo ta kasa była potrzebna. Guzikarze 
z powodu swego ubóstwa starali się nie zawyżać składek na rzecz kasy, ale dbali o to, 
by służyła ona dostateczną pomocą potrzebującym. Z uchwały w 1735 r. dowiadujemy się, 
że nawet mistrz nie zawsze był w stanie uiścić jednego florena składki kasowej, dlatego 
pomoc kasy chroniła guzikarzy przed zaciągnięciem długów lichwiarskich, 

Z zachowanych postanowiń nie wiemy nic o organizacji tej kasy. Zapewne jej sprawami 
zajmowali się dwaj mistrzowie starsi i dwaj młodsi, ponieważ oni to reprezentowali ją 
w 1735 r. przed Radą. Na pewno kasa ta miała swoją księgę i skarbonę - tak, jak w innych 
cechach. Inaczej bowiem nie uzyskałaby akceptacji Rady, 

Doświadczenia i przykład kasy pogrzebowej guzikarzy posłużyły następnym korporacjom 
w organizowaniu podobnej pomocy swoim potrzebującym. Cech producentów pieczywa 
żytniego postanowił taką kasę powołać do życia w 1701 r., ale dopiero w 1725 r. 
zdecydowano się specjalną uchwałą założyć odpowiedni fundusz. Każdy mistrz i wdowa 
wpłacili jednorazowo po 3 floreny, a dla zapewnienia stałego dopływu pieniędzy 
postanowiono od każdego członka cechu pobierać po 6 groszy kwartalnie. Wpłaty 
na fundusz kasy pogrzebowej musiał dokonać również każdy czeladnik uzyskujący godność 
mistrza; wynosiła ona 6 florenów. Także przy okazji pogrzebu każdego członka cechu 
zbierano składkę w wysokości 3 florenów; za to rodzina zmarłego mistrza lub wdowy 
otrzymywała 30 florenów na pokrycie kosztów pogrzebu4. 

Z biegiem czasu podobnie jak w cechu guzikarzy, zwiększono wysokość składek 
i zapomóg dla rodziny zmarłego. W 1746 r. postanowiono podnieść opłatę do 18 groszy. 
Młodzi mistrzowie przyjmowani do korporacji również musieli wpłacać na rzecz kasy; 
obowiązywała ich składka 12 florenów. Każdy mistrz-wdowiec przy ponownym ożenku 
wpłacał od tego czasu za nową żonę 6 florenów. Postanowiono również zmienić system 
wpłacania zapomóg. Członków cechu podzielono na trzy kategorie, zależne od stażu. 

1 APGd., 300 C/487, s. 11-12, 
2 APGd.,300C/487,s. 15-16, 
} AP Gd., 300 C/487, s. 19-21, 
4 AP Gd., 300 C/1473, s. 2. 

145 



Do pierwszej zaliczono mistrzów ze starzem 10-letnim lub mniejszym-, ich rodzinom 
zapewniono wypłatę 10 talarów. Do drugiej - mistrzów o stażu 10-15 lat, a wysokość wypłaty 
dla nich ustalono na 15 talarów. Do trzeciej - mistrzów o stażu przekraczającym 15 lat i ich 
rodzinom wypłacano 20 talarów1, 

Wzrastające trudności materialne, jakie stały się udziałem wszystkich mieszkańców 
Gdańska w końcu X V I I I w. zmusiły również członków cechu chirurgów do założenia kasy 
pogrzebowej. Uchwałę taką powzięto na ogólnym zebraniu w dniu 20 października 1765 r. 
W celu stworzenia odpowiedniego kapitału postanowiono zaniechać zwyczaju 
wprowadzania przez nowo przyjętych do cechu mistrzów hucznych uczt, a pieniądze 
przeznaczone na ten cel - 60 pruskich florenów - wpłacać do kasy pogrzebowej. Ponieważ 
wyzwolenie na mistrza nie odbywało się zbyt często, 16 grudnia 1765 r. postanowiono 
zobowiązać każdego mistrza do wpłacania 10 florenów na zasilenie kapitału zakładowego 
kasy. Ustalono również stałą składkę roczną w wysokości 2 florenów, płatną w ratach 
kwartalnych. Do kapitału zakładowego dołączono ponadto odsetki od sumy 500 florenów, 
przekazanej cechowi testamentem mistrza Adama Breslaua; wynosiły one 10 florenów 
w skali rocznej. 

Do kasy tej mogli należeć wszyscy mistrzowie, od których wymagano jedynie 
regularnego wpłacania składki kwartalnej. Zaleganie z opłatami przez rok zawieszało prawo 
do korzystania z zasiłku pogrzebowego. Na zebraniu odbytym 16 grudnia 1765 r, 
zastrzeżono, że pieniądze z kasy pogrzebowej nie mogą być użyte na potrzeby zwykłej kasy 
zapomogowej. Administratorami kasy byli urzędujący starszy cechu oraz jego poprzednik 
na urzędzie oraz dwaj asesorzy - oni czterej decydowali o rozdziale zapomóg. Księgę kasową 
prowadził starszy cechu. Kasa pogrzebowa cechu chirurgów rozpoczęła działalnść 18 grudnia 
1765 r. 

Jednak już 24 lutego 1766 r. cech postanowił powiększyć kapitał zakładowy kasy. 
Ustalono, aby każdy mistrz wstępujący w związek małżeński wpłacał do kasy za swoją żonę 
10 florenów. Pierwszy rok działalności rozpoczęto z kapitałem 210 florenów. W tym roku 
ekwiwalenty za uczty wpłacone przez trzech nowo przyjętych mistrzów, opłaty 
za umieszczenie zwłok dwóch zmarłych osób w kaplicy cechowej oraz podarunek 
w wysokości 30 florenów złożony kasie przez mistrza Ohra spowodowały wzrost kapitału 
zakładowego do 492 florenów i 15 groszy. Wydatki wynosiły jedynie 15 florenów, 
które wypłacono - jako pierwszy zasiłek pogrzebowy - mistrzowi Ohrowi. 

W następnych latach wydatki również były niewielkie, a składki członkowskie 
powiększały kapitał zakładowy kasy. W 1767 r. sumę 500 florenów zamieniono na papiery 
wartościowe, oprocentowane w stosunku 5 od sta, co dało kasie roczny dochód w wysokości 
25 florenów. W kolejnym roku powiększono ekwiwalent za ucztę wyzwolinową do 
70 florenów. Na początku 1770 r. kapitał zakładowy kasy wynosił już 1544 floreny 
i 15 groszy, z czego 1500 florenów wypożyczono na 5%, co dawało znowu dochód 
w wysokości 75 florenów rocznie. W 1771 r. chirurg Hinckem zrezygnował z członkowstwa 
w kasie, wypłacono mu więc jego wkład - 18 florenów, 

Po dziesięciu latach działalności, na początku 1776 r., ta kasa pogrzebowa rozporządzała 
już sumą 2200 florenów i 15 groszy, zrezygnowano więc z 70-florenowego ekwiwalentu 
za ucztę od nowo wstępujących do cechu mistrzów, pobierając od nich jedynie 10 florenów, 
Od 1779 r. zwiększono wysokość zasiłku; np. rodzinie chirurga Stolterfotha wypłacono 
50 florenów. O d 1782 r. wypłacano juz zasiłki po 70 florenów, a od 1786 r. po 100 florenów. 
Działalność tej kasy zakończyła się w 1820 r. 2 

1 APGd., 300 C/1473, s. 25-26, 
2 Bibl. Gd. PAN,Ms 572;także S . S o k ó ł , ^ c y ' - , s . 158-160. 

146 



Ogólnie należy stwierdzić, że początkowo rzemieślnicy gdańscy spieszyli ze wsparciem 
dla swoich zubożałych towarzyszy za pośrednictwem Kościoła katolickiego. D o czasów 
reformacji powstało bowiem 14 szpitali i działało bardzo wiele bractw dobroczynnych 1. 
W X V I w., w myśl zasad głoszonych przez luteranizm, świadczenia dzieł miłosierdzia podjęła 
się cała gmina miejska. Ale jej instytucje były powołane do opieki na plebsem, dlatego 
korzystanie z nich przez rzemieślników łączyło się z degradacją i upokorzeniem. Gdy sprawy 
polityczne, wojny i epidemie powodowały trudności gospodarcze miasta, a następnie 
ubożenie rzemieślników, stworzyli oni samopomoc dla członków swego stanu. Ważnym 
powodem zakładania kas samopomocowych były ambicje cechów, które broniły się przed 
pauperyzacją. Uwidacznia się to szczególnie w genezach kas pogrzebowych. W splendorze 
ceremoni, niezależnie od ograniczeń określonych przepisami miejskimi, cechy próbowały 
sobie wzajemnie dorównać. Wystawność ceremonii określały statuty korporacji, bo miały 
świadczyć o zamożności, ważności i wysokiej pozycji danego cechu w społeczności miejskiej. 
Aby utrzymać się na owym poziomie, a jednocześnie nie dopuścić do zadłużania się rodzin 
zmarłych, organizowano kasy pogrzebowe. 

Rzemieślnicze kasy ubogich były ważnym ogniwem chrześcijańskiej działalności 
charytatywnej. Obejmowały bowiem znaczną część mieszkańców miasta, gdyż nawet 
najbogatsze cechy zdobyły się na ich założenie. Działały nieprzerwanie. W każdej chwili 

i w bardzo różnych sytuacjach śpieszyły swoim członkom z pomocą. Były namiastką 
ubezpieczeń społecznych. Ponieważ obejmowały niewielkie grupy ludzi dobrze 
się znających, żyjących i pracujących blisko siebie, mogły bardzo skutecznie i szybko przyjść 
z pomocą. Należy również dodać, że odpowiadając na apele Rady, przekazywały od czasu 
do czasu jakiejś sumy na ogólną pomoc społeczną. 

Z. K r o p i d ł o w s k i , Rozwój sieci szpitalnej w Gdańsku do 1793 roku, W: Miscellanea Iuridico-Historica 
Gedanensia, pod red. R. S k e c z k o w s k i e g o , Koszalin 1987, s. 151-174; 
t e n ż e , Dzieła miłosierdzia chrześcijańskiego w średniowiecznym C7< ć̂?ń5&w,„Universitas Gedanensis", z. 5, 
1991,s. 36-48. 

147 



Aneks I 

AP Gd., sygnatura 300,C/801 s. 32-34 

(Założenie zapomogowo-pożyczkowej kasy chorych dla czeladników kowalskich) 
"W roku 1612, dnia 1-go marca Czcigodna Rada (miasta) postanowiła iwyrazita zgodę, by tu (do akt) 

wpisana została umowa w celu uzyskania akceptacji Czcigodnej Rady: 
„Jako że codzienna praktyka uczy nas, że wśród bieżących szybkich wydarzeń Bóg Wszechmogący 

doświadcza ludzi poprzez liczne i rozmaite choroby. W takich trudnych okolicznościach chrześcijanie jako 
gospodarze domów wraz ze swą czeladzią tu i tam są nękani długotrwałymi chorobami, znosząc moc 
dolegliwości - częściowo z braku miejsca, a także na skutek innych niesprzyjających warunków. Aby pozbyć 
się z domu swej chorej służby, usiłuje się (chorych) wysłać do szpitala. Działając natarczywie sprawia się, 
że szpitale nie tylko są przepełnione i obciążone, ale wielu chorych - pozbawionych w szpitalach należytej 
opieki - spotyka śmierć. Trudności dotyczą również rzemiosła, między innymi także kowali, którzy na swój 
chleb muszą pracować z licznymi pomocnikami. Dodatkowi i zbędni ludzie są na codzień uciążliwi. 

Wszyscy mistrzowie i czeladnicy rzemiosła podkowniczo-kowalskiego zauważają przy tym, 
że w minionych latach - z powodu mnogości chorób - czeladnicy, z których część w swym majątku 
nie posiada nawet szeląga, stają się ciężarem, tak podczas choroby, jak i wówczas gdy schodzą śmiertelnie, 
doznając mnóstwa cierpień. Aby temu, jak dalece jest to możliwe, zapobiec - z życzliwości i z racji dobrych, 
chrześcijańskich przekonań, za zgodą Czcigodnej Rady, w jej imieniu i jej następców - jednogłośnie i bez 
sprzeciwu uchwalono i zatwierdzono, że w przyszłości każdy czeladnik - starszy, czy młodszy - co tydzień 
w niedzielę, przy potrąceniach z wypłaty winien odłożyć jednego szeląga, który odbierze od swego czeladnika 
mistrz, co trafi do zamkniętej puszki jaką w tym celu każdy mistrz winien w swym warsztacie umieścić. 
Będzie ona pozostawać pod pieczą mistrza, a starszy czeladnik warsztatowy będzie posiadał do niej klucz. 
To, co wpłynie - łącznie z karami, jakie przypadną od czeladników - należy kwartalnie przekazywać cechowi 
w celu złożenia w ladzie, jak zostanie specjalnie wykonana. Cały wpływ będzie wpisywany do rejestru. 
Czeladnicy - w taki a nie inny sposób - powinni z tego korzystać i prowadzić (kasę). Mianowicie tak: Jeżeli 
przybędą tu chorzy czeladnicy, albo choroba zaskoczy któregoś z pracujących, lub - bez własnej winy 
- w inny sposób zastanie poszkodowany, a nie ma środków na utrzymanie - wówczas za pomocą tych 
pieniędzy, wedle potrzeby, należy podać mu rękę do czasu, aż znów wróci do zdrowia. Czeladnicy, którym 
pieniądze wyłożono, winni - po odzyskaniu zdrowia, wedle możliwości - znów je zwrócić. Gdyby natomiast 
któryś z czeladników zszedł śmiertelnie - a ze swą spuścizną do grobu przecież nie pójdzie - należy mu z (jego) 
pieniędzy urządzić pogrzeb, a funkcyjni mistrzowie, w których pieczy pieniądze się znajdują, spiszą starannie 
wszelkie wpływy i wydatki, przedstawiając prawidłowe rozliczenie na zebraniu całego cechu, jako 
że niepotrzebnych wydatków należy się wystrzegać. Gdyby w przyszłości zaistniał zapas pieniędzy, to należy 
za nie - dla użytku chorych czeladników - wynająć izbę i przygotować pościel obok innych potrzebnych 
rzeczy. 

Aby wszystkiemu - co wyżej wymieniono - stale, bez wahań i nieodwołalnie sprostać i tak pożyteczną 
ordynację kontynuować, wszyscy mistrzowie i czeladnicy - w imieniu własnym oraz (wszystkich) mistrzów 
i czeladników swego rzemiosła - to co uchwalają i przyjmują, z aprobatą Czcigodnej i Prześwietnej Rady". 

Wydano, jak wyżej Pierwszego dnia marca roku 1612, 

Henryk Nicolaus sekretarz własnoręcznie 

148 



A n e k s I I 

AP Gd. sygn. 300,C/487, s. 1. 
Wiedzieć należy, iż mistrzowie guzikarzy zwrócili się z supliką do Czcigodenj Rady, z powodu wielkich 

nieprawidłowości (zaistniałych) w ich cechu. Bowiem uczniowie ich, skoro tylko ukończą naukę i zaledwie 
przez rok są poza nią, natychmiast się żenią, osiedlają i uprawiają mistrzostwo bez określonych kosztów, 
a starzy mistrzowie pozbawieni pożywienia (zarobków) wpadają w wielką biedę. Dlatego prosi się 
0 ustanowienie skarbony dla ubogich (Armbucbse) wśród tych, którzy należą do rzemiosła i je uprawiają. 

W związku z powyższym Czcigodna Rada - pod datą umieszczoną na suplice - stwierdziła, co następuje. 
Odczytano (suplikę) w Radzie 21 czerwca roku 1649, w wyniku czego Czcigodna Rada zezwala suplikantom 
- jako że w tej materii są oni zgodni - aby do skarbony dla ubogich zbierano od każdego mistrza po 6 groszy 
nie tylko przy okazji każdego pogrzebu cechowego, lecz także każdego miesiąca po 6 groszy. Pieniędzy tych 
wolno będzie używać wyłącznie dla dobra ubogich współbraci z cechu, wedle osądu (tempus arbitrarium) 
Czcigodnej Rady. 

Na prośbę suplikantów jego szlachetnść i znakomitość pan burmistrz polecił, aby powyższe 
postanowienie wpisane zostało do księgi urzędowej i na tej podstawie wydano im odpis. 

Dano dnia 6 grudnia roku 1649. 

Z akt szlachetnego pana Konstantyna Ferbera, burmistrza prezydującego. 

AP Gd. sygn. 300,0/487, s. 7-8 
Przed Urzędem Prezydującego burmistrza stanęli osobiście czcigodni Piotr Bemfers i Andrzej Mikołaj 

Sedt - starsi czigodnego cechu guzikarzy, a także Wojciech Martens i Marcin Rentel - młodsi mistrzwie 
wspomnianego cechu. W imieniu własnym i wszystkich mistrzów przedstawili oni (sprawę) poratowania ich 
zubożałej kasy pogrzebowej (Sterbekasten). Postanowili bowiem i uradzili między sobą, że ile razy któryś 
z ich mistrzów albo wdowa po mistrzu wstępować będzie w kolejny związek małżeńśki, tyle razy ów albo 
owa winni i zobowiązani będą do uiszczenia 12 złotych (florenów) na rzecz kasy pogrzebowej. W zamian 
za to, gdy któreś z małżonków tych umrze, na jego pogrzeb wyasygnowany zostanie pełny, zwyczajowy 
zasiłek pogrzebowy (sterbegeld). Jeżeli jednak ktoś, po zawarciu nowego związku małżeńskiego, odmówiłby 
wspomnianej, zasilającej (kasę) opłaty, ten w przyszłości nie powinien korzystać z zasiłku pogrzebowego. 
Czcigodny cech, w trosce o trwałość i przestrzeganie powyższej swojej uchwały, zwraca się z wnioskiem, 
aby burmistrz prezydujący ją uznał i zatwierdził, a dla większej pewności wpisano ją do księgi urzędowej 
1 na tej podstawie wydano jej uwierzytelniony odpis, ile razy będzie to potrzebne, 

Dano dnia 8 kwietnia roku 1720, 

Z akt szlachetnego pana Gabriela a Boemeln, burmistrza i prezydenta, 

Tłum. Wanda Kiesińska 

149 



"Scientific" creationism 
- reception of the theory in Poland1 

1. Introduction 
Generally creationism is meant as a philosophical view which states that the world was 

created by God - or pagan god - as a result of a free creative act2. The key to the proper 
meaning of creationism is term creation' referring to the action of God. According to 
Christian philosophic concept it is assumed that the creation is subjective - there was no 
created object - and objective - no any reason - to grant the object an existence from 
previous nonentity 5. It is important to determine the relation between the Creator and the 
being. The relation between the Creator and being is only mental, appearing beings however 
really depend on the Creator, for He grant them an existence. It is strongly emphasized with 
in creationism that the world was created out of nowhere - ex nihilo - and its existence is a 
constant creation - creatio continua 4. Such a meaning of creationism is understood in Poland 
generally within two mainstreams. First, called classic or traditional, reaches back to the 
works of Aristotle and Saint Thomas. Second, so called evolutionary creationism whose 
roots should be traced in Saint Augustins views and recently to that of Theilhard De Chardin. 
But in the recent years one more mainstream has appeared, alien to Polish philosophical 
tradition, so called scientific' creationism, very expanding and thus reąuiring careful 
examination. 

2. Roots and main concepts of two creationism 
mainstreams 

Creationism may be understood in a different way. This differences are mainly ruled by 
its background which demands references to ontological or metaphysical thesis. 

2.1. Traditional creationism 
The basis of this mainstream are the works of Aristotle. In attempting to explain reality, 

the philosopher sets forth as follows: if, thus, everything in motion has to be moved by 

' The paper presented in University of Tanu (Estonia), at International Conference: Baer and Modern Biology, 
28.02-03.3.1992. 

2 A. Lalande, Vocabulaire techniąue et critiąue de la Philosophic, Paris 1972, p. 194-495. 
J Ch. Boyer, Cursus Philosophiae, Paris 1937. t. I I , nas. 396 pisze: stworzenie jest to „productio rei ex nihilo sui et 

subiecti". 
4 Mały słomnik termntnów i pojęć filozoficznych, pod red. A. Podsiad.Z. Więckowski, Warszawa 1983, s. 191. 

150 



something while the motion agent has, in conseąuence, either to be moved by something or 
not, and if it is moved by something else, there should be the first motion agent which is not 
moved by some other agent. I f such a first motion agent is detected, no other is necessary 
(because it is impossible to exist an infinite chain of motions in which each agent is moved by 
some other agent, as in an infinite chain there is no first element). If, thus, everything being in 
motion is moved by something and the first motion agent is in motion, but as a result of an 
action of the other object, that is it has to be in motion by virtue of itself1. Of course the first 
motion agent, the first engine was for Aristotle the argument reasoning the changing of 
objects, it creates the eternal motion in an infinite time. Saint Thomas gave that engine a 
different meaning. For him this was a Christian God. It is clearly seen in his reason but of 
motion' for the existence of God. 

It seems that the philosophical explanation of the issue of the world creation by Saint 
Thomas is tied the issue of chance as well as the existence act2. Saint Thomas clearly states 
that we know from our experience that beings can or cannot exist, because they appear and 
disappear and conseąuently they exist and do not exist3. Those beings does not bear in 
themselves the reason for their existence, it has to be assumed 'the existence of an existing 
being because of necessity' the being which does not possess the necessary reason beyond 
itself but rather creating the necessity of existence of other objects'4. A n d this is the relation 
occurring between the Absolute and the casual beings which determine the deepest sense of 
the creation. The creation is carried out in a constant relation of the existence of the casual 
beings to the Absolute. The creation act itself according to Saint Thomas is thus a transfer of 
the object from the nonentity to the existence5, that is the production 'of an object according 
to its total substantiality'6. It has to be noted that the 'nonentity' means that neither any 
created being has existed (subjective nonentity) nor there is any materiał (objective 
nonentity). The creation, for Saint Thomas, is of primarily granting the being an existence 
act7. 'This is what being created means; to be granted an existence, to exist does not 
necessarily mean a participating existence arising from the independent existence, this is a 
naturę of being created. Thus God is an independent existence, that is He must be the 
creative reason or agent granting the existence'8 In the meaning of a creation there is a key 
to stress the constant dependence of its existence on the Absolute, not to point out a def inite 
time laps9. 

2.2. EvoIutionary creationism 
The evolutionary creation may be traced back to some solutions set forth by Saint 

Augustin. According to him the matter created by God is 'radiated' by so called rationes 
seminales (founding reasons), which does has a feature of reasoning that is devełoping the 
matter by emerging new beings out of it. Of course appearing and disappearing of the being 
1 Arystoteles, Fizyka, V I I I , 256 a. 
1 K. Kloskowski, Wieloaspektowy wymiar stwarzania w Summie Teologii św, Tomasza, Miesięcznik 

Diecezjalny Gdański XXX, 1987, Ńr 10-12, s. 435-443. 
3 I q . 2, a. 3 - wszystkie wypowiedzi św. Tomasza pochodzą z S. Thomae Aąinatis, Summa Tbeołogica, 

Taurini 1922. 
4 I q. 2, a. 3 and a. 4. 
5 E. Gilison, Tomizm. Wprowadzenie do filozofii św. Tomasza z Akwinu, (tłum. z franc. J. Rybak, 

Warszawa 1960, s. 57). 
6 I q. 3, a. 5: creatio... est productio alicuius rei secundum suam totam substantiam, nullo preasupposito. 
7 I q, 65, a. 3: res simplex non potest fieri nisi per creationem, 

I q. 118, a. 1: omme ens praeter Deum est creatum a Deo, 
I q . 45, a. 5;q. 47, a. 1: creare est ex nihilo aluąuid facere. 

9 St. Adamczyk, Zupełna zależność stowrzenia od Stwórcy w nauce św. Tomasza z Akwinu, Roczniki 
Filozoficzne XIV , 1966. 

9 E. Gilson, Elementy fiiozofii chrześcijańskiej, Warszawa 1965, s. 64-65 

151 



takes place within the creative activity of God by rationes seminales1. The conseąuence of 
such an approach to the being are the views of Pierre Teilhard De Chardin which treat the 
creationism by way of an empiric language of biological sciences2. French scientist, 
according to Kazimierz Kłósak assumes 'the direct activity of God on the naturę of objects as 
a result of which there are simultaneously new creatures within the biology bon, connected 
with each other physically in their appearing and destiny. The creation act being the act 
identical w i t h the whole of being, thus with its phenomenal transformation, it does not 
introduce any intrusion within the mental world, that is new realities, even from the 
philosophical point of view it is necessary to say, that they are of completely different naturę, 
they do not lack the autecendents and do not imply any termination of the phenomenon 
process w i t h their appearance'3. It is easy to see that for 'Theilhard De Chardin the 
appearance of a new being is a result of the activity of God and the evolutionary process. By 
the way the creation is an unification process - an unification act that is creative 
transformation. The unification act is a centering of dispersed elements which are not 
connected w i t h each other 4. Integration of those elements causes their transformation, 
leading to creation of beings at a still higher stage of existence. So the unification act is 
identical - according to Theilhard De Chardin - wi th the creation act. The creation is just 
gathering dispersed multiplity. In a coinciding process of cosmogonies the creative 'activity of 
God is an unification. But to unify, is to get into - into multiplity - that is to become a particie 5 

3. Polish centers of creationist sciences 
Contemporary Polish Catholic scientists go back to the aforementioned sources, supports 

either the theory of creation in a traditional mode or the evolutionary creation theory. 
Sometimes it may be seen dependence on each of the theories. Not withstanding the attempt 
of that issue analysis I remain only wi th a short description of the main, I hope, creationalistic 
mainstreams in Polish philosophical literaturę in this section of the paper. The representation 
does not claim to be one and only a kind of a methodization systematic of views concerning 
the creation. 

3.1. Lublin scholar 
The representatives of the Lublin scholar: Stanisław Adamczyk, Mieczysław Krapiec, 

Stefan Swierzawski, Stanisław Mazierski, Stanisław Kowalczyk - leaving alone the detailed 
differences in views on creation in their papers - generally meant the creationism by Saint 
Thomas. There is important here the proper meaning of the verb 'create'. Create in the 
meaning of the creation act refers to the whole naturę of the object and expresses a total 
dependence of the creations (the object of the creative act) on the Creator (the creative 
subject). It is not an external dependence but an internal one 6. Furthermore the creation (in 
an action sense) is not a phenomenon which took place in a distant past and has already 

1 A. Augustyn, De Genes i ad litteram libri duo decim PL 34, V, 9; V I , 6 ; IX, 15. 17. 
2 K. Kloskowski, Kreacjonizm a granice poznania, Miesięcznik Diecezjalny Gdański X X X , 1986, 7-8, s. 

327-340; M . Dołęga, Kreacjonizm i ewolucjonizm. Ewolucyjny model kreacjonizmu a problem bominizacji, 
Warszawa4988, s. 42-43. 

5 K. Kłósak, Zagadnienie stworzenia wszechświata w ujęciu Teilharda de Chardin, Studia Philosophie 
Christianae 1(1965)2, s. 283; tenże, "Przyrodnicze" i filozoficzne sformułowanie, zagadnienia pochodzenia 
duszy ludzkiej, W: Z zagadnień filozofii przyrodoznawstwa i filozofii przyrody (pod red. K. Któsaka), 
Warszawa 1976, t. I,s. 229-230. 

4 P. Teilhard de Chrdin, L union creatrice, Ecrets du temps de la guerre, Paris 1965, s. 178. 
5 P. Teilhard de Chardin, Przeskok myśli: od kosmosu do kosmogenezy, w: P. Teilhard de Chardin, Wybór pism, 

tłum. z franc. W. Sukiennicka, M. Tazbir, Warszawa 1965, s. 289. 
6 St. Adamczyk, De existentia substantiali in doctrina S. Thomae Aąuinatis, Roma 1962, s. 108-109-

152 



finished. The creation is the process of granting the existence to objects which rendered the 
lack of it previously. That process is carried out constantly. The fact of constant creation 
arises from the necessity of the reason of the object existence being outside them. This what 
grants such a reason is an independent being, the Absolute 1. 

3.2. Warsa w scholar 
Within this scholar several different views of the creationism issue are in force. First is 

represented by the view of Kazimierz Kłósak, second is the view of Mieczysław Gogacz, 
third is the view of Szczepan Ślaga, 

The starting point of Kazimierz Kłósak on the creationism problems is an attempt to seek 
the answer for the ąuestion Is in any extent possible a new scientific approach reaching far 
beyond the achievements of traditional metaphysics to the Deic creation act in the strictest 
meaning and thus the creation out of its own nonentity and the subject nonentity - ex nihilo 
sui et subiecti 2. The answer of Kazimierz Kłósak is double leveling. The first one refers to 
search of a new, non metaphysical perspective of empiric scientific phenomenology 3 

validated methodologically for setting up the views on the issue of creationism. The second 
level however, refers to establishing, different from metaphysical, term of creation of 
evolutionary character4. The creative act of God sets up new creatures to existence, it does 
not introduce them rapidly among the existing beings. God, in a way, awakens the forces 
located in naturę, for new beings to be set up from the existing ones. Thus by creation 
Kazimierz Kłósak means 'direct Deic activity on the essence of the objects, in result of which 
consecutive new existences are born, tied wi th each other physically in their appearance and 
destiny'5. Such a meaning of creation makes it impossible to refer it to an empirical 
assumption of the existence of the time beginning of the world, which does not mean that 
the ontological beginning of the world that is the beginning of existence shall be excluded 6. 

The creation for Mieczysław Gogacz is, by difference, an establishing of an internal 
existence of the materiał of the individual being by God. The creation is out of time, is an 
individual cause of the result and takes as much time as the result. For the created being, the 
creation is an individual cause of the result, it cease at the moment of starting the individual 
being by the existence act. This existence act becomes the reality thanks to the creative 
power of God, an independent existence act, making real and updating interbeing 
coguidelines7. 

For Szczepan Ślaga the creationist view does not serve to lock 'the blank spaces' of the 
contemporary biological science8. It is a view, by no means philosophical within which he is 
attempting to point out the finał explanation reason and no contraring the fact of the world 
and life causality. 

! St. Kowalczyk, Argument z przygodnościi na istnienie Boga św. Tomasza z Akwinu, Roczniki 
Filozoficzne 21,0973)1,s. 29~46;S. Swierzawski, Św. Tomasz na noivo odczytany,Kraków 1983,s. 80-88. 

1 K. Kłósak, Zagadnienie stwarzania wszechświata w ujęciu P. Teilharda de Chardin, Studia Philosophiae 
Christianae 1(1965)2, s. 276. 

3 K. Kłósak, Z teorii i metodologii filozofii przy rody, Poznań 1989, s. 154-156. 
4 K. Kłósak, Poznanie istnienia Boga z pozycji ewolucjonizmu w ujęciu ks. P. Teilharda de Chardin, W: W . 

Granat, Teodycea, Lublin 1968, s. 263. 
'' K. Kłósak, "Przyrodnicze" i filozoficzne sformułowanie zagadnienia pochodzenia duszy ludziej, W: Z 

zagadnień filozofii przyrodoznawstwa i filozofii przyrody, t. I,(pod red. K. Kłósaka), Warszawa 1976, s. 230. 
D K. Kłósak, Z teorii i'metodologii filozofii przy rody, Poznań 1989, s. 107-110. 
7 M. Gogacz, Elementarz metafizyki, Warszawa 1987, s. 33-43, 175 
9 S. W. Ślaga, Geneza i stworzenie życia w światopoglądzie chrześcijańskim, W: W kierunku chrześcijańskiej 

kultury, pod red. B. Be/ze, Warszawa 1978, s. 407-420; tenże, Ewolucjonizm - kreacjonizm a panspermia, 
Studia Philosophiae Christionae 20(1984)2, s. 111-127. 

153 



Szczepan Ślaga assumes that the result in form of the existence of a new ontological form 
of being or a new way of the existence comes back in eąual way and directly both to the 
First Reason as to materiał reasons. Such a view on creation as a simultaneous and direct 
causing the result by two 'reason sets' is developed by Ślaga mainly with respect to the issue 
of the beginning of the organie life on Earth as well as in relation to the critical valuation of 
pantheistic creationism set forth by Frederick Hoyl and Charles Wickramasinghe within 
their theory of the cometary panspermy. 

3.3- Cracow scholar 
Similarly to Warsaw scholar this scholar is also differentiated. The dominating streams 

are of Michał Heller and Jozef Życiński. The scientists take the issue of creation with respect 
to either cosmologic theories or analysis carried out in a perspective of a philosophy of 
natural sciences. Because of that the basie problem is a proper meaning of the view of the 
eternal creation 1. Following the views of Jan Stępa they stress that 'it is possible without 
logical contrary to assume the creation of the world in an infinity because the creative act 
does not need to have a time character, that is it does not to be meant as the creative reason 
and of the universe in time precede the result aroused by it. 

If we say that the creation act was completed before ages and today is just out of 
ąuestion, we could place the creation act on the time level. We know thus that God does not 
exist in time and cannot be measured by time. If then the creation was carried out in eternity 
so it is carried out also at present, because the present lasts. It is not difficult to understand, if 
we realize that the creation. For the dependence relation of the world on God has not 
changed, so at present it is the same as it was before the ages2. The mentioned above 
scientists emphasized then that the creationist views do not depend on the definite or 
indefinite time theory of the universe. 

4. 'Scientific' creationism 
Professor Maciej Giertych in papers published in Immaculate Knight (in 1986-1987) 

commenting on Australian author John William George Johnson 'The Crumbling Theory Of 
Evolution' introduced to Polish literaturę, so far unknown, new view on creationism3. This 
creational mainstream, alien for Polish philosophical tradition started strong controversies 
and disputes among the scientific society. Those controversies have inereased after book of 
Johnson was published in Polish after an approval of Warsaw Metropolis signed by Bishop 
Stanisław Kędziora4. It caused a protest of catholic lecturers of philosophy of naturę. 'Futurę 
form of Polish Catholicism depends largely on present forms of cooperation between the 
representatives of natural sciences and Christian philosophy. The artificial creation of false 
conflicts in this respect may cause, in futurę, unpredictable conseąuences leading to aceusing 
the Church of anticlericalism against the science. We are afraid of actions leading in that 
direction and undertaken by ultraconservative fundamentalists, which use the label of 
Catholicism, for popularizing their private view of Christianity, based on parascientifical 
pathology. Curious example of similar practise is a work of John William George Johnson5. 
As a reply Maciej Giertych set forth among others ' I am rejecting the theory of evolution. I do 
so as a biologist, not as theologian. By the way I admit that the stigma of the Creator, which I 
see in naturę is more compatible with the Church philosophy concerning creation than the 

1 M. Heller, Wobec Wszechświata, Kraków 1970, s. 197 
2 J. Stępa, Bóg, świat, człowiek, Tarnów 1947, s. 55 i 57. 
3 M . Giertych, Upadek teorii eimlucji (I-VH), Rycerz Niepokalanej Nr 6, 9, 10-12, (1986) oraz Nr 1 i 2 (1987). 
4 J. W. G. Johnson,Na bezdrożach teorii ewolucji, tłum. z ang.J. Kempski, Warszawa 1989. 
3 M. Heller, S. W. Ślaga, J. Turek, J. Życiński. List, W: Tygodnik Powszechny XLIV (1990) Nr 24, s. 6. 

154 



neck breaking papers of catholic philosophers of naturę trying to compile this science wi th 
parascience referring to eyolution' 1. It is good coincidence that the author of the present 
paper only in 1984 started the discussion around the basie points of scientific' creationists 
paying attention to a danger of regarding them as catholic scientists2. As a scientist and a 
catholic I could not and I still cannot agree because of essentially methodological reason as 
well as philosophical ones that the standpoint of 'scientific' creationism are only a supported 
by my, creationalist view. 

4.1. The look at the history of scientific' creationism 
and its main assumptions 

Views of 'scientific' creationism have developed especially in the USA sińce the 20ties3. It 
may be seen several stages of their development. First of all a fight was started for banning 
the evolution scholarship in schools, later on it was stressed that the creationist and 
evolutionist sciences should be lectured in schools with equal extent of lessons. The 
beginnings of the creationist fraction is tied with the activity of William John Bryan 
(1860-1925) as well as World Christian Fundamental Association set up by William Bernard 
Riley (1861-1947). Since the 30-ties the supporters of the creationist fraction started to set 
up their own structure for finał spread of their ideas. Only in 1935 'Religion A n d Science 
Association' was set up which educated the creationists. In 1941 Calvinist scientists 
established American Scientific Affiliation (ASA) and in 1963 a dozen members of 
American Scientific Academy set up Creation Research Society (CRS). The members of the 
latter Society ought to be Christians and were obliged to swear on the infallibility of the Holy 
Bibie. The activity of the Society focus on proving the non contraries between scientific 
theories and rules of Christian religion. Scientists united in the Society called themselves 
scientific creationists4. In 1970 Creation Science Research Center (CSRC) in San Diego was 
set up, a structure publishing manuals, creationist books. Within a couple of years Henry 
Martin Morris established Institute For Creation Research (IFCR) in which sińce 1981 one 
may be granted scientific degrees. The scientific research of the members of that Institute 
are focused on presenting the arguments impairing the evolutionism. 'Scientific* creationists 
set forth the view 5 that the Holy Bibie is a written word of God and is basis for scientific 
research, which should be compatible. The basie structure of all living creatures - including 
man - are the effects of direct creative act of God - taking, according to the Holy Bibie seven 
days - thus all the biological changes started being effective on that day. As a result they state 
that the biologically evolution is a atheistic concept. They directly say that all the living 
creatures appeared thanks to separate creative acts of God, just as written in the Bibie 6 . 

Moreover the flood depicted in the Genesis, most commonly called the Noah Flood was a 
historical phenomenon of a world wide influence. A n d the Earth is from 60. 000 to 100. 000 
years old 7 . 

1 M. Giertych, W sprawie teorii ewolucji. W: Tygodnik Powszrchny XLIV (1990) Nr 32, s. 8. 
2 K. Kloskowski, Wokół współczesnej problematyki ^r^eyon/zww, Miesięcznik Diecezjalny Gdański, X X V I I I , 

1984, Nr 7-9, s. 205-214. 
J R. L. Numbers,Creationismłn20tb - Century America, Science vol 218 1982, Nr 4572, s. 538-544;J. Skow, 

Crearinism as Social Movement, Science 81, (1981)10, s. 53-54. 
4 A. Montagu, Introduction, W : Science and Creationism (ed. by A. Montagu) Oxford - Melbourne 1984, s. 5-6 
5 J. A. Moore, Creationism in California,^-. Science and its pulblic: The Changing Relationship(eds. by G. 

Holton,W. A. Blanpied),Dodreckt Holland, Boston-USA, 1976, s. 194. 
5 St. D. Deck, Natural Scence and Crearionist Theology, BioScience 32 (1982)8, s. 738. 
7 A. Hammond, L. Margulis, Creatinism as Science, "Science" 81(1981)10, s. 55~56; R. L Numbers, The 

Creationists, Zygon 22(1987)2, s. 133-164. 

155 



4.2. The attempt of materiał and methodological valuation 
Lubos Belka paid an attention to the fact that in Polish literaturę it can be find two critical 

essays analyzing theories of the scientific' creationists1. It is Andrzej Paszewski and 
Kazimierz Kloskowski. 

4.2.1. Critical theories of Andrzej Paszewski 

The objections with respect to 'scientific' creationists are set forth by Andrzej Paszewski 
by criticizing biologie theories included in book of John William George Johnson 2. It 
concentrated them in three groups: mistakes and misunderstandings, eWdence for evolution 
found in currently living creatures, evolutions and religion. 

DDetermining the age of Earth is made by radioisotope procedurę which consists of 
description the radioactive molecuies and the period of its division in a particular materiał. 
On the grounds of that research the age of Earth was determined at from 4 bln to 4 bln 500 
min years. O f course those calculations may be mistaken in a way. There is however, not an 
important mistake which could support a standpoint like that of Johnson that Earth is from 
60. 000 to 100. 000 years old. Moreover Johnson set forth that the incontinuity of mud rocks 
cannot be a result of mountain built movements and transfer of lands, because we do not see 
such movements at present. As a result he impairs remains of organisms revealed in different 
geological layers as a prove that one kind of organisms may start the appearance of some 
new ones. Moreover Johnson makes a fool of himself stating that mutations are the only 
source of changeability and that an individual mutation may change a scrape into feather or a 
f ly leg into cow leg. 

2) The fossil evidence is not an evidence for the biological evolution - says Johnson. 
Nevertheless even for a plain biologist aware of paleobiologie facts, those materials prove 
that the genetic code is common for all the living world, from bacteria to a human being. 
Because of that it is difficult to share the opinion that in every species the identical code 
appeared independently. Moreover the antropologists are pointing out the similarity, on a 
molecular level, of many species, for example man and chimpanzee or gorilla. For instance 
the haemoglobin of a gorilla differs from the human only in two aminoacids, between human 
and pig insulin there is only one aminoacid. Thus this is reasonable conclusion of the 
common origin of all creatures living contemporarily. 

3) John Will iam George Johnson in his paper says that 'the Darwinist evolution gave Lucifer 
a formidable weapon do shock the Christian foundations. The man obtained an alternative. 
He could choose between the creation and evolution'. 

Andrzej Paszewski, commenting on that statement, points out that taking into account the 
evolution is identical for Johnson with rejecting the personality of God and the lost of the 
morał Absolute. As a result evolutionist theory caused the fali of behavior, modernism, 
Marxism, laic humanity and so on. Of course evolution theories are used for many populist 
purposes including fighting the religion. But these are not an efficient reasons to reject it, so 
far if neck breaking demagogy is used in order to reason its fictitious theories. Johnson set 
forth aboard the Noah Arc 14. 000 D W T there had to pack many different species. As it was 
impossible, he assumes that Noe loaded only the youth individuals. Because of that Andrzej 
Paszewski wonders, what Noe should do to avoid carnivorous animals eat others. Besides the 
numerous passengers had to suffer serious illnesses because they should take all parasites 

1 L. Belka, "Yededky" kreacionismus, Praha 1990, s. 37-38. 
2 A. Paszewski. Czy teoria ewolucji naprawdę "się sypie"? % Więź X X X I I (1989)7-8, s. 128-137. 

156 



attacking man wi th them, they also were created. Paszewski asks: what about viruses? Did 
anybody of Noah family suffer from Aids? 

So if the Johnson book is meant as an element of a crusade leading to reasoning that God 
is a creator of everything, the ideas of the author are to be considered as a great 
misunderstanding. The way of reasoning suggested by Johnson cannot be accepted. Thus the 
finał conclusions by Andrzej Paszewski that the work of Johnson effected wi th much worse 
strength than the popularizing the creationist theories is not strange, 

4.2.2. Methodological remarks 

I would like here to analyze the idea of scientific' creationism in a relation to 
evolutionism as well as the selected features of scientific1. 

ł ) 'Scientific' creationists set forth that biological evolution is false2. It is a typical mistake of 
too wide conclusion. The statement concerning the false of biological evolution may be 
referred either to phenomenal aspect of the evolutionary process and its unevidenced 
factographic elements or to theoretical aspect and its unreasonable generalizing. It is obvious 
then for the contemporary biologists3 that the evolutionism consists of two levels. First is 
constituted by the theory of evolution itself as a process of development at all levels of 
matter organization. The particular case here is the biological evolution. Second level 
constitutes of a different kind of interpretation of the vehicles as well as running the 
evolutionary processes that is theories. Those two levels are not at the same stage of 
scientific certainty. So taking into consideration the first level, today no one except 
'scientific' creationism doubts that evolution phenomenon is undoubtful scientific fact. I t is 
confirmed by the results4 of laboratory synthesis dealing w i t h internal similarities and 
differences of the living creatures construction and classification5. Moreover genetic 
research6 is of great importance as the paleontology and comparative analysis are on 
anatomy, histology, cytology, biochemistry7. In case of second level it is to be confirmed 
clearly that evidencibility or falsibility of the evolution theory is an issue difficult for 
judgement. Nevertheless the evolution theory is not only a description of particular facts8. 
Evolution theory explaining the process of phenomenon occurring on our planet for 4 bln 
years, allows us to formulate statements exercisable at generał level particular to 
themselves9. 

2) 'Scientific' creationists assume that the theory of evolution is an atheistic theory and thus 
they impair the existence of God. It is known that the theory of evolution is determined by a 
system of statements concerning the history of development of the living creatures as well as 

1 K. Kłosowski,Metodologiczne uwarunkowania kreacjonizmu naukowego, Miesięcznik Diecezjalny Gdański 
X X X (1986)10-12, s. 434-445¬

2 St. D. Deck, Natural Science and Creationist Tbeology,s. 738, 
3 S. J. Gould, Evolution as Fact and Theory, W: Science and Creationism (ed by A. Montagu), 

Oxford-Melbourne 1984 A, s. 118-123¬
4 E. Mayr,Populacje,gatunki i ewolucja,^rarszawa 1974,s. 13-24 L. Kampfe,Evolurion und 

Stammesges chich te der Organismen, Jena 1980, s, 27-50. 
5 Th. Dobzhansky, The Raw Materials ęf Evolution, The Scientific Monthly 46(1938), s. 445-, G. G. Simpson, 

Thempo and Mode in Evolution, New York 1944 passim. 
6 F. Ayala, The Mechanisms of Evolution, Scientific American 239(1978)3, s. 48-6l;S. S. Chetverikov, 

On certain aspects oj the evolutionary proces from the stnd point of modern genetics, Proceedings of the 
American Philosophical Society 105(1961)2, s. 167-195¬

7 P. P. Gras$e,L'evolution duvivant, Paris 1973, s. 27-43; E. Mayr, £yo/wtt'on, Scientific American 239(1978)3, 
s. 47. 

8 T. Goudge, The Ascent of Life, Toronto 196l , s. 65-79 E. Mayr, The Growth of Biological Thought, 
Cambridge 1982, s. 72. 

9 M. B. Willians, Falsifiable Predictions of Evolutinary Theory, Philosophy of Science 10(1973) s. 518-537; 
A. Rosenberg, The Stucture of Biological Science, Cambridge 1985, s. 137-139 

157 



the vehicles and rules of their transformation. Conseąuently the atheism is a theory denying 
the existence of God. Both those statements related to the assumption two emphasize that 
according to scientific' creationists: 

- There is a contrary between the statements of the evolution theory and the existence of 
God. The evolution theory has to be rejected to retain the religion ideology, according to 
which God is a creator of everything. 

- It may be clearly seen that the 'scientific' creationists do not differentiate the expłoration 
levels. They skip the fact that the knowledge concerning the human being and the world 
and their origin may be an object of both biological research and philosophical or 
theological considerations. But the difference is in the way of approach of challenged 
issues and their reasoning. It does not mean however, that it becomes necessary to reason 
the existence of God within the biological sciences as well as unchallengeable hostility of 
the evolution theory and the fact of the existence of God. 

3) 'Scientific' creationists reject the evolutionism from the biological reasoning 
simultaneously attempting the philosophical, theological dogmas that God is a creator by 
reasoning within those results of biological sciences. It seems that the mistake does not serve 
well neither the creationism meant in an ontological aspect (understood usually as a 
philosophical or theological theory) nor the science, for the philosophical or theological 
dogmas does not need to be reasoned ultraempirically or ultranaturally within the biological 
views. 

4) The ways of ąuoting the arguments by scientific creationists are of deceptively naturę. By 
the way of deception they cheat the reader by granting their arguments the look of 
accordance w i t h the results of biological sciences. The lack of positive valuation of facts 
obstinately rejecting all the reasonable arguments. The construction of the defence of their 
assumptions on this base shows clearly that the 'scientific' creationists are guided by a very 
interesting relation: the more emotions, the less knowledge. Especially significant example of 
such situation is creationist arguments against the laboratory research of the life creation 
process, their objections w i t h respect to some aspects of the evolution theory. For example 
the statement 'life could not appear by chance 3 bln years ago'1 is not absolutely certain if 
one takes into consideration the results of research on abiogenesis process, laboratory 
experiments, shaping of theoretical analysis2. Moreover, the reasonable discussion is almost 
impossible to commence 3, for scientific' creationists always may announce that 'we may not 
achieve anything by way of scientific considerations but only point out that all processes are 
created by God" 4. It seems that the cornerstone of such a narrow minded point of view of 
researched reality is a total ignorance in the scope of the goals of scientific research, 

5) 'Scientific' creationism possesses all features of parascience. Parascientists of that team 
lecture on the structure created by themselves, write papers to magazines established by 
themselves and publish works if they or their sponsors may set up sufficient financing for the 
publishing 5. Moreover, the key rules of 'scientific' creationism may not be executed and its 
peripheral statements which could be executed become false. Moreover the creationist 
explanations are based on peculiarities, that is on wonders, not on scientific data6. 

1 f i , Morris, Scientific Creatinnnism, San Diego 1974, s. 49. 
2 K. Kloskowski, Przypadek jako czynnik abiogenezy, Studia Philosophiae Christianae 21(1985)2, s. 39-78. 
1 R. A. Gallant, To Heli with Evolution, W: Science and Creationism (ed. by A. Montagu) s. 282-305. 

4 D. T. Gish, Evolution: The Fossilis Say No!, San Diego 1972, s. 3-4, 
J M. Gardner,Pseudonauka ipseudouczeni (tłum, z ang. B. Knyżanowski, W. Zonn), Warszawa 1966, s. 23. 
6 S. J. Gould, Creationism; Genesis uersus 19S4B Geology, W: Science and Crearinism (ed by A. Montagu), 

s. 129. 

158 



5. Ideological discussion on 'scientific' creationism 
According to Antoni Hoffman Polish evolutionists are partly to blame for what happens 

now in Poland. The main reason is that for several decades the evolution was presented in 
Poland as a theory that there is no God. But this was a stupid argument, false on the basis. 
Moreover, no one of contemporary serious theologians does not set forth that the creation of 
species was an individual act. The Holy Bibie does not provide a theory that this was an 
individual act, but it is rather more natural say about succession in the species creation. A n d 
this is the succession, by way of proper understanding the Holy Bibie may be meant as 
process taking many millions or even billions of years1. O n the other hand Adam Urbanek 
pays attention on the arguments of scientific' creationism, creationism results mainly from 
religion extremism, not from the scientific theories. That is why the practice of presenting 
natural evidence by recalling the wholly Bibie ąuotations is so blaming 2. It is worth nothing 
that the evolution theory has always a political aspect in Poland and it was lectured as a part 
of ideologie indoctrination 3. Besides this aspect no reasonable man can mean the statements 
of scientific' creationists which, among others, evolution is meant as a workpiece of Satan as 
the entitled and authorized for considering the dispute between the evolution theory and 
philosophical theory of creation. The attempts of solving that dispute were started in the 
óOties aforementioned scientists: Kazimierz Kłósak, Szczepan Ślaga, Michał Heller and the 
others. My personal point of view is that for philosopher of naturę there is a way of 
conciliation of real factors (vehicles and factors of evolution processes) leading to the 
appearance of more complex systems and creationist view on the level of either theology of 
science4 or evolutionary epistemology5. The reasoning of that view goes far beyond the 
scope of present paper. Moreover it is difficult to understand why God, creating the world, 
shall be closer to Christian theory, like Johnson provides, than the mighty God supervising 
the evolution by billions of years. This particular style of arguments of 'scientific' creationists 
may be summarized in that a potential discoverer declares that he produces catholic 
perpeetum mobile operating by way of holy water 6. Moreover, Maciej Giertych and John 
William George Johnson does not believe in evolution and it is their business. However it is 
not true that creationism is contrary to evolution. The alternative to evolution is the view on 
the unchangeability of species7. Thus it cannot be said that the science (about evolution) is 
contrary to philosophic or theological theory (about creation). The Holy Bibie does not 
include any scientific information, conseąuently any detailed sciences does not serve the 
purpose of philosophical or religion information. Summarizing it has to be stressed that the 
theories of 'scientific' creationists set forth thanks to Johnson paper implement three 
monsters into Polish society: ridiculous explanation of the Holy Bibie, devaluated Christian 
science and scientific ignorance8 and thus they (the thesis) become the startpoint for religion 
derision. Nevertheless all that what happens around the Polish edition of Johnson paper as 
well as declarations of Maciej Giertych are probably and shall be contributed in an easier 
pointing the editions w i t h the interpreting of the Christian science on the uncontrarity of 
evolutionist and creationist views as well as the literaturę popularizing the evołution from the 
biological point of view. 

1 A. Hoffman. G/05 w dyskucjt pt. Ewolucja - temat znowu drażliwy?, W: Nauka i przyszłość 1991, nr 8, s. 5. 
2 A. Urbanek, Glos w dyskusji, s, 6 i 7. 
3 T . Bielecki i J. Uchmański, <J/OS w dyskusji, s. 6 i 7. 
4 M. Heller, Stworzenie a ewo łucja, Comumnio I I (1982)4, s. 58-66. 
5 K. Kloskowski, Koncepcje kreacjonizmu iv polskich ośrodkach naukowych W: Z zagadnień filozofii 

przyrodoznawstwa i filozofii przyrody t. X V I (w druku) 
5 J. Życiński, Ewolucja dla wylęknionych, Czas krakowski, 1(1990) nr 125, s. 5. 
7 W. Kossacka, Fundamentaliści i teoria ewolucji. Tygodnik Powszechny XLIV (1990) nr 38, s. 7. 
9 W, {>/k, Recenzja pracy Johnsona, W: Szczecińskie Studia Kościelne, t i . .Szczecin 1991, s. 147, 

159 



1) The Christian creationism operates in Poland within two variations: traditional (classical) 
and evolutionary. 

A ) Traditional creationism. This variation of the creationism by way of philosophical 
analysis (not the natural ones) it points out the finał explanation and uncontraration reason 
of the fact of beings causality (a certain being may exist, but it does not have to). Materiał, 
casual being does not posses the reason for its existence. It is not necessary but as it 
nevertheless exists, it possesses its reason of existence but the external one, in other Being. 
This Being is necessary. It is the creator because it grants a materiał existence to other 
beings. 

B) Evolutionary creationism. This variation points out the possibility of connection in a 
certain methodological and epistemological aspect of the results of natural and 
philosophical research. This aspect in itself refers to reinterpreting the classical solutions of 
Saint Thomas while simultaneously utilizes the views of Saint augustine, Pierre Teilhard De 
Chardin and facing against the results of natural sciences research. W i t h a starting point 
being the result of this 'facing' this is all what can be said about a certain process, being, 
from the phenomenal point of view or from the point of view of natural sciences. The 
results of those views are of hypothetical value, that is they cannot be meant as finał, 
unchangeable, unleverable, but depend on a current development of certain natural 
sciences. 

2) 'Scientific' creationism, as a mainstream alien to Polish philosophical achievements, hardly 
may be classified as a part of any aforementioned standpoints. Nevertheless formulating their 
theories 'scientific' creationists are likely to remind a very essential dogma of the Christian 
creationism, that God is at the beginning of everything. Everything in its existence depends 
on God. This philosophical (ontological) dogma may be completely misunderstood in the 
papers of 'scientific* creationists. There are at least two reasons: It cannot be, currently, set 
forth (without providing efficient stipulations) that the creation is an individual act. It cannot 
be accepted the way of language, direct interpreting the Holy Bibie, it was widely known 
even at the times of Saint Augustin, if however, one means directly the Holy Bibie tale of 
creating Eve by the bone of Adam, so Adam before the creation would have too many bones 
or he became handicapped after the creation, such interpreting obviously leads to derision of 
religion dogma. 

3) 'Scientific' creationism means evolution and creationism as two separate and annihilating 
theories. The alternative to the evolutionism is a view about the unchangeability of species, 
not a creationism. The scientific theory, that is evolutionary theory is not and may not be 
contrary to the ontological or religion theory because each of them has a different scope of 
its dogmatic, different purposes and needs. 

4) 'Scientific* creationism skips the fact that the Holy Bibie is not a manuał of the biological 
science. A t the same time the science based on result of detailed sciences is not an 
information of the philosophical or religion naturę. 

5) From the methodological point of view it is accepted to treat the evolutionary theories as 
well as the creationist theory as complementary assumptions of the beginning and the 
development of the world and life. It is essential within evolutionism to lie the core in the 
answer to the ąuestion: how (the phenomenon is explained by other phenomenon), the 
empiric Ievel, within the creationism however, the core should be laid in the answer to a 
ąuestion: why - philosophical level. 'Scientific' creationists asked both ąuestions: how and 
why on an improper levels. The ąuestion: why appears at the phenomenal level, thus it 

160 



cannot be wondered the necessity of appealing the scientific* creationists to wonders in 
order to explain the seąuence and the essence of the appearance of certain natural 
phenomenon. 

161 



Bibliografia 

S. Adamczyk De existentia substantiali in doctrina Sancte Thomae - Roma 1962. 
S. Adamczyk (1966) Zupełna zależność stworzenia od Stwórcy w nauceŚwiętego Tomasza - Roczniki 

Fiolozoficzne X I V Nr 1,17-31. 
Aristotle Phisicae - Warszawa 1957. 
Saint Augustin De genesi ad litteram libri duodecim - Warszawa 1978. 
F. Ayala The mechanism ojevolution - Scientific American l978 ,CCXXXIX,Nr3 , 48-61, 
L. Belka 'Vedecky' kreacionismus - Praha 1990. 
T. Bielecki Głos w dyskusji - Nauka i Przyszłość 1991, Nr 8, 5-8. 
C. Boyer Cursus philosophiae - Paris 1937. 
S. Chetverikov On certain aspects of the evolutionary process from the standpoint of modern genetics 

- Proceedings Of The American Philosophical Society 1961, CV, Nr 2, 167-195 
S. Deck Natural science and crearionist theology - Bioscience 1982, X X X I I , Nr 8, 735-740. 
T. Dobzhansky The raw materials of euolution - Scientific Monthly 1938, X L V I , 445-449, 
M. Dołęga Kreacjonizm i ewolucjonizm. Ewolucyjny model kreacjonizmu a problem hominizacji 

-Warszawa 1988. 
W. Dyk Recenzja pracy Joha fohnsona - Szczecińskie Studia Kościelne 1991,1, 147, 
R. Gallant To heli with euolution - in: Science and creationism, ed. by A. Montagu, Oxford 1984. 
M. Garder Pseudonauka i pseudouczeni - Warszawa 1966. 
M. Giertych Upadek teorii ewolucji - Rycerz Niepokalanej 1986,1987, Nr6 , 9-12, Nr 1-2. 
M. Giertych Wsprawie teorii ewolucji - Tygodnik Powszechny 1990, XLIV, Nr 32, 8. 
E. Gilison Tomizm, Wprowadzenie do filozofii Świętego Tomasza - Warszawa 1960. 
E. Gilison Elementy filozofii chrześcijańskiej - Warszawa 1965. 
D. Gish Evolution the fossilis say no - San Diego 1972. 
M. Gogacz Elementarz metafizyki - Warszawal987, 
T, Goudge The ascent of life - Toronto 1961, 
S. Gould Creationism; genesis uersus geology - in: Science and creationism, ed. by A. Montagu, Oxford 1984 B. 
S. Gould Euolution as fact and theory - in: Science and creationism, ed. by A. Montagu, Oxford 1984 A. 
P. Grasse L'evolution du vivant - Paris 1973, 
A. Hammond Creationism as science - Science 1981,LXXXI, Nr 10, 55-56 
M. Heller List - Tygodnik Powszechny 1990, XLIV, Nr 24, 6. 
M. Heller Stworzenie a ewolucja - Communio 1982, I I , Nr 4, 58-66. 
M. Heller Wobec wszechświata - Kraków 1970. 
A. Hoffman Głos w dyskusji-Nauka i Przyszłość 1991,Nr8, 5 8, 
J. Johnson Na bezdrożach teorii ewolucji - Warszawa 1989 
L. Kampfe Euolution und Stammensgeschichte der Organismen - Jena 1980, 
K. Kloskowski Koncepcjie kreacjonizmu w polskich ośrodkach naukowych - in-.Z zagadnień filozofii 

przyrodoznawstioa i filozofii przyrody, ed. by M. LubaNski, Vol. X V , Warszawa 1992, 
K. Kloskowski Kreacjonizm a granice poznania - Miesięcznik Diecezjalny Gdański 1986 A X X X , Nr 7-9, 

327-340. 
K. Kloskowski Metodologiczne uwarunkowania kreacjonizmu naukowego - Miesięcznik Diecezjalny 

Gdański 1986 B X X X , Nr 10-12, 423-445-
K. Kloskowski Przypadek jako czynnik abiogenezy - Studia PhilosphiaeChristianae 1985 X X I , Nr 2, 39-78. 
K. Kloskowski Wieloaspektowy urymiar stworzenia iv Summa TheologiaeSwiętego Tomasza - Miesięcznik 

Diecezjalny Gdański 1987 X X X I , Nr 10-12, P435-443. 
K. Kloskowski Wokół współczesnej problematyki kreacjonizmu - Miesięcznik Diecezjalny Gdański 1984, X X V I I I , 

Nr 7-9, 205-214. 
K. Kłósak Poznanie istnienia Boga z pozycji eivolucjonizmu w ujęciu Pierra Teillarda De Chardin 

- Lublin 1968 - Teodycea, 263-268. 
K. Kółsak Przyrodnicze' i filozoficzne sformułowanie zagadnienia pochodzenia duszy ludzkiej - Z Zagadnień 

Filozofii Przyrodoznawstwa i Filozofii Przyrody, Warszawa 1976, Vol I , 191-236. 
K. Kłósak Zagadnienie stworzenia wszechświata w ujęciu Pierra Teillarda De Chardin - Studia Philosophiae 

Christianae 1965 I , Nr 2, 276-293. 
K. Kłósak Z tśorii i metodologii filozofii przyrody - Poznań 1989 
W. Kossacka Fundamentaliści i teoria ewolucji - Tygodnik Powszechny 1990, XLIV, Nr 38, 7. 
S. Kowalczyk A rgument z przygodności na istnienie Boga Świętego Tomasza z Akwinu - Roczniki 

Filozoficzne 1973 X X I , Nr 1, 29-46. 
A. Lalande Yocabulaire techniąue et critiąue de la philosophic - Paris 1972, 
E. Mayr Euolution - Scientific American 1978, CCXXXIX, Nr 3, 47, 
E. Mayr Populacje, gatunki i ewolucja - Warszawa 1974. 
E. Mavr The growth of biological thought - Cambridge 1982 

162 



A. Montagu Introduction - in: Science And Creationism, ed. by A. Montagu, Oxford 1984. 
J. Moore Creationism in California - in: Science and its pubłic the changing relationship, ed. by G. Holton, 

Dodrecht 1976. 
H. Morris Sciennntific creationism - San Diego 1974. 
R. Numbers Crearionism in 20th century America - Science 1982 , (XXXVII I ,Nr4572 , 538-544. 
R. Numbers The creationists - Zygon 1987 X X I I , Nr 2, 133-164. 
A. Paszewski Czy teoria ewolucji naprawdę 'się sypie'?-Więź 1989,XXXII ,Nr7-8 , 128-137. 
A. Podsiad Mały słownik terminów i pojęć filozoficznych - Warszawa 1983. 
A. Rosenberg The structure of biological science - Cambridge 1985. 
G. Simpson Tempo and mode in euolution New York 1944. 
J. Skow Creationism as social mouement - Science 1981,LXXXI, Nr 10, 53-54. 
J. Stępa Bóg, świat, człowiek - Tarnów 1947. 
S. Ślaga Geneza i stworzenie życia w światopoglądzie chrześcijańskim - in: W kierunku chrześcijańskiej kultury, 

Warszwal978, 407-420. 
S. Ślaga Ewolucjonizm - kreacjonizm a panspermia, Studia Philosphiae Christianae, 1984 XX, Nr 2,s. 111-127. 
S. Świerzawski Śimęty Tomasz na nowo odczytany, Kraków 1983-
P. Theilhard De Chardin L union creatwe, ecrits du temps de lagurre, Paris 1965 A. 
P. Theulhard De Chardin Przeskok myśli od kosmosu do kosmogenezy, Warszawa 1965 B -Wybór pism. 
Saint Thomas Summa Theologica - Taurini 1922. 
A. Urbanek Głos w dyskusji - Nauka i Przyszłość 1991, Nr 8, 5-8. 
M. Williams Falsifiable predictions of ruolutlonary theory - Philosophy of Science 1973 X, 518-537. 
J. Życiński Ewolucja dla wylęknionych Czas, I Nr 125, 5. 
J. Życiński Teizm i filozofia analityczna - Kraków 1988. 

163 



Ks. Andrzej K o w a l c z y k 

Ks. Andrzej K o w a l c z y k 

Ks. Grzegorz R a f i ń s k i 

Ks. Grzegorz R a f i ń s k i 

Ks. Janusz B a l i c k i 

Ks. Zdzisław K r o p i d ł o w s k i 

Ks. Kazimierz K l o s k o w s k i 

SPIS TREŚCI 

Motywy zmian w Mateuszowych cytatach 
Starego Testamentu niezgodnych z tekstem 
masoreckim i Septuagintą 5 

Nauka autorów Nowego Testamentu 
o kapłaństwie powszechnym i służebnym . . . . 19 

Rola charyzmatu prorockiego 

we wspólnocie Janowej (J 16,12-15 i 1J) . . . . 25 

Adresaci Ewangelii: 
funkcja retoryczna 1 Kor 2y6-5>4w 1 Kor 1-4 48 
Personalizm etyczny twórczości filmowej 
Krzysztofa Zanussiego 78 

Realizacja miłosierdzia chrześcijańskiego 
w działalności kas samopomocowych 
cechów gdańskich (XVI-XVIII w.) 127 

"Scientific" creationism 
- reception of the theory in Poland 150 


