
STUDIA GDAŃSKIE

TOM TRZYDZIESTY



STUDIA GEDANENSIA

ISSN 0137‒4338

GEDANI OLIVAE 2012



GDAŃSKIE SEMINARIUM DUCHOWNE

STUDIA GDAŃSKIE

TOM XXX

GDAŃSK OLIWA 2012



Komitet Redakcyjny 
ks. Janusz Balicki (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), 
ks. Maciej Bała (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie), 

ks. Wojciech Bęben (Uniwersytet Gdański), ks. Jacek Bramorski (Akademia Muzyczna 
w Gdańsku), ks. Wojciech Cichosz (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu), ks. Andrzej 

Dańczak (Gdańskie Seminarium Duchowne), ks. Józef Niewiadomski 
(Leopold-Franzens-Universität Innsbruck), ks. Jan Perszon (Uniwersytet Mikołaja 

Kopernika w Toruniu), ks. Grzegorz Szamocki (Uniwersytet Gdański) 
 

Zespół redakcyjny 
Redaktor naczelny: ks. Adam Romejko 
Redaktor tematyczny: ks. Jacek Meller 

Redaktor językowy: ks. Maciej Kwiecień 
 

Redaktor Tomu XXX: ks. Jacek Meller 
Korekta: Magdalena Borek 

 
Czasopismo recenzowane 

Recenzenci: członkowie Komitetu Redakcyjnego 
 

Recenzenci tomu 
ks. dr hab. Dariusz Dziadosz 
ks. dr hab. Waldemar Wesoły 

 
Deklaracja o wersji pierwotnej 

Czasopismo jest publikowane w wersji papierowej i elektronicznej. 
Wersją pierwotną jest wydanie papierowe. 

 
Na okładce: fragment ryciny Antoniego Möllera, pt. Widok Gdańska 
z Biskupiej Górki (1592/1593), ze zbiorów Biblioteki Gdańskiej PAN 

 
Adres redakcji 

ul. Bpa E. Nowickiego 3 
80‒330 Gdańsk-Oliwa 

tel.: 58 552-00-50 
fax: 58 552-42-68 

e-mail: studiagdanskie@diecezja.gda.pl 
www.studiagdanskie.diecezja.gda.pl 

 
© Gdańskie Seminarium Duchowne 

 
Skład i projekt okładki: Kamil Smoliński 

 
Druk i oprawa 

Wydawnictwo „Bernardinum“ Sp. z o.o. 
83‒130 Pelplin, ul. Bpa Dominika 11 

tel./fax: 58 536-43-76 
e-mail: biuroobslugi@bernardinum.com.pl 

 
Wydawca 

Gdańskie Seminarium Duchowne 
Kuria Metropolitalna Gdańska 



Spis treści

Od Redakcji . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9

Editorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11

Artykuły

Agnieszka Włoczewska
Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły . . . . . . . . . . . . . 15

Agnieszka K. Haas
„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu i metaforze światła 
we wczesnych poematach Karola Wojtyły . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

Ks. Tomasz Nawracała
Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

Ks. Krzysztof Drews
Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek do Ojczyzny . . . . . . . . 87

Ks. Janusz Szulist
Recepcja Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym
w encyklikach społecznych bł. Jana Pawła II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

Ks. Andrzej Anderwald
Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi . . . . . . . . . . . . . . . 117

Ks. Jacek Grzybowski
Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131

Ks. Tomasz Biedrzycki
25 lat po encyklice Sollicitudo rei socialis Jana Pawła II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Andrzej Jan Chodubski
O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz instytucji 
życia publicznego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

Ks. Marek Żmudziński
Jan Paweł II – Pontifex Maximus dialogu międzyreligijnego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175

Ks. Paweł Bijak
Jan Paweł II jako Conservator Patrimonium Ecclesiae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

Ks. Stanisław Chrobak
Jana Pawła II Pamięć i tożsamość u podstaw nowego humanizmu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203



6 Spis treści

Ks. Wojciech Cichosz
Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności autonomicznej
w świetle encykliki Fides et ratio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

Ks. Mirosław Twardowski
Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do rozwiązania 
kryzysu ekologicznego. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

Ks. Jarosław Babiński
„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

Recenzje i omówienia

Ks. Paweł Bijak (rec.)
Bp Karol Wojtyła, Ewangelia a sztuka. Rekolekcje dla artystów, Instytut 
Dialogu Międzykulturowego im. Jana Pawła II w Krakowie, Fundacja  
Jana Pawła II Ośrodek Dokumentacji i Studium Ponty-katu w Rzymie, 
Kraków – Rzym 2011, ss. 72 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267

ks. Wojciech Cichosz (rec.)
Lucjan Balter SAC, Eschatologia współczesna dla duszpasterzy i katechetów, 
Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 2010, ss. 342. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

ks. Wojciech Cichosz (rec.)
Ks. Józef Krukowski, ks. Wiesław Kraiński, ks. Mirosław Sitarz (red.), Organizacja 
i funkcjonowanie administracji w Kościele, seria Scripta $eologica $oruniensia t. 20, 
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2011, ss. 246. . . . . .  283

ks. Jacek Meller (rec.)
Michele Aramini, Bioetyka dla wszystkich, przeł. L. Wyganowska, eSPe, 
Kraków 2011, ss. 335.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

ks. Adam Romejko (rec.)
Wiktor Moszczynski, Hello, I’m Your Polish Neighbour. All about Poles 
in West London, AuthorHouse™ UK Ltd., Milton Keynes 2010, ss. 155.. . . . . . . . . . . . . . . 291

ks. Adam Romejko (rec.)
ks. Józef Młyński, ks. Władysław Szewczyk, Migracje zarobkowe Polaków. 
Badanie i re%eksje, Biblos, Tarnów 2010, ss. 124. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  295

ks. Adam Romejko (rec.)
Arkadiusz Modrzejewski, Metodologiczne i &lozo&czne podstawy politologii. 
Zarys wykładu, O-cyna „Oko”, Gdańsk – Elbląg 2011, ss. 120. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  301

ks. Adam Romejko (rec.)
Ewa Winnicka, Londyńczycy, Wydawnictwo Czarne, Wołowiec 2011, ss. 205.. . . . . . . . .  307



7Spis treści

ks. Mirosław Twardowski (rec.)
Paweł Bloch: Urojony Bóg Richarda Dawkinsa, Wydawnictwo Flavius: 
Warszawa 2011, ss. 190. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  313

Ks. Dariusz Zagórski (rec.)
Ks. Tomasz Kaczmarek, »Seges Ecclesiae«. Eklezjalny wymiar męczeństwa 
w nauczaniu św. Augustyna, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika, Toruń 2010, ss. 242.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

Contents . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321

Noty o Autorach . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323





Od Redakcji

Powstało już wiele tomów poświęconych życiu, działalności pasterskiej i na-
uczaniu Jana Pawła II. Jedne pisane były na bieżąco, jako komentarz do ak-
tualnych wystąpień i pism, spotkań czy pielgrzymek, inne stanowiły bardziej 
całościowe ujęcie na ponty-katu papieża Polaka lub podsumowanie pewnych 
jego aspektów. Zapewne wiele czasu jeszcze upłynie i wiele atramentu zosta-
nie wylane, nim znaczenie dzieła Jana Pawła II zostanie w pełni zrozumiane 
i ocenione. Dlatego wciąż potrzebna jest praca teologów, -lozofów, ale także 
socjologów czy politologów, aby można było we właściwym świetle zobaczyć 
to, czego uczył i co czynił Błogosławiony Papież.

Niniejszy tom „Studiów Gdańskich” wpisuje się w re>eksję Kościoła nad 
życiem i nauczaniem jego Pasterza. Redakcja zaprosiła badaczy do pochylenia 
się nad słowami i czynami człowieka, na którego spojrzeć można jako na poetę, 
-lozofa, teologa i przewodnika ludu Bożego. Otrzymane artykuły dotyczą prze-
de wszystkim okresu posługi papieskiej, zwłaszcza kwestii szeroko rozumia-
nego dialogu: międzywyznaniowego i międzyreligijnego, dialogu wierzących 
z niewierzącymi, teologów z naukowcami… Warte zauważenia są także teksty 
poświęcone poetyckiej twórczości Karola Wojtyły. Niestety, wśród nadesłanych 
tekstów żaden nie poruszał zagadnień związanych z aktywnością przyszłego 
papieża jako -lozofa-etyka i pasterza archidiecezji krakowskiej. Publikujemy 
zgłoszone prace ze świadomością, że nie wszystkie problemy warte zauważenia 
można ująć w skromnych ramach pisma.

Po raz kolejny „Studia Gdańskie” stały się miejscem prezentacji dorobku 
osób pracujących w wielu ośrodkach naukowych: Gdańsku, Opolu, Olsztynie, 
Rzeszowie, Poznaniu, Toruniu i Warszawie. Współpraca i otwarta wymiana 
myśli są warunkiem rozwoju nauki; poznawanie prawdy jest zawsze owocem 
zaangażowania wielu osób.

„Studia Gdańskie” są nie tylko efektem intelektualnego wysiłku publikują-
cych swoje teksty autorów; ukazują się one dzięki życzliwości i wsparciu wielu 
osób. Słowa szczególnej wdzięczności Redakcja kieruje do Ks. Arcybiskupa Sła-
woja Leszka Głódzia za wsparcie materialne, bez którego niemożliwa byłaby 
praca edytorska.

ks. Jacek Meller

studia gdańskie
tom xxx



 



Editorial

Many volumes devoted to the life, pastoral activity and the teaching of John 
Paul II have been written. Some of them were written in the normal course, 
as a commentary to the current speeches and letters, meetings or pilgrimages, 
others constituted more comprehensive depiction of the Polish pope ponti-cate 
or summary of some of its aspects. Presumably a lot of time will pass by and 
a lot of ink will be used, before the meaning of the result of John Paul II is un-
derstood and appreciated. Qat is why the work of theologians, philosophers 
but also sociologists and political scientists is still necessary to see in the right 
light, what the Blessed Pope taught and did.

Qe present volume of ”Studia Gdańskie” writes itself into the re>ection of 
the Church over the life and teaching of her Shepherd. Qe editorial staV invited 
the researchers to lean over the words and deeds of the human being we can 
look at, as a poet, philosopher, theologian and the guide of God’s people. Qe 
received articles deal mainly with the papal ministry, especially the issue of 
the dialogue understood widely: interfaith and interreligion, the dialogue with 
believers and nonbelievers, theologians and scientists.

Texts devoted to poetic activity of Karol Wojtyła are worth noticing. Un-
fortunately, none of the presented texts touched the issues connected with the 
activities of the future pope as a philosopher and ethicist and the shepherd of 
the Kraków Archdiocese. We publish the presented works aware of the fact that 
not all the problems worth noticing can be incorporated in the modest frames 
of the publication.

”Studia Gdańskie” became yet again the place of presentation of the work of 
people working in many scienti-c centres: Gdańsk, Opole, Olsztyn, Rzeszów, 
Poznań, Toruń and Warsaw. Cooperation and open exchange of thoughts is the 
condition of the development of science; learning the truth is always the fruit 
of many people being engaged.

”Studia Gdańskie” is not only the eVect of intellectual eVort of the authors 
publishing their texts; it appears thanks to kindness and support of many peo-
ple. Qe Editorial StaV direct the words of special gratitude to Fr. Archbishop 
Sławoj Leszek Głódź for his material support, without which the editorial work 
would not be possible.

Fr. Jacek Meller

studia gdańskie
tom xxx





ART YKUŁY





Agnieszka Włoczewska

Wydział Filologiczny
Uniwersytet w Białymstoku

Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor  
w utworach Karola Wojtyły

Streszczenie: Spośród tekstów beletrystycznych Karola Wojtyły zachowały 
się dwadzieścia dwa utwory. Można je podzielić tematycznie na trzy okre-
sy: chrześcijańsko-słowiański (1938–1940), mistyczny (1944–1952 oraz 
2002), personalistyczny i zaangażowany (1952–1978). W drugim z nich, 
mistycznym, ujawnia się specy-czna sieć metafor obsesyjnych, powracają 
antynomiczne obrazy mroku i światła; nocy i blasku; ciszy i zgiełku; prze-
strzeni zamkniętej i otwartej; granicy i bezmiaru. Symbolizują one drogę 
człowieka ku Bogu, złożoną z trzech stopni: wyboru – oświecenia – wia-
ry, które streszczają się w zmienionym nieco szyku cnót Boskich: wiary 
– miłości – nadziei. Widać je zwłaszcza w utworze Pieśń o Bogu ukrytym 
i w misteryjnym dramacie Brat naszego Boga. Taka metaforyka Wojtyły 
ukształtowała się pod wpływem metody medytacyjnej i poezji św. Jana 
od Krzyża, XVII-wiecznego mistyka hiszpańskiego. Analizy psychokry-
tyczna i intertekstualna pozwalają uchwycić siłę świętojanowego oddziały-
wania na pisma, estetykę, retorykę i techniki pisarskie przyszłego papieża.

Słowa kluczowe: ikona, intertekstualność, miłość, mistyka, mrok, na-
dzieja, noc, oświecenie, psychokrytyka, światło, wiara, sieć metaforyczna.

Badacz, próbując analizować pisma Karola Wojtyły – papieża Jana Pawła II, staje 
wobec podstawowych pytań o ich istotę: które teksty zaklasy-kować jako teo-
logiczne, a które jako beletrystyczne? Czy takie rozdzielenie w ogóle jest moż-
liwe i zasadne? W niniejszych rozważaniach będziemy określać jako literaturę 
piękną tę, którą sam autor zde-niował jako taką i która -guruje w bibliogra-ach 
i w biogra-ach w dziale „utwory”1. Spróbujemy postawić wobec niej standardo-
we pytania historycznoliterackie: czy można wyodrębnić etapy tej twórczości? 
Które daty przyjąć jako cezurę? Jaką metodę badań zastosować, by określić jak 
najpełniej ich wartość estetyczną? Jak zakwali-kować gatunkowo poszczególne 
dzieła? Ustaliwszy rozwój chronologiczny twórczości Wojtyły poddamy analizie 
dwa wybrane utwory – Pieśń o Bogu ukrytym (I) i Brata naszego Boga. Jako 
narzędzia użyjemy metody psychokrytycznej Charlesa Maurona. Zakłada ona, 
że w dziełach odzwierciedla się podświadomość autora; pewne metafory zwane 

1 Por. K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice * Tryptyk rzymski, Jan Paweł II, Kraków 2004, s. 591; 
A. Bujak, M. Rożek, Wojtyła, Wrocław 1997, s. 222.

studia gdańskie
tom xxx



16 Agnieszka Włoczewska

obsesyjnymi, nieustannie powracają i wyrażają najbardziej ukryte myśli, dąże-
nia, pragnienia. Metoda zasadza się na czterech etapach poszukiwań: zestawie-
niu wszystkich bądź wybranych tekstów pisarza; przestudiowaniu ich struktury 
i wyłonieniu powtarzających się obrazów; określeniu mitu osobowego autora; 
odniesieniu go do biogra-i. Na ostatnim etapie można też wskazywać źródła 
inspiracji twórcy. Przy powierzchownej i niepogłębionej lekturze metaforyka 
Wojtyły wydaje się trudna i hermetycznie symboliczna, gdyż posługuje się 
obrazami nieugruntowanymi w uniwersalnym imaginarium i świeckiej poezji. 
Obiektywna psychokrytyka i odniesienia intertekstualne odkrywają głębię tych 
tekstów, dostarczają doń kluczy interpretacyjnych i pozwalają w pełni doce-
nić bogactwo treściowo-formalne. W perspektywie psychokrytycznej utwory 
przedstawiają biogra-ę duchowości i ukazują Wojtyłę jako poetę-kontempla-
tyka zanurzonego w Boskim trwaniu. Intertekstualność, jaka zachodzi między 
nimi a XVII-wieczną mistyką hiszpańską, pozwala kategoryzować je jako na-
wiązanie do wielkiej tradycji biblijnej dzieł natchnionych.

Wojtyła zaczął pisać wiersze jeszcze przed drugą wojną, w 1938 roku, jako stu-
dent -lologii polskiej na Wydziale Filologicznym Uniwersytetu Jagiellońskiego. 
Zachowały się one w rękopisach i nie były o-cjalnie publikowane do lat 80., gdyż 
autor uważał je za próby literackie, niedoskonałe i niedojrzałe. Już jako papież, w au-
tobiogra-i Dar i tajemnica2, wskazywał, że debiutował w czarnych latach okupacji 
niemieckiej. 1 września 1939 rozpoczął II rok, ale zajęcia potrwały tylko do 6 listo-
pada, dnia wywiezienia profesorów do obozu koncentracyjnego w Sachsenhausen. 
Na tym urwał się okres studiów i rozpoczął czas samodzielnej nauki, w którym 
Wojtyła starał się dużo czytać. Pisał teksty, które ogłaszał później w czasopismach 
„Głos Karmelu”, „Tygodnik Powszechny” i „Znak”. Jednak nie podpisywał ich swym 
nazwiskiem, lecz opatrywał pseudonimami: Andrzej Jawień, Stanisław Andrzej 
Gruda lub kryptonimem A.J. Po latach utwory te określił jako „młodzieńcze”3, pod-
chodził do nich z pewną rezerwą i właściwym sobie poczuciem humoru4, niechęt-
nie wyrażając zgodę na ich publikację5. Przytoczmy tu zachowane utwory Karola 
Wojtyły – Jana Pawła II w chronologicznym układzie powstawania6:

2 Jan Paweł II, Dar i tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich, Kraków 1996.
3 Tamże, s. 11.
4 Jerzy Turowicz i Marek Skwarnicki, przygotowując edycję Poezji i dramatów, postanowili 

włączyć młodzieńcze wiersze do tomu. Konsultowali się osobiście z papieżem w tej sprawie, lecz 
ten niechętny był publikowaniu debiutanckich wierszy: „Autor powodowany był przekonaniem 
o niedojrzałości artystycznej tych utworów, dlatego wpadłem na pomysł, by stworzyć w książ-
ce dział »Juvenilia« z góry przesądzający o tym, że Magni&cat, Hiob i Jeremiasz są traktowane 
na prawach »taryfy ulgowej«”. Gdy w 2002 papież konsultował ze Skwarnickim wydanie Trypty-
ku rzymskiego, wciąż pozostawał sceptyczny i pełen wątpliwości co do swej twórczości. Wresz-
cie skomentował z autoironią: „Naprzód »Juvenilia«, a na końcu »Senilia«”. Zob. M. Skwarnicki, 
Poetycka droga Papieża Wojtyły, w: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice…, s. 7. 9.

5 Tamże, s. 5–22.
6 Teksty, które się nie zachowały, to: Ballady beskidzkie (1939); Dawid. Dramat (1939); por. 

A. Bujak, M. Rożek, dz. cyt., s. 222.



17Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

Renesansowy psałterz (Księga słowiańska) – 1938–1939;
Hiob. Drama ze Starego testamentu oraz Jeremiasz. Drama narodowe w trzech 
działach – 1940;
Pieśń o Bogu ukrytym – 1944; „Głos Karmelu” 1946, nr 1–2, 3; druk bez 
podania nazwiska;
Brat naszego Boga – 1945 i 1950 (dwie wersje);
Pieśń o blasku wody oraz Matka – 1950; „Tygodnik Powszechny” 1950, 
nr 19 oraz 50; pseudonim Andrzej Jawień;
Myśl jest przestrzenią dziwną – 1952; „Tygodnik Powszechny” 1952, nr 42, 
pseudonim Andrzej Jawień;
Kamieniołom – 1956; „Znak” 1957, nr 6, pseudonim Andrzej Jawień;
Pro&le Cyrenajczyka – 1957; „Tygodnik Powszechny” 1958, nr 13, pseudo-
nim Andrzej Jawień;
Przed sklepem jubilera. Medytacja o sakramencie małżeństwa przechodząca 
chwilami w dramat – 1960; „Znak” 1960, nr 12, pseudonim Andrzej Jawień;
Narodziny wyznawców – 1961; „Znak” 1963, nr 11, kryptonim A.J.;
Kościół (fragmenty) – 1962; „Znak” 1963, nr 11, kryptonim A.J.;
Promieniowanie ojcostwa (misterium) – 1964; „Znak” 1979, nr 11, pseudo-
nim Stanisław Andrzej Gruda;
Rozważania o ojcostwie – 1964; „Znak” 1964, nr 5, kryptonim A.J.;
Wędrówka do miejsc świętych – 1965; „Znak” 1965, nr 6, kryptonim A.J.;
Wigilia wielkanocna 1966 – 1966; „Znak” 1966, nr 4, kryptonim A.J.;
Myśląc Ojczyzna… – 1974; „Znak” 1979, nr 1–2, pseudonim Stanisław 
Andrzej Gruda;
Rozważania o śmierci – 1975; „Znak” 1975, nr 3, pseudonim Stanisław 
Andrzej Gruda;
Odkupienie szuka twego kształtu, by wejść w niepokój wszystkich ludzi – 1978 
(przed 16 października); „Znak” 1979, nr 10, pseudonim Stanisław Andrzej 
Gruda;
Stanisław – 1978 (przed 16 października); „Znak” 1979, nr 7–8;
Tryptyk rzymski – 20027.
Niektóre bibliogra-e wymieniają cztery zachowane w rękopisach utwory: 

Mściciele, Proletariat, Przełom, Har&arz (z lat 1939–1944) jako teksty Wojtyły8. 
Jednak w rozmowie ze Skwarnickim, już jako papież, zwrócił uwagę, że trzy 
pierwsze w ogóle nie są jego autorstwa, zaś Har&arz jest kompilacją fragmentów 
Akropolis Wyspiańskiego. Opracował ją najprawdopodobniej na użytek Teatru 
Rapsodycznego9.

Na podstawie analizy tematycznej utworów można wyodrębnić trzy okre-
sy twórczości: słowiańsko-chrześcijański w latach 1938–1940; mistyczny 
w latach 1944–1952 (oraz Tryptyk rzymski, 2002); personalistyczny i poezji 

7 Por. A. Bujak, M. Rożek, dz. cyt., s. 222; K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice…, s. 591–592.
8 A. Bujak, M. Rożek, dz. cyt., s. 222.
9 M. Skwarnicki, dz. cyt., s. 8.



18 Agnieszka Włoczewska

zaangażowanej w latach 1952–1978. Estetyka każdego z nich rodziła się z głę-
bokich przemyśleń oraz czerpała z różnych wzorców literackich, -lozo-cznych 
i teologicznych, przez co cechuje się różnorodnością intertekstualną.

W pierwszych dziełach widać wpływy romantyków, zwłaszcza cenionego 
przez Wojtyłę Cypriana Kamila Norwida, Juliusza Słowackiego, oraz moder-
nistów. Zachwyt nad otaczającym światem – pięknem polskich gór, pól, łanów 
zbóż – łączy się z a-rmacją życia i pracy ludzkiej (także tej przy udziale ma-
szyn). Nasuwa się na myśl podobieństwo do ruchów unanimistycznego, futu-
rystycznego czy ekspresjonizmu, rozpowszechnionych w Europie Zachodniej 
w pierwszych dekadach XX w. i przebijających z poezji Leśmiana. Wiersze uka-
zują w sposób synkretyczny bogactwo kultury słowiańskiej i jej wielowiekowe 
związki z dziedzictwem antyku. Rozwój tej słowiańsko-chrześcijańskiej twór-
czości został brutalnie przerwany w 1939, tragiczne doświadczenia przekreśliły 
de-nitywnie możliwość powrotu do przedwojennej sielskiej tematyki. Po ogło-
szeniu Hioba i Jeremiasza, dramatów nawiązujących do Biblii i ilustrujących 
grozę sytuacji, Wojtyła zaprzestał pisania na cztery lata, od 1940 do 1944 roku.

Nie był to jednak czas jałowy, przeciwnie – okazał się brzemiennym i osta-
tecznie zaważył na losie młodego człowieka. Dramatyczne przeżycia wyjaskra-
wiły w nim świadomość sensu bytu i konieczność przyjęcia postawy wobec 
wydarzeń. Wrażliwy i rozbudzony intelektualnie student polonistyki stanął 
w obliczu wyboru drogi i sprecyzowania życiowego powołania. Podjęta głębo-
ka re>eksja odzwierciedla się w utworach literackich powstałych po 1944 roku, 
w okresie mistycznym. Widać w nich radykalną zmianę metaforyki, polegającą 
na porzuceniu klarownych biblijnych alegorii, obrazów z krajobrazu lokalnego 
i rzeczywistości dostępnej bezpośrednio poznaniu zmysłowemu. Teksty kon-
centrują się na świecie wewnętrznym, jednak nie jest to świat czczej wyobraźni, 
sławiącej sztukę samą w sobie i dowodzącej umiejętnego tworzenia nowych wi-
zji artystycznych. Piękno nie stanowi jedynego superlatywu. Nowa metaforyka 
odsyła do świata meta-zyki, stanowi świadectwo indywidualnych doświadczeń 
na drodze ku Bogu. Autor dzieli się swymi duchowymi przeżyciami, sięgając 
do XVII-wiecznych metod kontemplacyjnych mistyków hiszpańskich.

Kolejny etap twórczości, personalistyczny10 i zaangażowany społecznie, 
operuje metaforyką jednostki w zbiorowości i dotyka problemu relacji. Nie-
wątpliwie wpływ wywarły tutaj pierwsze doświadczenia duszpasterskie. Młody 

10 Personalizm, od łac. persona – osoba: określenie różnych kierunków współczesnej -lozo-
-i, badających autonomiczną wartość osobowości, przykładających szczególną wagę do pojęcia 
osoby. Terminu użył po raz pierwszy Friedrich Schleiermacher na określenie koncepcji Boga 
osobowego, która była przeciwstawna panteizmowi. Wśród nurtów personalizmu wymienia się: 
1. system -lozo-czny Charlesa Renouviera; 2. wszystkie koncepcje -lozo-czne, które uznawały 
szczególną rolę osoby ludzkiej jako bytu wykraczającego poza naturę i historię (m.in. Bowne, 
Flewelling, McTaggart); 3. nurt XX-wiecznej -lozo-i, który głosił nadrzędność wartości osoby 
ludzkiej wobec uwarunkowań społeczno-ekonomicznych oraz historycznych; rozwinął się on 
w dwóch wersjach: humanizmu integralnego (J. Maritain, J. Tischner, Jan Paweł II) oraz wersji 
społecznej (E. Mounier).



19Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

kapłan stanął w obliczu rzeszy wiernych, ci jednak nigdy nie stali się dla niego 
anonimowym tłumem ani tym bardziej masą. Patrząc na zgromadzenie, Woj-
tyła dostrzegał poszczególne twarze, jakby starając się przeniknąć i zrozumieć 
ich problemy, troski, radości. Personalistyczny światopogląd stanowi też po-
chodną wcześniejszych przeżyć, zwłaszcza wspomnienia ludzkiej solidarności 
i braterstwa z okresu wojny (teatr, praca w kamieniołomie). Wiersze Kamie-
niołom, Wigilia Wielkanocy wyrażają doświadczenie jednostki w zbiorowości.

Podział tematyczny i jego etapy znajdują odzwierciedlenie w biogra-i au-
tora, w jego rozwoju duchowym i odkrywaniu powołania. Cezury literackie 
nie pokrywają się oczywiście dokładnie z datami wydarzeń. Każdy z okre-
sów cechuje się odmienną siecią metafor i różnymi technikami pisania, choć 
w tym zakresie zmiany nie są aż tak radykalne. Autor od początku żywił wy-
raźne upodobanie do form dłuższych. W okresie słowiańsko-chrześcijańskim 
mają one jeszcze budowę dość regularną, stro-czną i rymowaną; te po roku 
1944 trudniej zakwali-kować. Nie odpowiadają bowiem w pełni żadnemu 
ze znanych gatunków, na co zwraca uwagę Krzysztof Dybciak w Trudnych 
spotkaniach11.

W dalszych rozważaniach skupimy się na okresie mistycznym. Anali-
za dwóch utworów: Pieśni o Bogu ukrytym i Brata naszego Boga pod kątem 
powracających metafor okazuje się owocna i istotna przy rozważaniach nad 
kwestią kwali-kacji gatunkowej dzieł. Nowe symbole można pogrupować 
w kilka większych zbiorów. Są to, między innymi, granica wyrażana jako 
brzeg, krawędź, próg, studnia, łan zboża; światło ujmowane jako blask, iskra, 
lampa, słońce, przejrzystość; noc wyobrażona jako mrok, ciemność; woda 
wyrażana jako morze, kropla, fala i ponownie studnia; cisza określana jako 
milczenie, trwanie bez słów. Typowa jest również nadchodząca lub przywoły-
wana postać pisana wielką literą, lecz nienazywana: Ktoś, Przyjaciel, Tamten, 
która prowadzi dialog z „ja”. Obrazy te zestawiane są w antynomiczne pary, 
autor operuje techniką kontrastu i posługuje się takimi chwytami retorycz-
nymi jak antyteza, elipsa czy oksymoron. Należy jednak przede wszystkim 
podkreślić, że są to paralelizmy, pojawiają się bowiem we wszystkich utwo-
rach mistycznego okresu. Według nomenklatury psychokrytycznej Maurona 
tworzą one sieć metafor obsesyjnych.

Pieśń o Bogu ukrytym ma nieregularną budowę: składa się z 17 części 
o zmiennej liczbie strof, które z kolei mają różną liczbę wersów o różnej licz-
bie sylab. Rymy są nieregularne, najczęściej krzyżowe i żeńskie. Tematycznie 
utwór dzieli się na trzy większe całości: wahanie i wybór (strofy 1–4), oświe-
cenie (strofy 5–16) i zawierzenie (strofa 17). Pierwsza grupa opisuje moment 
uświadomienia sobie dualizmu istnienia: podmiot liryczny, uniwersalne ja-ob-
serwator odkrywa, że za materią, w której funkcjonuje jako realny byt, istnieje 
jakiś meta-zyczny bezmiar, tak bliski, a jednocześnie niedostępny ad hoc:

11 K. Dybciak, Trudne spotkania. Literatura polska XX wieku wobec religii, Kraków 2005, 
s. 230–254.



20 Agnieszka Włoczewska

Dalekie wybrzeża ciszy zaczynają się tuż za progiem
Nie przefruniesz tamtędy jak ptak.
Musisz stanąć i patrzeć coraz głębiej i głębiej,
aż nie zdołasz już odchylić duszy od dna (s. 77)12.

Człowiek zaczyna stawiać fundamentalne pytania o naturę tamtego bezmiaru: 
co to za meta-zyka? Czym jest ów próg – granica? Jaką postawę przyjąć wobec 
faktu istnienia innego świata? Czy pozostać w rzeczywistości materialnej, czy 
próbować przeniknąć do nadprzyrodzoności? Niczym u Kierkegaarda, rysuje 
się wybór: albo… albo13. „Dalekie wybrzeża” zostają też określone jako Życie 
pisane wielką literą, a więc superlatyw, w którym trwa się bez końca w jasnoś-
ci i prostocie. Aby go doświadczyć, trzeba „stanąć i patrzeć”, czyli wyrwać się 
z wiru i pędu codziennych spraw:

Objęty tajemniczym pięknem wieczności!
Trwać i trwać. Nie przerywać odlotów
Cieniom, tylko trwać
Coraz jaśniej i prościej (s. 77).

Człowiek odkrywa jednocześnie, że o własnych siłach nie jest w stanie przekro-
czyć granicy między światem materialnym a meta-zycznym. Brak też pewności 
(rozumianej jako racjonalny, empiryczny dowód), że owo Życie nie jest jakąś 
ułudą. Zaczyna się zatem etap wahania. Niepewność i strach rywalizują z tęsk-
notą za wiecznością, pchają do ucieczki przed Tym, który nadchodzi z trans-
cendentnego bezmiaru:

Myślałeś, że cię życie ukryje przed tamtym Życiem
w głębiny przechylonym. (…)
Tymczasem wciąż ustępujesz przed Kimś, co stamtąd nadchodzi
zamykając za sobą cicho drzwi izdebki maleńkiej –
a idąc krok łagodzi
– i tą ciszą tra-a najgłębiej (s. 77).

Ucieczka i lęk wyrażone są nie tylko za pomocą obrazu szczelnie zamkniętej 
izdebki, lecz także morza głębokiego, cichego i chłodnego, które symbolizuje 
miraż i fałszywy trop:

Nie taki jest żywioł światła.
Kiedy morze cię szybko ukrywa
I roztapia w milczącej głębi
– światło od fal powłóczystych prostopadłe blaski oderwie
i z wolna kończy się morze, a jasność napływa.

12 Wszystkie cytaty z Pieśni o Bogu ukrytym za: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice…, numery 
stron w nawiasach.

13 S. Kierkegaard, Albo… albo, Warszawa 1976.



21Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

A wtedy, zewsząd widoczny, w zwierciadłach dalekich i bliskich
widzisz swój cień.
Jak się ukryjesz w tym Świetle?
Za małoś jest przeźroczysty,
a jasność zewsząd tchnie (s. 79).

Metafory szkła i lustra sugerują przepuszczanie światła i odbijanie jego promieni, 
ale do tego muszą być czyste. Oznacza to, że człowiek ma się ogołocić, czyli 
wyrzec się dóbr ziemskich, odstąpić od powszednich spraw, przekreślić swe 
plany i całkowicie zawierzyć Miłości. Osoba przeźroczysta – kontemplująca 
i rozmodlona – wskazuje innym ludziom Boga.

Ten, kto raz choćby doświadczył meta-zycznego bezkresu i starał się go po-
znać, zostaje dotknięty Miłością i wchodzi w stan oświecenia, o którym mówi 
druga część utworu, strofy od 5 do 16:

Miłość mi wszystko wyjaśniła,
miłość wszystko rozwiązała –
dlatego uwielbiam tę Miłość,
gdziekolwiek by przebywała (s. 79).

Podjęta decyzja o całkowitym oddaniu się Miłości niweluje pierwotny lęk:

Więc w takiej ciszy ukryty ja-liść,
oswobodzony od wiatru,
już się nie troskam o żaden z upadających dni,
gdy wiem, że wszystkie upadną (s. 79).

Oświecenie – wniknięcie Boskiego pierwiastka w życie ludzkie – zostało wyra-
żone metaforą Boga zstępującego na brzegi duszy. Spotkanie dokonuje się zatem 
gdzieś na granicy, między tym, co ludzkie a tym, co Boskie. Bóg, po to, by wyjść 
człowiekowi naprzeciw, uniża się dobrowolnie, ogałaca i wciela. Bierze na siebie 
głód, chłód i cierpienie, ludziom zaś udziela swej radości:

Uwielbiam cię, siano wonne, bo nie znajduję w tobie
dumy dojrzałych kłosów.
Uwielbiam cię, siano wonne, któreś tuliło w sobie
Dziecinę bosą.

Uwielbiam cię, drzewo surowe, bo nie znajduję skargi
w twoich opadłych liściach.
Uwielbiam cię, drzewo surowe, boś kryło Jego barki
w krwawych okiściach.

Uwielbiam cię, blade światło pszennego chleba
(…)
Aż dotąd doszedł Bóg i zatrzymał się o krok od nicości,
tak blisko naszych oczu.



22 Agnieszka Włoczewska

Zdawało się sercom otwartym, zdawało się sercom prostym,
że zniknął w cieniu kłosów (s. 82).

Okazuje się jednak, że w materialnym świecie za oświecenie nie dostaje się żad-
nej nagrody, nie następuje po nim radosne trwanie w błogiej i leniwej szczęśli-
wości. Przeciwnie, człowiek musi podjąć trud spotkania się. Oświecenie to tylko 
krótki moment intensywnego szczęścia, który uchyla rąbka tajemnicy i rozpo-
czyna żmudny proces przemiany oraz drogę ku pełnemu zjednoczeniu z Bo-
giem w wieczności. Dlatego spotykamy u Wojtyły metaforę osoby wchodzącej 
w mrok. Noc symbolizuje ogołocenie się, czyli rezygnację z ambicji, wyzby-
cie wszelkich doczesnych dóbr, tak materialnych, jak i duchowych. W Pieśni 
o Bogu ukrytym pojawia się apostrofa do helleńskich mistrzów, którą należy 
interpretować jako wezwanie do porzucenia prób zmysłowego poznawania 
świata i czczego -lozofowania nad bytem, który i tak się wymyka, stanowiąc 
niezgłębioną tajemnicę. Prawdziwym i jedynym istotnym zadaniem człowieka 
jest kontemplacja „Piękna rzeczywistego utajonego pod żywą krwią”, a więc 
tajemnicy Wcielenia i Zmartwychwstania:

Co to znaczy, że tyle dostrzegam, gdy nic nie widzę (…)
Im bardziej wzrok natężam, tym widzę mniej (…)
Z wolna słowom odbieram blask,
spędzam myśli jak gromadę cieni,
– z wolna wszystko napełniam nicością,
która czeka na dzień stworzenia.

To dlatego, by otworzyć przestrzeń
dla wyciągniętych Twych rąk,
to dlatego, by przybliżyć wieczność,
w którą byś tchnął.

Nie nasycony jednym dniem stworzenia,
coraz większej pożądam nicości
aby serce nakłonić do tchnienia
Twojej Miłości (s. 80–81).

Człowiek oświecony Bożą łaską wchodzi w relację dialogu, który stanowi 
typowy element utworów Wojtyły. Początkowo jest to rozmowa, którą toczą 
ze sobą „ja” ziemskie i materialne z „ja” tęskniącym za Absolutem. Po momen-
cie oświecenia dialog toczy się z tym, co Boskie. Jest on przedziwny, gdyż od-
bywa się w ciszy i milczeniu, przypomina rozważanie i kontemplację. Docho-
dzi do zmiany perspektywy patrzenia na świat i własne możliwości. Milczenie 
i ukrycie się Boga przestają być przeszkodą na drodze ku Niemu. Przeciwnie, 
są stanem trwania w zawierzeniu, w którym prawdziwie dotyka się Absolutu.

Trzecia, ostatnia część pieśni (strofa 17) wyraża dojrzałą wiarę. Bóg ukryty 
przed zmysłami i inteligencją po prostu jest, wie o Nim dusza i oświecone serce 
człowieka. Pojawiają się znowu symbole wybrzeży, wody, ciszy, izdebki, kłosów. 



23Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

Już jednak nie są to przeszkody czy wyzwania, lecz miejsca trwania w oczeki-
waniu na ostateczne zjednoczenie:

Zabierz mnie, Mistrzu, do Efram, i pozwól tam z sobą pozostać,
Gdzie ciszy dalekie wybrzeża opadają na skrzydłach ptaków,
Jak zieleń, jak fala bujna, nie zmącona dotknięciem wiosła,
Jak koło szerokie na wodzie, nie spłoszone cieniem przestrachu.

Dzięki, żeś miejsce duszy tak daleko odsunął od zgiełku
I w nim przebywasz przyjaźnie otoczony dziwnym ubóstwem,
Niezmierny, ledwo celkę zajmujesz maleńką,
Kochasz miejsca bezludne i puste.

Bo jesteś samą Ciszą, wielkim Milczeniem,
Uwolnij mnie już od głosu,
A przejmij tylko dreszczem Twojego Istnienia,
Dreszczem wiatru w dojrzałych kłosach (s. 85).

Pieśń o Bogu ukrytym opisuje trzy etapy drogi ku Bogu: odkrycie meta-zycz-
nego świata, oświecenie Miłością, zawierzenie. Triada nawiązuje nie tylko 
do trzech cnót Boskich: wiary, nadziei i miłości. Jak dalej zobaczymy, wystę-
pująca tu retoryka jest intertekstem i nabiera szczególnej głębi w zestawieniu 
z XVII-wieczną tradycją mistyczną. Daje to z kolei dowód niezwykłej – jak 
na tak młodego człowieka, jakim był autor w 1944 r. – głębi wiary i intensyw-
ność duchowych przeżyć.

W tym samym klimacie utrzymany jest dramat z okresu mistycznego Brat 
naszego Boga. Pojawiają się znów światło, ciemność, zwierciadła, odbicie, cisza. 
Jak zaznacza autor, jest to studium pochylające się z troskliwą wnikliwością 
nad faktem człowieczeństwa (s. 341)14. Zostało ono poświęcone postaci Adama 
Chmielowskiego – Brata Alberta15. Podobnie jak Pieśń o Bogu ukrytym, dramat 
dzieli się na trzy części tematyczne: okres poszukiwania Boga i dochodzenia 
do zjednoczenia z Nim; moment oświecenia oraz okres ciemności, czyli czas 
służby w zawierzeniu, pełen trudu i pokus zwątpienia.

Poznajemy bohatera tuż po powrocie do Krakowa z Monachium, jednego 
z XIX-wiecznych centrów kulturowych Europy. Adam, malarz cieszący się coraz 
większą renomą, przygotowuje się do wystawy płócien. Z rozmowy jego przy-
jaciół dowiadujemy się, że wypracował swoistą -lozo-ę malarstwa, która jest 
czymś więcej, niż tylko pogonią za oryginalną estetyką przekazu. Podąża raczej 
za jakimś wewnętrznym zewem i tajemniczą mocą, które nadają płótnom głębię 

14 Wszystkie cytaty z dramatu za: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice…, numery stron w na-
wiasach.

15 Adam Hilary Bernard Chmielowski, h. Jastrzębiec, znany jako święty Albert Chmielowski 
oraz święty Brat Albert; ur. 20 sierpnia 1845 w Igołomii, zm. 25 grudnia 1916 w Krakowie. Pol-
ski zakonnik, tercjarz franciszkański, założyciel zgromadzenia albertynów, powstaniec, malarz, 
święty Kościoła katolickiego, znany z pełnej poświęcenia pracy dla biednych i bezdomnych.



24 Agnieszka Włoczewska

i wyjątkowość: „[Lucjan:] Określiłbym to w taki sposób: Adam ogromnie wiele 
spraw przetwarza sobą, a potem skutki tego zaznacza na płótnie. Uważacie, 
panowie? Moim zdaniem – to nie jest typowy malarz. Zechciejcie zrozumieć 
tę różnicę. Każdy z was właściwie doszukuje się na płótnie różnych możliwych 
i kolejnych rozwiązań swego życia; wasze życie rozgrywa się, toczy się na płótnie. 
I dlatego wy nie możecie pojmować życia inaczej; wy jesteście związani z płót-
nem, uzależnieni od palety – Adam inaczej. U niego potrzeba płótna i farb wlecze 
się z daleka za jego najgłębszym żywiołem. Zwraca się do nich niemal z niechęcią, 
niemal z lekceważeniem, bo mimo wszystko pojmuje je jako środki i jako takie 
są mu potrzebne. Ale to wszystko. Stosunek jego do rzemiosła jest daleko luźniej-
szy. Jest daleko bardziej niezależny. Zasadniczo żyje w sobie, rozwija się i kurczy 
w sobie, nie na płótnie. Nie, nie. To nie jest typowy malarz” (s. 320)16.

Pierwsza część dramatu ukazuje Adama poszukującego swego prawdziwego 
powołania. Malarstwo nie daje mu bowiem spełnienia i nie zaspokaja jakiejś 
mglistej, wewnętrznej potrzeby. Przeczuwa, że sama sztuka jest tylko pustką, 
nie nasyca najgłębszych egzystencjalnych potrzeb. Jednocześnie poznajemy bo-
hatera jako -lantropa niosącego pomoc ludziom bezdomnym, żebrakom i tym 
wszystkim, których społeczeństwo odrzuca. Przyjmuje ich na nocleg u siebie 
w domu, odwiedza w ogrzewalni, przynosząc ubrania i jedzenie. I to właśnie 
tam, w przytułku na ulicy o znaczącej nazwie Wykręt 7, bohater doznaje oświe-
cenia, które w strukturze tematycznej utworu otwiera drugą część. Otóż Adam, 
po awanturze wśród biedaków, chroni się na pustej, ciemnej ulicy. Na sylwetkę 
pada jakieś światło i nagle doznaje on dziwnego uczucia, że własny cień ode-
rwany od ciała staje się kimś obcym. Określa go mianem „Tamten”, lecz nadal 
nie jest pewnym, czy to jego własne myśli, czy faktycznie jakaś obca osoba. 
Zaczyna dziwną rozmowę, gdyż nie potra- określić, czy jest to dialog, czy mo-
nolog. Tamten nazywa siebie inteligencją oraz czynnikiem racjonalnym, rów-
noważącym „ja” (miłosierne). Może to być szatan kuszący Adama, by porzucił 
służbę innym i zajął się samym sobą. Jednak bardziej prawdopodobne wydaje 
się, że to głos sumienia, a zatem samego Boga. Tamten bowiem umiejętnie kie-
ruje rozmową, popychając Adama bardzo subtelnie do wyboru drogi służebnej. 
Stosuje w tym celu chwyt retoryczny podwójnej negacji: ukazuje twórcy wagę 
malarstwa, roztacza wizję spokojnego życia, namawia do porzucenia żebraków, 
którzy nie są gotowi na „porządne”, to jest uspołecznione życie. Tymczasem 

16 Ciekawy jest fakt, że w 1999 roku, w Liście do artystów, papież wypowiedział się, używa-
jąc niemal tych samych słów: „Tworząc dzieło, artysta wyraża bowiem samego siebie do tego 
stopnia, że jego twórczość stanowi szczególne odzwierciedlenie jego istoty – tego, kim jest i jaki 
jest. Znajdujemy na to niezliczone dowody w dziejach ludzkości. Artysta bowiem, kiedy tworzy, 
nie tylko powołuje do życia dzieło, ale poprzez to dzieło jakoś także objawia swoją osobowość. 
Odnajduje w sztuce nowy wymiar i niezwykły środek wyrażania swojego rozwoju duchowego. 
Poprzez swoje dzieła artysta rozmawia i porozumiewa się z innymi. Tak więc historia sztuki nie 
jest tylko historią dzieł, ale również ludzi. Dzieła sztuki mówią o twórcach, pozwalają poznać ich 
wnętrze i ukazują szczególny wkład każdego z nich w dzieje kultury”, Jan Paweł II, List do arty-
stów, Watykan, 4 kwietnia 1999; w: Poezje, szkice, dramaty…, s. 562.



25Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

bohater, zamiast przyznać Tamtemu rację, ma coraz poważniejsze wątpliwości. 
Wreszcie rusza z ulicy Wykręt w kierunku domu. Przechodzi obok latarni. Z gę-
stego mroku nocy wchodzi w nikły krąg światła, w którym tkwi nieruchomo 
jakaś postać. To na pół żywy nędzarz. Na jego widok Adam doznaje oświe-
cenia: wobec bezbronnego cierpienia rozumie nagle, że nie może bezczynnie 
trwać, zabawiając się sztuką; uświadamia sobie, że jest potrzebny innym. Biedak 
nazwany zostaje przyjacielem nie z kurtuazji, lecz z prawdziwej, Bożej Miło-
ści. Najważniejsze w tej scenie są didaskalia i krótka konstatacja: „(Teraz już 
po drugiej stronie Adama rozpościera się równy i nieprzerwany mrok ulicy. 
Minął światło latarni od tej strony, po której wydobywało z niego cień. Nie 
ma „tamtego”. Adam dźwiga włóczęgę ramieniem. Wlecze go, utykając tym 
silniej na prawą nogę).

– No chodź, przyjacielu. Nie mówisz nic? Ręce… ho, zmarzłeś… Nie możesz 
iść… No, chodź!
(prawie go wlecze na plecach)
– No, chodź. Uratowałeś mnie”. (s. 348).

Mamy tu paradoksalny obraz ledwo żywego z wycieńczenia żebraka ratującego 
zdrowego, silnego mężczyznę. Relacja została odwrócona o 180 stopni, chodzi 
bowiem nie o ciało, lecz duszę. Adam, stoczywszy wewnętrzną walkę, bliższy 
jest podjęciu decyzji, by zerwać z malarstwem i oddać się w służbę potrzebu-
jącym. Jednak zwleka jeszcze. Ostateczne oświecenie przychodzi nieco póź-
niej, po kolejnym monologu-dialogu, dotyczącym sedna problemu: tego, kim 
jest człowiek i czym jest miłość. Znów pojawia się Tamten i mówi wzburzony 
o prawdziwej Caritas, co potwierdza, że jest po stronie Dobra, że jest głosem 
sumienia: „Wy to nazywacie miłością. A dla mnie jest to tylko ciężar nieznośny, 
obciążenie nieznośne poznania, zburzenie poznania, rozcieńczenie poznania, 
wypaczenie poznania, zwichnięcie poznania – Rozumiesz, to jest przekreślenie 
poznania. I dlatego wy – nie możecie dzielić mojego poznania, boście je spa-
prali, zbeszcześcili, zbrukali. O widzisz, i to wy nazywacie miłością. To wy na-
zywacie miłością (…) Wyczuwasz? I to wy nazywacie miłością – to skłócenie 
obrazu, zmylenie obrazu. Zamglenie, starganie, zniszczenie obrazu… Spalenie 
obrazu! (…) [Adam:] Znam zwłaszcza jedną taką Siłę, która mnie przewyższa. 
Przerasta mnie nieskończenie miłością. Nie mogę wytrzymać tego napięcia. 
To mnie zawstydza, upokarza mnie to, ale równocześnie prowadzi mnie, po-
zwala mi się rozwijać… [Tamten:] O człowiecze nieszczęśliwy, jakże daleko 
odszedłeś od przejrzystości myślenia!” (s. 360).

Na marginesie należy zaznaczyć, że pojawia się tu niezwykle ważna i in-
teresująca kwestia obrazu i jego spalenia. Czy chodzi tylko o płótna Adama 
Chmielowskiego? Oczywiście, nie. Obraz staje się metaforą ikony. Brzmi nieco 
tautologicznie, ale chodzi o to, że ikona jest obrazem rzeczywistości Boskiej, nie 
maluje jej się, tylko pisze. Stanowi okno na tamten świat, otwarte ku meta-zyce. 
Sam człowiek, stworzony na obraz i podobieństwo Boga (Rdz 1, 27) także jest 



26 Agnieszka Włoczewska

ikoną, niezależnie od wyglądu, pozycji społecznej, statusu majątkowego. Jednak 
dar, który otrzymał w momencie stworzenia, często zostaje zbrukany. Ludzie 
zdradzają bowiem Miłość, poświęcając ją dla dóbr świata. Oświecenie Adama 
na tym właśnie polega, że znajduje istotę nie tyle malarstwa, co jedynego Praw-
dziwego Obrazu. Istotne jest tutaj przejście od malowideł na płótnie, niepeł-
nych, nieudanych, nigdy nie dających satysfakcji, do Obrazu Bożego, do bogatej 
w symbolikę ikony, jaką jest sam człowiek. Adam nie może już pozostawać 
głuchym na wymowę Bożej ikony, dlatego postanawia oddać się miłości: służyć 
Bogu odzwierciedlonemu w drugim człowieku, zwłaszcza temu, o którym świat 
zapomniał albo którym pogardza.

Wojtyła, już jako papież, wielokrotnie powracał do kwestii ikony. W 1994, 
w homilii podczas Mszy świętej z okazji odsłonięcia odrestaurowanego fresku 
Sąd Ostateczny, a więc pół wieku po napisaniu dramatu Brat naszego Boga, nie-
mal w tych samych słowach opisuje tajemnicę Bożego obrazu, nawiązując do II 
Soboru Nicejskiego, który: „potwierdził prawo i obowiązek Kościoła do wyra-
żania wiary w sztuce. Ikona jest nie tylko dziełem sztuki malarskiej. Ikona jest 
poniekąd sakramentem życia chrześcijańskiego, w niej bowiem wciąż na nowo 
uobecnia się tajemnica Słowa, które stało się ciałem, a człowiek – zarówno twór-
ca, jak i uczestnik – raduje się widzialnością Niewidzialnego (…). Czy jednak 
w ludzkim wyrażaniu tajemnic Bożych nie potrzebna jest raczej owa »kenoza«, 
jak gdyby wyniszczenie tego, co cielesne i widzialne? To wyniszczenie, które 
tak bardzo przeniknęło do tradycji wschodniochrześcijańskich ikon. Z całą 
pewnością ciało jest kenozą Boga. Czyż nie czytamy: »Ogołocił samego sie-
bie, przyjąwszy postać sługi« (Flp 2, 7)? Jeśli prawdą jest, że ciało jest kenozą 
Boga i że w tym artystycznym odtwarzaniu Bożych tajemnic winna wyrażać się 
wielka pokora ciała, ażeby to, co boskie, przez nią mogło przeniknąć, to równo-
cześnie też prawdą jest, że Bóg jest źródłem integralnego piękna tegoż ciała”17.

Trzecia część utworu, oświecenie, zaczyna się w momencie, gdy Adam 
mija latarnię i wchodzi w mrok symbolizujący wiarę i etap bezpośrednio po-
przedzający spotkanie z Bogiem w wieczności. Dokonuje się ono w momencie, 
gdy człowiek odkryje, czym tak naprawdę jest Boża Miłość, gdy duszą zrozu-
mie jej istotę, wyzbędzie się dóbr ziemskich i oderwie od uciech zmysłowych. 
Kwestia „poznania”, o której mowa, oznacza zjednoczenie z Bogiem dalekie 
od zmysłowości czy inteligencji, nie zaś empiryczne opanowanie rzeczywisto-
ści. Podobnie, jak w Pieśni, tak i w dramacie mamy do czynienia z całkowitym 
ogołoceniem się z tego, co doczesne, całkowitym zaufaniem Bogu i przyjęciem 
postawy wiary. Adam porzuca malarstwo, mieszkanie, przyjaciół, rodzinę. Wy-
rzeka się nawet dotychczasowej tożsamości, przyjmując imię „brat Albert”. Prze-
prowadza się do ogrzewalni, bo tylko tam, żyjąc w nędzy, chłodzie i upodleniu, 
prawdziwie doświadcza tego, co jest chlebem powszednim żebraków i bezdom-
nych; tylko tam może ich zrozumieć, poznać ich potrzeby i lepiej im służyć.

17 Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy świętej z okazji odsłonięcia odrestaurowanego fresku 
„Sąd Ostateczny”, w: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice…, s. 557–558.



27Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

Noc wiary jest jednak okresem trudnym. Wojtyła posłużył się obrazami cier-
piącego -zycznie Brata Alberta, założyciela zgromadzenia. Po ludzku sytuacja 
wygląda beznadziejnie: bracia muszą żebrać o jedzenie każdego dnia od nowa; 
nie gromadzą żadnych zapasów, nie zabezpieczają swej przyszłości, całkowi-
cie zawierzając Bogu i Jego opiece. Nie wszyscy jednak mają w sobie pewność, 
że wybrali słuszną drogę. Brat Antoni zadaje pytanie: czy wytrzymają w takim 
reżimie? Tylko całkowita, bezwarunkowa i iście dziecięca ufność pozwala bra-
tu Albertowi trwać przy swoim wyborze, nie ulegać słabości ani podszeptom 
szatana. Siłę daje mu Miłość, której prawdziwy obraz nosi w duszy.

Specy-czna sieć metaforyczna w utworach okresu mistycznego wyraża 
ukrytą osobowość Wojtyły, osobowość mistyka dotykającego tajemnicy Boga 
ukrytego, osobowość meta-zyczną, którą trudno ująć racjonalnym dyskur-
sem wykładu, teologicznego traktatu czy komentarza. Do pogłębienia relacji 
z Bogiem doszło na skutek splotu wydarzeń z okresu milczenia (1940–1944): 
przymusowej rezygnacji ze studiów -lologicznych, związania się z Teatrem 
Rapsodycznym działającym w konspiracji, rozważań nad istotą słowa i pisar-
stwa, śmierci ojca 18 lutego 1941 r. W tamtym okresie zafascynowały go dwie 
postacie: św. Jan od Krzyża i Brat Albert. Przykłady ich życia silnie zaważyły 
na -lozo-i Wojtyły i ukształtowały jego dorosłą osobowość. Obydwaj obda-
rzeni zostali nieprzeciętnymi talentami: Hiszpan w dziedzinie literatury, Polak 
malarstwa. O ile pierwszy posłużył się literaturą, by wskazać ludziom sposób 
dojścia do Boga, o tyle drugi zerwał z malarstwem, był bowiem przekonany, 
że nie może służyć dwóm panom. Wojtyła stał wtedy w obliczu podobnego dy-
lematu: czy iść do seminarium, czy rozwijać talenty literacki i aktorski? Wydaje 
się paradoksem, ale udało mu się połączyć dwie postawy, choć sam tego nie 
przyznawał18. Jesienią 1942 r. podjął ostateczną decyzję wstąpienia do Krakow-
skiego Seminarium Duchownego, jednak pisarstwo nadal pozostawało mu bli-
skie. Przez pewien czas traktował je jako swego rodzaju uzupełnienie powołania 
kapłańskiego. Gotów był wszakże wyrzec się swych dzieł i de-nitywnie porzucić 
drogę literata. W tym kontekście jaśniejszym staje się, dlaczego opatrywał swe 
utwory pseudonimami.

Dzieła okresu mistycznego, zarówno w aspekcie teologicznym, jak i estetycz-
nym, zakorzenione są w metodzie medytacyjnej św. Jana od Krzyża, XVI-wiecz-
nego mistyka hiszpańskiego, Doktora Kościoła, uważanego za najlepszego 
twórcę swego czasu, ogłoszonego patronem poetów hiszpańskich. Przybliżył 
ją Wojtyle krawiec-apostoł, Jan Tyranowski, związany z krakowską para-ą sa-
lezjanów, uczestnik spotkań koła Żywego Różańca. To on, od lutego 1940 r., 
„pobudził Karola do pracy apostolskiej i -lozo-cznej. Tyranowski uważał, 
że w człowieku tkwi głęboka religijność, którą trzeba wyzwolić z ukrytych po-
kładów duszy. Karol Wojtyła tłumaczył tę myśl: »chodziło mu o to, by te dusze 

18 A. Bujak i M. Rożek przytaczają słowa papieża, który po latach wyznał: „Śp. Mieczysław 
Kotlarczyk uważał, że moim powołaniem jest żywe słowo i teatr, a Pan Jezus uważał, że kapłań-
stwo, i jakość pogodziliśmy się co do tego”. Zob. A. Bujak i M. Rożek, dz. cyt., s. 50–51.



28 Agnieszka Włoczewska

wchłonęły ponownie prawdy religijne, i to nie od strony zakazów i ograniczeń, 
chodziło mu o wydobycie z zasobów nadprzyrodzonych, o których wiedział, 
że istnieją w duszach, rzeczywistej postaci nadprzyrodzonego życia ludzkiego, 
życia, które przez łaskę staje się uczestnictwem w życiu Boga«”19.

Wojtyła podjął samodzielne wnikliwe studia nad dziełami św. Jana; specjal-
nie nauczył się hiszpańskiego, by móc czytać je w oryginale. Zawartym w nim 
kwestiom wiary poświęcił swój doktorat. Skąd ta fascynacja? Sam nosił wcześ-
niej znamiona kontemplatyka, o czym mówili jego przyjaciele i znajomi20. Po-
tra-ł skupiać się, zatapiać w rozmyślaniach, w lekturze, jakby wchodził w inny 
świat. Nie dziwi fakt, że wyczuł duchowe braterstwo z hiszpańskim mistykiem. 
W perspektywie historycznoliterackiej odzwierciedla się ono w intertekstual-
ności, widać bowiem zbieżności i zapożyczenie niektórych metafor, głównie 
z dwóch dzieł św. Jana: Drogi na Górę Karmel i Nocy ciemnej21. Ten sam bowiem 
cel przyświecał obu autorom: prowadzić ludzi ku Bogu, ukazywać im możliwości 
zjednoczenia z Nim22.

Alegorie i symbole św. Jana od Krzyża mają z kolei swe źródła w Biblii oraz 
w otaczającym świecie zmysłowym, gdyż okazywał on „nadzwyczajną wprost 
wrażliwość na piękno przyrody: pejzaż, kolor, klimat dzikości. Stanowi ona 
doskonale widoczną, czasem nawet podświadomą cechę jego życia”23. Ruiz za-
uważa, że bodźce te są jedynie środkiem ku wyższym celom, ich zadanie pole-
ga na sugerowaniu treści nadprzyrodzonych, nastawianiu czytelnika na wyższy 
poziom rzeczywistości. Zjawiska naturalne naprowadzają na odpowiednie my-
śli dotyczące nowej i wyższej rzeczywistości, w której kryje się czynnik boski. 
Elementy ziemskie i boskie przenikają się, w tej perspektywie przyroda stano-
wi „rodzaj zwierciadła odbijającego transcendentną tajemnicę (…) przyroda, 
jakkolwiek przeżywana i uważnie obserwowana, jest zawsze i wyłącznie wi-
dziana pod kątem jej transcendencji i istoty”24. U św. Jana często pojawiają się 

19 Tamże, s. 44.
20 Tamże, s. 22. 50.
21 Za najważniejsze uznaje się cztery utwory literackie św. Jana od Krzyża: Drogę na Górę 

Karmel, Noc ciemną, Pieśń Duchową i Żywy płomień miłości, którym towarzyszą komentarze 
autora wyjaśniające symbolikę poszczególnych obrazów. Św. Jan od Krzyża jest także autorem 
wielu innych tekstów beletrystycznych, praktycznych i doktrynalnych: przestróg, wskazówek, 
listów, poezji. Por. Święty Jan od Krzyża, Dzieła, Kraków 1995.

22 Jak tłumaczy św. Jan: „Cała nauka, którą chcę podać w tej Drodze na Górę Karmel, stresz-
cza się w niżej przytoczonych strofach. Zawierają one sposób wzniesienia się aż na szczyt góry, 
to jest do wysokiego stopnia doskonałości, który tu nazywamy zjednoczeniem duszy z Bogiem 
(…). Mówi o tym, jak dusza winna się przygotować, by w krótkim czasie dojść do zjednocze-
nia z Bogiem. Podaje przestrogi i naukę bardzo pożyteczną, tak dla początkujących jak i dla 
postępujących, aby umieli otrząsnąć się z rzeczy doczesnych, nie obciążać się duchowymi, lecz 
pozostawać w tym całkowitym ogołoceniu i wolności ducha, jakie są niezbędne do zjednocze-
nia z Bogiem”; Droga na Górę Karmel, www.voxdomini.com.pl/duch/mistyka/jk/dr-na1‒1.htm 
(odczyt z dn. 28 maja 2012).

23 S. F. Ruiz, Święty Jan od Krzyża. Pisarz – pisma – nauka, Kraków 1998, s. 151.
24 Tamże, s. 152.



29Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

obrazy gór, dolin, źródeł, roślin – w szczególności kwiatów róż. Podobnie poezję 
Wojtyły, miłośnika przyrody, cechują krajobrazy morza, brzegu, pól, drzew, 
poprzez które autor sięga w transcendencję bytu. Obydwaj stosują metafory 
w antynomiczny sposób, kontrastując noc i płomień, jawę i sen, dolinę i górę, 
zamknięcie i otwarcie.

Nicią przewodnią twórczości św. Jana i Wojtyły jest droga ku Bogu. Różnica 
między dwoma pisarzami polega jednak na tym, że bohaterka św. Jana, dusza, 
wyrusza już po oczyszczeniu, czysta i radosna wchodzi od razu w noc wiary. 
Przyszły papież przedstawia dodatkowo sam moment oczyszczania, a konkret-
nie odkrywania Boga i wyboru Jego drogi jako tej właściwej, przeciwstawionej 
władzy świata. Hiszpański mistyk przedstawia ją w pierwszej kolejności za po-
mocą obrazu góry Karmel. W języku hebrajskim nazwa ta oznacza „winnicę” 
lub „ogród Boga”. Dla św. Jana symbolizuje miejsce ostatecznego spotkania 
oraz obietnicę upragnionego i niekończącego się trwania w łasce. Aby tam do-
trzeć, trzeba wszak podołać trudom drogi. Człowiek musi najpierw ogołocić 
się, wyzwolić od doczesności: trosk, swoich planów, ambicji, przywiązania, 
przyzwyczajeń; musi podjąć pracę nad własnym charakterem i przezwyciężyć 
słabości. Dopiero wtedy, jako dusza, a więc byt wysublimowany, rusza na głos 
Boga, na spotkanie:

l. W noc jedną pełną ciemności,
Udręczeniem miłości rozpalona,
O wzniosła szczęśliwości!
Wyszłam nie spostrzeżona, Gdy chata moja była uciszona.

2. Bezpieczna pośród ciemności,
Przez tajemnicze schody osłoniona,
O wzniosła szczęśliwości!
W mroki ciemności, w ukrycie wtulona,
Gdy chata moja była uciszona.

3. W noc pełną szczęścia błogiego,
Pośród ciemności, gdzie mnie nikt nie dojrzał,
Jam nie widziała niczego,
Nie miałam wodza ni światła innego
Ponad ten ogień, co w sercu mym gorzał.

4. Ona mnie prowadziła jasnością
Bezpieczniej niźli światło południowe,
Tam gdzie mnie czekał z miłością,
O którym miałam przeczucie duchowe,
Gdzie nikt nie stanął istnością (…)25”.

Św. Jan tłumaczy: „Mówi więc dusza w tej stro-e, że wyszła wyprowadzona 
przez Boga, tylko dla Jego miłości i rozpalona tą miłością w noc jedną, przez 

25 Święty Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel, http://www.voxdomini.com.pl/duch/misty-
ka/jk/dr-na1‒1.htm (odczyt z dn. 28 maja 2012).



30 Agnieszka Włoczewska

którą rozumie się uwolnienie i oczyszczenie ze wszystkich jej duchowych po-
żądań odnośnie do wszystkich rzeczy zewnętrznych na świecie, przyjemno-
ści ciała i upodobań woli. Wszystko to dokonuje się właśnie w oczyszczeniu 
zmysłów. Dlatego mówi, że wyszła, gdy chata jej, to jest część zmysłowa była 
uciszona; uciszone już były i uśpione pożądania w niej, a ona w nich. Nie może 
bowiem wyjść ze zmartwień i ucisków i z natręctwa pożądań, dopóki te nie zo-
staną umartwione i uśpione. Śpiewa więc, że to jest jej wzniosła szczęśliwość, 
iż wyszła nie spostrzeżona, czyli że żadne pożądanie cielesne ani cokolwiek 
innego nie mogło jej przeszkadzać. Jest również szczęśliwa, że wyszła wśród 
nocy, to jest, że Bóg uwolnił ją od tego wszystkiego, a to uwolnienie stało się 
dla niej nocą”26.

Świętojanowa dusza doznaje początkowo radości, wie bowiem, że walka, 
trud i wyrzeczenie mają sens. Na drodze czyha jednak zmęczenie i zniechęce-
nie. Grozi jej popadnięcie w stan oschłości. Jedynym remedium jest wiara, którą 
św. Jan przedstawia jako noc, wyszczególniając jej trzy etapy oraz fazę czynną 
i bierną. Wojtyła, w swym doktoracie poświęconym doktrynie Doktora Koś-
cioła, tak komentuje ów symbol: „Noc przenika dogłębnie doktrynę świętego 
Jana od Krzyża, wyraża jej stosunek wobec podwójnej rzeczywistości naturalnej 
i nadprzyrodzonej i występuje w człowieku dążącym do zjednoczenia z Bogiem 
oraz ukazuje się jako wymaganie zjednoczenia i tejże dążności”27.

Noc jest symbolem paradoksalnym: jeśli w powszechnym przekonaniu 
kojarzy się z czymś negatywnym, budzi strach, to w Nocy ciemnej okazuje się 
najwyższą wartością, warunkiem koniecznym, by doświadczyć Boga. Tylko bo-
wiem w mroku widać Światło, co oznacza, że tylko dusza pogrążona w ciem-
ności dojrzy Najwyższego. Towarzyszą jej określenia takie, jak pustka, nicość 
i ogołocenie, które także nabierają pozytywnej wartości. Doktor Kościoła wy-
różnia trzy części nocy: „Te trzy rodzaje nocy są właściwie jedną nocą, która 
ma trzy części, jak każda noc. Pierwszą noc, tj. zmysłów, można przyrównać 
do początku nocy, gdy w mroku rozpływają się wszystkie przedmioty. Druga 
noc – wiary, jest podobna do północy, zupełnie ciemnej. Trzecia noc, będąca 
udzielaniem się Boga, jest jakby zaraniem bliskim już światła dziennego (…). 
Pierwsza noc albo oczyszczenie odnosi się do zmysłowej części duszy (…). 
Druga noc odnosi się do duchowej części duszy (…). Ta pierwsza noc doty-
czy początkujących, gdy Bóg zaczyna ich wprowadzać w stan kontemplacji. 
Uczestniczy w tej nocy i duch (…). Druga noc albo oczyszczenie odnosi się już 
do postępujących, kiedy Bóg chce ich podnieść do stanu zjednoczenia z Sobą. 
Ta wtóra noc jest o wiele ciemniejsza, mroczniejsza, a oczyszczenie jej o wiele 
straszniejsze aniżeli w pierwszej”28.

Wojtyła wyjaśnia: „Ta noc zakłada bowiem wyrzeczenie pożądań względem 
wszystkiego, co nie jest Bogiem. Pod tym względem bezpośrednio dotyczy 

26 Tamże.
27 K. Wojtyła, Zagadnienia wiary w dziełach świętego Jana od Krzyża, Kraków 1990, s. 135.
28 Święty Jan od Krzyża, dz. cyt.



31Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

funkcji miłości, przeszkadzając, aby żadna inna forma, rozumie się stworzo-
na i naturalna, nie występowała, budząc miłość ku sobie. Zważywszy bowiem 
na siłę wrodzoną miłości, nastąpiłoby zrównanie duszy ze stworzeniem i rów-
nocześnie koniecznie wykluczałoby się upodobnienie duszy do Boga, a zatem 
jej wewnętrzne zjednoczenie, do którego zaczęła dążyć w miłości, by osiągnąć 
przekształcenie przez uczestnictwo”29. On sam także posługuje się metaforą 
ciemności, by przedstawić człowieka, który uwierzył i gotów jest oddać się Mi-
łości. Noc-nadzieja zostaje rozjaśniona blaskiem Boga odnalezionego. Musi 
jednak zaistnieć warunek konieczny: człowiek dotknięty wiarą ma całkowicie 
oddać się Bogu, „stanąć i patrzeć”, porzucić ziemskie sprawy. U Wojtyły i św. 
Jana Bóg wymaga totalnego zawierzenia. Aby w mroku dokonało się oświecenie 
i bezpośrednie doświadczenie tajemnicy Miłości Bożej, człowiek musi zadekla-
rować pokorne „Totus Tuus”.

Świętojanowy trójpodział nocy i drogi nawiązuje bezpośrednio, jak autor 
wskazuje, do Księgi Tobiasza (6, 18–22), gdzie wyrażone zostały trzy rodzaje 
nocy: Tobiasz, na polecenie anioła, musi spędzić w określony sposób trzy kolej-
ne wieczory, zanim połączy się z oblubienicą. Symbolizują one etapy wyrzekania 
się tego, co ziemskie. Jak tłumaczy św. Jan: „Po pierwsze ze względu na punkt 
wyjścia; musi bowiem iść pozbawiona pożądania i upodobania, wyrzekając się 
wszystkich rzeczy światowych, jakie posiadała. Takie wyrzeczenie i pozbawienie 
się tych rzeczy jest jakby nocą dla wszystkich zmysłów człowieka. Po wtóre zowie 
się nocą ze względu na drogę, czyli na środki, jakimi musi posługiwać się dusza, 
by dojść do zjednoczenia. Środkiem jest tu wiara, będąca taką ciemnością dla 
umysłu jak noc. Po trzecie, nazywa się nocą ze względu na cel, do którego dusza 
chce dojść. Celem tym jest Bóg. W życiu doczesnym jest On dla duszy również 
nocą ciemną. Te trzy noce muszą przejść przez duszę, albo, by lepiej się wyrazić, 
dusza musi przejść przez nie, aby dojść do zjednoczenia z Bogiem”.

Ów trójpodział cechuje także utwory Wojtyły. Analizowane tu dwa teksty: 
Pieśń o Bogu ukrytym i Brat naszego Boga, dzielą się na etapy: wahanie (szu-
kanie), oświecenie i wiarę. Układ ten stanowi jakby wewnętrzną architekturę 
utworu, odpowiadającą trzem cnotom Boskim w nieco zmienionym szyku na-
dzieja–miłość–wiara.

Na koniec wypada pochylić się nad formą dzieł. Nie jest to bynajmniej spra-
wa drugoplanowa ani łatwa. Przeciwnie, dotyka istoty twórczości i poezji oraz 
porusza nadal kontrowersyjną kwestię pisarstwa osób duchownych. Należy za-
uważyć, że od początku pracy twórczej Wojtyła pozostawał wrażliwy na kwestie 
formy. Jako papież, w 1999 r., a więc blisko sześć dekad po okresie mistycznym, 
kreśląc ewolucję sztuki sakralnej, powiedział do artystów: „Hilary, Ambroży, 
Prudencjusz, Efrem Syryjczyk, Grzegorz z Nazjanzu i Paulin z Noli – by wymie-
nić tylko kilka postaci – przyczynili się do rozwoju chrześcijańskiej poezji, która 
często odznacza się nie tylko wysokim poziomem teologicznym, ale również 

29 Karol Wojtyła, Zagadnienie wiary…, s. 107.



32 Agnieszka Włoczewska

literackim. Ich program poetycki opierał się na formach odziedziczonych 
po klasykach, ale czerpał z czystego źródła Ewangelii, co trafnie wyraził święty 
poeta z Noli: »Jedyną sztuką jest dla nas wiara, a jedyną pieśnią Chrystus« (…). 
Tak oto »piękno« łączyło się z »prawdą«, aby także drogami sztuki przenosić 
ludzkie dusze ze świata zmysłowego w rzeczywistość wieczną”30.

Jak stwierdza Skwarnicki, „dzisiaj w historii literatury współczesnej zado-
mowiły się już na dobre nazwiska Janusza Pasierba czy Jana Twardowskiego. 
Ale w momencie, gdy Karol Wojtyła pytał mnie, czy ujawniać swoje kapłań-
stwo przy okazji publikowania wierszy (a może i dramatów), drukowanie poe-
zji przez żyjących księży jeszcze powszechnie się nie przyjęło. Nawet ksiądz 
Jan Twardowski miał pewne problemy z drukowaniem wierszy w »Tygodni-
ku Powszechnym«, a potem ze swym osobistym debiutem”31. Dlaczego, sko-
ro literatura piękna, zwłaszcza poezja w sposób szczególny służąca wyrażaniu 
egzystencjalnych doświadczeń, mówi o osobistych przeżyciach i doświadcze-
niu Absolutu? Otóż w poezji splatają się nierozerwalnie dwa elementy: forma 
i treść. Proces twórczy należy traktować jako -lozo-ę, jest bowiem re>eksją 
nad wzajemnym stosunkiem obu składowych. Przyjęło się rozróżniać gałąź 
świecką i religijną poezji, dostrzegając ich esencjonalne różnice, stawiając im 
różne cele i wymagania. Istota drugiej jest wyjątkowa, gdyż jako natchniona, 
rodzi się z Boskiego porywu i medytacji. Tworzona ad hoc, cechuje się często 
swobodą formalną, liczą się bowiem jedynie przekazywane treści – doświad-
czenie Boga. Ocena według kanonów świeckich, stawiających formę na równi 
z treścią, może okazać się krzywdząca i przedstawić ją w krzywym zwierciadle, 
jako niedopracowaną, mglistą czy wręcz hermetyczną. Pojawia się zatem prob-
lem samodzielności siły poetyckiej utworów religijnych. W okresie mistycznym 
Wojtyła nie czerpał ze świeckiego kanonu. Utwory określał jako pieśni32, lecz 
nie nawiązują one do klasycznej, horacjańskiej tradycji, a czerpią ze spuścizny 
biblijnej i bliskie są konwencji psalmów i hymnów na cześć Boga, płynących 
z głębi serca, wyśpiewywanych przez ludzi natchnionych Jego Duchem. Ce-
chuje je brak skrępowania normami gatunkowymi. Stąd pojawiają się trudności 
kwali-kacji gatunkowej dzieł wymykających się ustalonym regułom pisania. 
Wskazuje na to Dybciak: „Dzieła poetyckie i dramatyczne Karola Wojtyły sta-
nowiły poważne wyzwanie twórcze dla pisarzy, krytyków i badaczy literatury. 
Wywołały, jak na polskie warunki, wyjątkowo duży rezonans, co jest dowodem 
wartości dorobku literackiego Wojtyły. W kilkunastoletniej historii jego recepcji 
ujawniły się dwa główne stanowiska. Pierwsze polega na traktowaniu tej twór-
czości jako zjawiska głównie artystycznego, a więc na określaniu zasad budowy 

30 Jan Paweł II, List do artystów…, s. 568.
31 M. Skwarnicki, dz. cyt., s. 9.
32 Pieśń – gatunek literacki poezji lirycznej, podzielony na strofy, zwykle o tematyce poważnej. 

Geneza związana z obrzędami i muzyką (pieśni ludowe, pieśni średniowieczne), od której stop-
niowo się uwolnił, stając się samodzielną formą wyrazu. Nowożytny kształt pieśni jako wiersza 
wywodzi się z ód greckich i utworów Horacego, u którego stała się samodzielną formą literacką.



33Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

utworów, wyjaśnianiu znaczeń i wskazywaniu związków z innymi faktami li-
terackimi. Zwolennicy drugiego stanowiska uważają, że ciekawsze poznawczo 
i ważniejsze jest potraktowanie utworów Karola Wojtyły jako „sygnałów dostar-
czających wiedzy o osobowości” jednej z czołowych postaci naszej epoki. Dla-
tego często te wiersze i dramaty stawały się źródłem informacji o kształtowaniu 
światopoglądu i emocjonalnej struktury przyszłego papieża, próby wyjaśnienia 
– poprzez literaturę – co właściwie znaczą, z jakiej tradycji się wywodzą dzia-
łania w okresie ponty-katu”33.

Powraca tu kwestia pseudonimów księdza Wojtyły. Wiadomo, że kochał 
sztukę, zwłaszcza literaturę: teatr i poezję. To z nią, jako młody człowiek i stu-
dent polonistyki, wiązał życiowe plany. W kręgach artystycznych Krakowa 
uchodził za świetnie zapowiadającego się aktora i obiecującego poetę34. Mu-
siał przeczuwać, że poezja kapłana zostanie potraktowana z wielką ostroż-
nością przez komentatorów wierzących, albo ze sceptycyzmem i ironią przez 
pozostałych. Tymczasem on chciał zmierzyć się z poetami świeckimi na rów-
nych prawach. Przeczuwał swój talent, znał pozytywne oceny młodzieńczych 
utworów. A skoro tak, to czy należy osobno analizować utwory sprzed święceń 
kapłańskich, a potem sprzed objęcia urzędu papieża? Ostatecznie jednak Pan, 
jak sam poeta przyznaje, miał wobec niego inne plany. Nie dziwi zatem fakt, 
że Wojtyłę zafascynowały postacie św. Jana od Krzyża i Brata Alberta, którzy 
w obliczu podobnego wyboru – Bóg czy sztuka? – stawiając wszystko na Boga, 
zwyciężyli. Już jako Jan Paweł II, w przedmowie do antologii poezji kapłań-
skiej Słowa na pustyni, zauważa: „Kapłaństwo jest sakramentem i powołaniem. 
Twórczość poetycka jest funkcją talentu – ale talenty również stanowią o powo-
łaniu, przynajmniej w sensie podmiotowym. Można więc stawiać sobie pytanie: 
w jaki sposób te dwa powołania, kapłańskie i poetyckie, współistnieją ze sobą, 
w jaki sposób wzajemnie się przenikają w tym samym człowieku? Pytanie takie 
dotyczy czegoś więcej niż utworów. Dotyczy ono autorów”35.

Twórczość literacka Karola Wojtyły – Jana Pawła II budzi żywe reakcje 
wśród krytyków polskich i zagranicznych. Trudno się temu dziwić, gdyż fe-
nomen papieża poety zdarza się stosunkowo rzadko, a na gruncie polskim jest 
prawdziwym ewenementem. Badacze zaprezentowali chyba wszystkie możliwe 
stanowiska wobec jego twórczości: jedni odmawiają komentarza ze względu 
na funkcję autora, drudzy proponują różnorodne analizy w kontekście teolo-
gicznym, inni próbują analizować ją narzędziami świeckimi36. Współczesna 

33 Tamże, s. 231–232.
34 A. Bujak, M. Rożek, dz. cyt., s. 48. 50.
35 M. Skwarnicki, dz. cyt., s. 10.
36 K. Dybciak, dz. cyt., s. 323: „Do (…) grupy badaczy literackości (…) zaliczyć trzeba Karla 

Dedeciusa, Zygmunta Kubiaka, Jana Okonia, Stefana Sawickiego, częściowo Janusza Pasierba, 
Bolesława Taborskiego, Wiesława Pawła Szymańskiego”. W grupie analizującej duchowy wymiar 
twórczości Wojtyły Dybciak wymienia: Jana Błońskiego, Jarosława Maciejewskiego, Jana Józefa 
Szczepańskiego, Józefa Tischnera i siebie samego.



34 Agnieszka Włoczewska

metodologia badań literackich wydaje się na to pozwalać, oferując szeroki wa-
chlarz możliwości. Przy pomocy psychokrytyki i intertekstu można połączyć 
analizę treściową i formalną. Pozwala ona wyodrębnić sieć metaforyczną, która 
z kolei odzwierciedla duchową biogra-ę autora, ukazując jego mistyczne do-
świadczenia. Pobudza też do re>eksji zarówno nad kształtem wierszy określa-
nych przez autora jako pieśni, jak i dramatów nazywanych misteriami. Jedno 
wszak nie budzi żadnych wątpliwości: twórczość literacka Karola Wojtyły – Jana 
Pawła II posiada walory uniwersalne, a poprzez ukazywanie drogi ku Bogu wpi-
suje się w ponadczasową działalność apostolską papieża i Kościoła.

Literatura

Bujak A., Rożek M., Wojtyła, Wrocław 1997.
Dybciak K., Trudne spotkania. Literatura polska XX wieku wobec religii, Kraków 2005.
Jan Paweł II, Dar i Tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich, Kra-

ków 1996.
Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy świętej z okazji odsłonięcia odrestaurowanego fresku 

„Sąd Ostateczny”, w: Poezje, dramaty, szkice * Tryptyk rzymski, Jan Paweł II, Kraków 
2004, s. 557–558.

Ruiz S. R., Święty Jan od Krzyża. Pisarz – pisma – nauka, Kraków 1998.
Skwarnicki M., Poetycka droga Papieża Wojtyły, w: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice 

* Tryptyk rzymski, Jan Paweł II, Kraków 2004.
Święty Jan od Krzyża, Dzieła wszystkie, Kraków 1995.
Święty Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel, www.voxdomini.com.pl/duch/mistyka/

jk/dr-na1‒1.htm.
Wojtyła K., Brat naszego Boga, w: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice * Tryptyk rzymski, 

Jan Paweł II, Kraków 2004, s. 314–392.
Wojtyła K., Pieśń o Bogu ukrytym, w: K. Wojtyła, Poezje, dramaty, szkice * Tryptyk rzym-

ski, Jan Paweł II, Kraków 2004, s. 77–85.
Wojtyła K., Zagadnienia wiary w dziełach św. Jana od Krzyża. Rozprawa doktorska 

na Fakultecie Teologicznym Papieskiego Uniwersytetu Angelicum w Rzymie, tłum. 
o. Leonard od Męki Pańskiej, Kraków 1990.

Mystical personality hidden in metaphorical net  
in Wojtyla’s writings

Summary

Qe collection of Wojtyla’s writings covers twenty-two titles. Taking into consideration 
their philosophical arguments and their themes, they are threefold. Qe -rst period is 
Slav and Christian (1938–1940); the second is mystical (1944–1952 and 2002) and the 
third one is personalistic and involved in social matters (1952–1978).



35Mistyczna osobowość ukryta w sieci metafor w utworach Karola Wojtyły

In the writings of mystical period there is a speci-c metaphorical net that reveals 
Wojtyla’s hidden personality. Qe metaphors appearing frequently form antinomies: 
night and daylight, silence and noise, closed and open space. Qey express choice, love 
and faith and symbolise the man’s way to God. We can best appreciate them in two texts: 
Pieśń o Bogu ukrytym and Brat naszego Boga, both inspired by saint John of the Cross, 
the 17th century Spanish mystic.

Qanks to intertextuality and Mauron’s analysis method, which is psychocritic, 
we can see that Saint John in>uenced strongly the thought, aesthetic and writing tech-
niques of the Pope.

Keywords: choice, darkness, drama, enlightenment, faith, intertext, love, metaphorical 
net, mystic, night, poetry, psychocritic.





Agnieszka K. Haas

Wydział Filologiczny
Uniwersytet Gdański

„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”.
O nocy rozumu i metaforze światła we wczesnych  

poematach Karola Wojtyły

Streszczenie: Celem szkicu jest wykazanie, że metaforyka poezji młodego 
Karola Wojtyły (Pieśń o Bogu ukrytym, Pieśń o słońcu niewyczerpanym), 
wskazująca na doświadczenie kontemplacyjne, może być interpretowana 
niezależnie od perspektywy biogra-cznej i duchowości autora. Artykuł 
analizuje metaforykę światła oraz związane z nią pojęcie nocy rozumu, 
oznaczające mistyczny sposób poznania Boga. Metafory światła wystę-
pują w poematach trzydziestoletniego Karola Wojtyły i jego rozprawie 
-lozo-cznej o mistyce św. Jana od Krzyża. Mimo oczywistego związku 
z biogra-ą, ich interpretacja opiera się na cechach immanentnych poe-
tyckiej mistyki Wojtyły.

Słowa kluczowe: biogra-zm, kontemplacja, mistyka chrześcijańska, 
Pseudo-Dionizy Areopagita, światło, św. Jan od Krzyża, Karol Wojtyła.

1. Werbalizacja przeżycia mistycznego jako przedmiot badań  
literaturoznawczych

Przeżycie religijne to jedno z najbardziej intymnych doświadczeń człowieka. 
Dotyka jego jestestwa, przekształca je i przemienia tak dalece, że skutki pro-
cesu, w którym uczestniczy człowiek i Bóg, obejmują wszystkie aspekty życia. 
Dla człowieka wierzącego głębokie, przemieniające doświadczenie religijne 
to rzeczywistość zachodząca w wymiarze duchowym, i choć trudna do opisa-
nia, pozostaje dla niego oczywista, związana z najbardziej osobistą sferą życia. 
Stanowi przedmiot zainteresowań nie tylko teologów, ale także obiekt badań 
innych dziedzin, m.in. psychologii, socjologii oraz literaturoznawstwa. Każda 
z nich, wypracowując własne narzędzia, zadaje w odniesieniu do niego inne 
pytania i bada różne aspekty jego istnienia i funkcjonowania. Zjawisko mistyki 
i związane z nią doświadczenie, kontemplacja mistyczna jako przedmiot ba-
dań, twierdzi Mieczysław Gogacz, przynależy do teologii, podczas gdy -lozo-ę 

studia gdańskie
tom xxx



38 Agnieszka K. Haas

interesuje poznanie umysłowe, kontemplacja -lozo-czna, problem natury oraz 
wiedzy o mistyce1.

Przeżycie religijne, a zwłaszcza doświadczenie mistyczne2 jako przedmiot ba-
dań zwraca coraz większą uwagę literaturoznawców. Wymaga od nich interdy-
scyplinarnego podejścia, uwzględniającego wyniki badań innych dziedzin nauki. 
Analiza i interpretacja tekstu literackiego o tematyce religijnej nie może się bo-
wiem obejść bez wsparcia teologii i -lozo-i. Interdyscyplinarnie zarysowane pola 
badawcze, uwzględniające kwestie obecności religii w dziele literackim, stykają się 
z dyskursem teologicznym i -lozo-cznym. Dzieje się to głównie na granicy mowy 
i języka3, będących narzędziem komunikacji zarówno w sytuacjach codziennych, 
jak i w przekazie meta-zycznym, czymkolwiek by był. Oznacza to, że kwestia wy-
korzystanych w tekście literackim środków językowych, charakter przekazu i jego 
językowa forma, sposób obrazowania, a nawet metaforyka pozostają istotne za-
równo w spojrzeniu literaturoznawczym, jak teologiczno--lozo-cznym.

Kwestia mowy i języka zajmuje w równym stopniu -lozo-ę religii i teolo-
gię -lozo-czną, zaznacza się także w szeroko pojętym dyskursie -lozo-cznym. 
Zatem zjawiska takie, jak modlitwa, obrzęd, struktury języka, sposoby prze-
żywania i poznania prawd teologicznych, takie jak mistyka czy ekstaza, bada 
się we wspomnianych dziedzinach z różnych punktów widzenia4. Interpretacja 
literacka obliguje jednak zawsze do wypracowania własnego, „literaturoznaw-
czego” podejścia, stworzenia zakresu pytań i tematów ważnych z punktu wi-
dzenia historii i teorii literatury.

2. Uniwersalny charakter metafory mistycznej

Opis przeżycia religijnego przynajmniej częściowo wiąże się ze zjawiskiem mi-
styki jako doświadczeniem szczególnego rodzaju. Mistyczna ekstaza, wizja sta-
wały się w ciągu wieków nierzadko przedmiotem opisu w tekście o charakterze 
literackim. Pomińmy kwestię wery-kacji „prawdziwości” doznania mistyczne-
go oraz samą de-nicję mistyki, gdyż powrócą one w dalszych rozważaniach. 
Istotne wydaje się spostrzeżenie, że rozpatrywanie tekstu mistycznego, którego 
autorami są np. święci, z pozycji teologii pociąga za sobą konieczność związania 
go z konkretnym zbiorem dogmatów wiary, a doświadczenie mistyczne autora 
jest warunkiem sine qua non podjęcia z dziełem dyskursu teologicznego.

1 M. Gogacz, Filozo&czne aspekty mistyki. Materiały do &lozo&i mistyki, Warszawa 1985, s. 40–59.
2 Mistyka zależy od obecności Boga w człowieku, twierdzi Mieczysław Gogacz, można ją za-

tem uznać za etap „głębokiego życia religijnego”, ale – co wydaje się istotne – nie należy utożsa-
miać doświadczenia mistycznego z kontemplacją, nawet z tzw. kontemplacją wlaną. M. Gogacz, 
dz. cyt., s. 40. 59.

3 A. M. Haas, Sermo mysticus. Studien zu $eologie und Sprache der deutschen Mystik, Freibug 
1979, s. 2–27n.

4 Zob. J. Schmidt, Teologia &lozo&czna, tłum. P. Domański, Kęty 2006, s. 10.



39„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

W przypadku analizy literaturoznawczej autentyzm przeżycia wydaje się 
schodzić na plan dalszy. W przeciwieństwie do analizy teologicznej tekstu 
mistycznego, w którym również obecne są metafory i obrazy oddające nie-
zwykłość doświadczenia, w podejściu historycznoliterackim sposób rozpa-
trywania treści metafory mistycznej mniej zależy od religijnych i kulturowych 
uwarunkowań. Obrazy poetyckie, będące z założenia wynikiem kreacji litera-
ckiej, wolne są bowiem od teologicznych i dogmatycznych kontekstów, a jeśli 
nawet do nich nawiązują, to w sposób swobodny. Nie współgrają także w pełni 
z teologicznymi systemami, choć mogą być z nimi związane5. Z drugiej strony, 
mistyka, choć trudna do zde-niowania, jest zjawiskiem powtarzalnym, jej od-
miany funkcjonują niemal w każdej religii, wydaje się zatem możliwe stworze-
nie systemu pojęć i obrazów przynależących lub w jakiś sposób odsyłających 
do tego fenomenu.

Do cech chrześcijańskiej postawy mistycznej zaliczają się różne formy 
ascezy, zaś opisom doświadczenia towarzyszy metaforyka światła i ciemnoś-
ci, a przede wszystkim dążenie do mistycznego zjednoczenia duszy z Bogiem 
osobowym6 lub – jak to ma miejsce w mistycyzmie panteistycznym – z Wszech-
jednią ukazywaną w symbolach morza, pustyni, bezkresu, którym towarzyszy 
wrażenie poznania całości uniwersum7.

Metafora mistyczna – uwolniona w znacznym stopniu od porządku dogma-
tycznego, uruchamia zdolność człowieka do wyrażania w języku poetyckim, 
indywidualnie, a jednocześnie w sposób powtarzalny wobec istniejących prze-
kazów, nadzmysłowych i pozarozumowych treści transcendentnych. Powtarzal-
ność obrazów mistycznych w religiach oraz tekstach pochodzących z różnych, 
nieraz odległych epok, pozwala zrozumieć, że symbole i metafory umownie na-
zywane mistycznymi, mają charakter uniwersalny. Traktowanie owych symboli 
i poetyckich obrazów jako doktryn teologicznych lub z nimi związanych lub 
uznawanie za efekt indywidualnej duchowości autora, o ile występują w tekście 
literackim, powoduje jednak zawężenie możliwości interpretacyjnych.

3. Założenia badawcze

Założenia badawcze są wobec powyższego następujące:

5 Przykładów tekstów literackich, noszących znamiona mistycyzmu, dostarczają np. M. Cie-
śla-Korytowska i Jan Tomkowski. Zob. M. Cieśla-Korytowska, Romantyczna poezja mistyczna. 
Ballanche. Novalis. Słowacki, Kraków 1989; J. Tomkowski, Juliusz Słowacki i tradycje mistyki eu-
ropejskiej, Warszawa 1984. Temat obecności mistyki w literaturze polskiej powraca w badaniach 
literaturoznawczych również współcześnie. Por. G. Halkiewicz-Sojak, B. Paprocka-Podlasiak 
(red.), Symbolika mistyczna w poezji romantycznej. Słowacki i inni. Toruń 2009.

6 P. Gerlitz, Mystik 1, w: $eologische Realenzyklopädie, Bd. 23, Hrg. Gerhard Müller, Berlin 
1994, s. 534.

7 J. Tomkowski, Mistycyzm [hasło], w: J. Bachórz, A. Kowalczykowa (red.), Słownik literatury 
polskiej XIX wieku, Wrocław – Warszawa 1991, s. 554.



40 Agnieszka K. Haas

tekst literacki odnoszący się do przeżyć religijnych może być odczytywany 
bez konieczności sięgania po informacje z biogra-i autora;
biogra-a może stanowić uzupełnienie przekazu literackiego i pomoc w jego 
interpretacji;
punktem wyjścia analizy tekstu literackiego o tematyce religijnej i religijno-
--lozo-cznej jest on sam, jego cechy immanentne, czyli metaforyka, spo-
sób obrazowania, użyte w nim topoi, myśli, nawiązujące do innych tekstów, 
wobec tego
na podstawie zebranych metafor itd. (por. pkt 3) możliwe jest ustalenie szer-
szego, intertekstualnego kontekstu dzieła – jego relacji z innymi źródłami, 
tradycją kultury;
odnalezienie związku między nawiązaniami tekstu literackiego do in-
nych utworów, nurtów -lozo-cznych itd. stanowi punkt zwrotny analizy, 
pozwalający umieścić utwór w szerokim kontekście oraz/lub powrócić 
do biogra-i autora bez konieczności uzależniania interpretacji od faktów 
pozaliterackich;
ustalenie sytuacji nadawczo-odbiorczej utworu (a. ustalenie odbiorcy utworu 
– lirycznego „ty”, b. ustalenie odbiorcy wirtualnego, czytelnika, do którego 
kierowany jest utwór) implikuje cele autora oraz pozwala zde-niować cha-
rakter stworzonego przezeń poetyckiego przekazu;
powtarzalność poetyckiego obrazu w jego zindywidualizowanej postaci 
umożliwia umieszczenie dzieła w tradycji mistyki literackiej.

4. Karola Wojtyły początek poetyckiej drogi

W niniejszym szkicu pragniemy pochylić się nad tekstami poetyckimi Ka-
rola Wojtyły, wydanymi tuż po II wojnie światowej. Urodzony w 1920 roku 
Wojtyła pisał wiersze już w okresie szkolnym, debiutował w roku 1933 na ła-
mach „Dzwoneczka” (nr 37), dodatku do tygodnika „Dzwon Niedzielny”8. 
Pierwszym zbiorem poetyckich utworów były Ballady beskidzkie9. Rozpoczęte 
w 1938 roku na Uniwersytecie Jagiellońskim studia polonistyczne stwarzały 
wielokrotne okazje konfrontacji z „misterium języka”, o czym autor już jako 
papież pisał w książce Dar i tajemnica10. Wiosną 1939 powstały kolejne teksty – 
zbiór utworów pt. Księga Słowiańska (inny tytuł: Psałterz renesansowy). Utwory 
ze zbioru charakteryzowało „dążenie do syntezy odmiennych wzorów kultury, 

8 K. Dybciak, Posłowie, w: Karol Wojtyła, Poezje. Poesie. Przekład na j. włoski A. Kurczab, 
M. Guidacci, Kraków 1999, s. 269. Wszystkie dalsze cytaty wierszy K. Wojtyły pochodzą z tego 
wydania (tytuły utworów umieszczono bezpośrednio po cytacie, po tytule podano numer utworu 
oraz stronę).

9 Tamże.
10 Jan Paweł II, Dar i tajemnica, Kraków 1996, s. 10. Por. K. Dybciak, Posłowie, w: Karol Wojtyła, 

Poezje…, s. 271.



41„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

zamiłowanie do dialogu oparte na mocnym fundamencie własnych przekonań, 
umiejętność mówienia różnymi stylami”11.

Poematy, o których będzie mowa, wyszły spod pióra dwudziestokilkulet-
niego Wojtyły – to napisana w roku 1944, a wydana w 1946, Pieśń o Bogu 
ukrytym oraz nieco późniejsza Pieśń o blasku wody (1950). Pieśń o blasku 
wody składa się z ośmiu opatrzonych odrębnymi tytułami wierszy, stanowią-
cych rozważanie fragmentu Ewangelii (J 4, 13), w których również obecny jest 
motyw światła. W niniejszym artykule skupimy się zwłaszcza na dwuczęścio-
wej Pieśni o Bogu ukrytym. Na utwór ten, określany mianem poematu, skła-
dają się dwa cykle wierszy zatytułowane Wybrzeża pełne ciszy (17 części) oraz 
Pieśń o słońcu niewyczerpanym (16 części). Teksty poetyckie Karol Wojtyła 
publikował głównie w krakowskich pismach katolickich – „Tygodniku Po-
wszechnym” i „Znaku”. Pierwodruk Pieśni o Bogu ukrytym, sygnowany pseu-
donimem Andrzej Jawień, ukazał się natomiast w „Głosie Karmelu” (1946, 
nr 1–2, s. 23–26).

4.1. Pieśń o Bogu ukrytym – cechy poematu i jego odbiór

Pieśń o Bogu ukrytym powstała pod wpływem zainteresowania karmelitańską 
odmianą mistyki chrześcijańskiej, zwłaszcza św. Jana od Krzyża. Bezsprzecznie 
wykazuje ona cechy literatury mistycznej, na co wskazywali badacze już w la-
tach 80. XX wieku12. Również przez teologów zaliczana jest do poezji meta--
zycznej „w bardzo personalistycznym sensie”13.

Poezja Wojtyły roztacza przed czytelnikiem wachlarz metafor i obrazów 
ukazujących głęboką relację człowieka z Bogiem. Sam autor sytuuje swe utwory 
w kręgu dzieł kontemplacyjnych, reprezentujących „intelektualistyczny wariant 
literatury medytacyjnej”14.

Za zasadnicze cechy poematów Krzysztof Dybciak uznaje dyskursywność, 
stłumienie ekspresywności, „zintelektualizowanie monologowości” oraz para-
doks15. W Posłowiu do Poezji Wojtyły tenże badacz zwraca uwagę, że poetyckie 
wypowiedzi poety-teologa nasycone są terminami -lozo-cznymi i teologicz-
nymi, są niełatwe w odbiorze, tak iż czytelnik ma do czynienia z tajemniczą 
materią rozważań „na granicy wyrażalności”16, z syntetyzowaniem różnych 
sposobów komunikacji, w której „podmiot (…) nie ukazuje bezpośrednio 

11 K. Dybciak, Posłowie…, s. 271.
12 Zob. A. Przybylska, Samotność możliwa w człowieku. Mistyczny aspekt „Poezji i dramatów” 

Karola Wojtyły, Kraków 2002, s. 38–47.
13 A. M. Wierzbicki, O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły. Najgłębszy zapis mego bytu, 

w: Poezja Karola Wojtyły. Duchowe spojrzenia, opr. J. Sochoń, Pelplin 2003, s. 38.
14 K. Dybciak, Posłowie…, s. 281–283.
15 K. Dybciak, Karol Wojtyła, w: A. Hutnikiewicz, A. Lam (red.), Literatura polska XX w. 

Przewodnik encyklopedyczny, Warszawa 2000, t. 2, s. 306.
16 K. Dybciak, Posłowie…, s. 283.



42 Agnieszka K. Haas

uczuciowych reakcji, lecz przetwarza je na obrazy i re>eksje”17. Dybciak uwa-
ża również, że w poematach autor prowadzi monolog „mało liryczny, mało 
zsubiektywizowany”18, nie dopuszcza w nim do głosu wzruszeń19.

4.2. Osobowość autora a sposób odbioru jego dzieł

Sytuacja odbioru poetyckich dzieł poety Karola Wojtyły, późniejszego papieża Jana 
Pawła II, teologa i -lozofa, które będą znajdować się w centrum naszego zaintereso-
wania, wyraźnie odbiega od typowych ścieżek recepcji. Najważniejsza różnica mię-
dzy odbiorem dzieł innych autorów a recepcją utworów literackich Karola Wojtyły 
polega na nieuniknionym i wręcz obligatoryjnym łączeniu jego dzieła z biogra-ą, 
ze szczególną osobowością autora, jego duchowością, re>eksją teologiczną i -lo-
zo-czną, z homiletyką oraz, ogólnie rzecz ujmując, z działalnością duszpasterską.

Od chwili ujawnienia tożsamości autora publikowanych pod pseudonimem 
utworów literackich (Andrzej Jawień, Stanisław A. Gruda, Piotr Jasień, AJ)20, 
ponawiane są próby utożsamienia jej z biogra-ą niezwykłego autora. Nadal 
żywotna pozostaje tendencja odczytywania powołania kapłańskiego przez 
pryzmat twórczości poetyckiej i odwrotnie, spotykają się one „na płaszczyźnie 
humanistycznej”, mimo że, jak podkreśla ks. A. M. Wierzbicki, „poezja Woj-
tyły pozostaje zagadką. Nadal nie pokazano wystarczająco, na jakiej właściwie 
płaszczyźnie poezja spotyka się u Wojtyły z -lozo-ą i mistyką”21.

W Posłowiu do jednego z wydań poezji Karola Wojtyły Krzysztof Dybciak 
napisał, że „czytając te wiersze, nie oderwiemy się (…) od ich twórcy”, czytel-
nikowi pozwalają one poznać osobowość Autora22. Cechy utworów Wojtyły 
są według badacza „poetyckim świadectwem mistycznego poznawania Boga”23.

W podobnym duchu wypowiada się ks. Jan Sochoń: „Nie można się oprzeć 
wrażeniu, że jest to istotny fragment autobiografii  Autora (…)”24. Wczes-
ny poemat Wojtyły, Pieśni o Bogu ukrytym (1946), teolog uznaje za „poety-
cką autobiogra-ę”, w której „Bóg jest bohaterem (…), najpierw Bóg, a potem 
człowiek, bo taka jest kolejność biblijna i mistyczna tego rodzaju spotkań. Jest 
to  k lasyczny opis  przeżycia  mistycznego” [podkr. A. H.]25.

17 Tamże.
18 Tamże.
19 J. Sochoń, Nie jestem samotny, bo drżę. O twórczości Karola Wojtyły, w: Poezja Karola Wojtyły. 

Duchowe spojrzenia…, s. 69.
20 K. Dybciak, Karol Wojtyła…, s. 306.
21 A. M. Wierzbicki, O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły…, s. 35–52, zwłaszcza s. 38. 52.
22 K. Dybciak, Posłowie…, s. 267.
23 K. Dybciak, Karol Wojtyła…, s. 306.
24 J. Sochoń, Nie jestem samotny, bo drżę. O twórczości Karola Wojtyły, w: Poezja Karola Wojtyły. 

Duchowe spojrzenia…, s. 63–81.
25 Tamże, s. 70. Na niebezpieczeństwo odczytywania tekstu literackiego przez uproszczony 

pryzmat nadzwyczajności biogra-i wskazuje W. Smaszcz. Por. W. Smaszcz, „Z wolna słowom 
odbieram blask…”, „Kierunki” 1983, nr 26, s. 11–12.



43„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

„Mistyczny charakter literackiej twórczości Karola Wojtyły zainteresował 
literaturoznawców praktycznie od samego początku”, zauważa Agata Przy-
bylska w obszernej monogra-i poświęconej analizie wątków mistycznych 
w datowanych na 1979, a opublikowanych w 1980 roku Poezjach i dramatach 
Karola Wojtyły26. Autorka pracy konstatuje upowszechnienie się tezy, jakoby 
poezja stała się dla poety-teologa „najbardziej szczerą formą ekspresji”, w której 
„w sposób bezpośredni wyrażał przeżycia religijne”27. A. Przybylska wymienia 
kilka tendencji odbioru dzieł Wojtyły, przy czym na pierwszy plan, jak podkre-
śla, „wysuwała się postać autora”28.

Ale nie sposób nie odczytywać niektórych poetyckich myśli Karola Wojtyły 
jako swego rodzaju wyznania. Czyż nie proroczo brzmią dziś słowa zdające się 
zapowiadać jego własną, życiową drogę i powołanie? W poemacie O słońcu nie-
wyczerpanym dwudziestoczteroletni autor pisze, nawiązując do ewangelicznego 
Jeziora Genezaret:

Jest we mnie kraina przeźroczysta (…)
i tłumy, tłumy serc,
zagarnięte przez Jedno Serce (Pieśń o słońcu niewyczerpanym 12, s. 35–37).

Dzisiejszemu odbiorcy z perspektywy minionego już ponty-katu Jana Pawła II 
słowa „tłumy, tłumy serc” mogą się kojarzyć z publicznymi wystąpieniami bło-
gosławionego Papieża. W tymże fragmencie nieco dalej poeta formułuje prośbę 
odnoszącą się do kapłańskiej misji:

Proszę Cię, byś mnie osłaniał
od tej strony, co zapada w mrok –
a proszę Cię, byś mnie odsłaniał
ku tej stronie, co przykuwa wzrok (Pieśń o słońcu niewyczerpanym, 13).

Mimo to odbiór wierszy Karola Wojtyły, eksponujący nadmiernie niezwy-
kłość jego osoby, wykracza poza utrwaloną w tradycji historii literatury 
dążność do odczytywania utworu przez pryzmat życia, doświadczeń i oso-
bowości autora i paradoksalnie może przyczynić się do ograniczenia recep-
cji. W roku 1997, w czasie sesji naukowej, zorganizowanej we Wrocławiu 
w przeddzień Kongresu Eucharystycznego, znany wrocławski historyk lite-
ratury i poeta Jacek Łukasiewicz trafnie zauważył, że poezję Wojtyły moż-
na rozpatrywać w „trzech porządkach”: (1) w odniesieniu do poetów jego 
generacji (do której należeli m.in. Baczyński, Gajcy, Różewicz, Karpowicz), 

26 K. Wojtyła, Poezje i dramaty. Wybór i układ z upoważnienia aut. Marek Skwarnicki, Jerzy 
Turowicz, red. -lolog. Jan Okoń, Kraków 1979.

27 Badacze podkreślali, pisze autorka monogra-i, że poezja stała się „świadectwem intymnych 
i trudnych doświadczeń autora”, odkrywającym proces „samo-poznania”. Zob. A. Przybylska, 
Samotność możliwa w człowieku…, s. 39.

28 Tamże, s. 38–39.



44 Agnieszka K. Haas

(2) „w porządku religijnej literatury medytacyjnej” oraz (3) „w porządku 
słowa Jana Pawła II”29.

Odczytywanie „w porządku literatury medytacyjnej” pozwala na szerszą, 
intertekstualną perspektywę odbioru. W przypadku Karola Wojtyły trop „lite-
ratury medytacyjnej” prowadzi do dzieła i osoby św. Jana od Krzyża, z którym 
zetknął się za sprawą Jana Tyranowskiego. W twórczości poetyckiej owa fascy-
nacja zaowocowała wprowadzeniem szeregu symboli zwanych mistycznymi 
oraz dyskursu teologicznego do dzieła30. Spowodowała także wzrost zaintereso-
wania ludzkim wnętrzem i duchowością, pomogła dostrzec splot „duchowych 
sił, energii”, doświadczalne „zakorzenienie człowieka w Bogu” oraz odkryć 
podmiotowy charakter relacji Boga do człowieka, w której jednak udział Boga 
miał być przeważający31.

Analiz obecności wątków mistycznych we wczesnych poematach Wojtyły pod 
kątem wpływu duchowości karmelitańskiej, zwłaszcza pism św. Jana od Krzyża, 
dokonywali między innymi tacy badacze, jak Jan Okoń, Jan Błoński oraz wspo-
mniany Krzysztof Dybciak32. Dodajmy, że twórczość poety-teologa zestawiano 
również z utworami Dantego33, Szekspira, a zwłaszcza polskich romantyków, Sło-
wackiego, Mickiewicza i C. K. Norwida34. Do źródeł inspiracji późniejszego Pa-
pieża należała także teologia św. Tomasza z Akwinu oraz -lozo-a Maxa Schelera, 
której teolog i -lozof Wojtyła poświęcił swoją rozprawę habilitacyjną.

Z powyższego, z konieczności bardzo skróconego zarysu recepcji poety-
ckich dzieł Karola Wojtyły wynika, że historycy literatury, o ile nie skupiają się 
na biogra-i autora, to chętnie łączą kwestię przynależności jego dzieł do „reli-
gijnej literatury medytacyjnej”. Zajmują się także powiązaniami intertekstual-
nymi literackich utworów późniejszego Papieża z bezpośrednimi źródłami in-
spiracji, z jego „porządkiem słowa”. Ta ostania z metod badawczych wydaje się 
wyznaczać względnie szeroki horyzont poznania dzieła, zapełnia miejsca puste 

29 J. Łukasiewicz, Skuteczność słowa, w: Twórczość Karola Wojtyły. Materiały z sesji zorganizowa-
nej z okazji 46. Kongresu Eucharystycznego we Wrocławiu, red. Z. W. Solski, Wrocław 1998, s. 125.

30 Jana Tyranowskiego poznał Karol Wojtyła w Wielkim Poście 1940 roku. Wśród lektur Ty-
ranowskiego, które miały odegrać istotną rolę w formacji duchowej Wojtyły, badacze wymieniają 
następujące prace: Zarys teologii mistycznej i ascetycznej A. A. Tanquereya, Mistykę o. Semenki 
oraz pisma Jana od Krzyża i Teresy z Ávila. Por. J. Okoń, Życiowy portret poety, „Znak” 1982, nr 6, 
s. 556–578. Podaję za A. Przybylska, Samotność możliwa w człowieku…, s. 40.

31 I. Dec, Człowiek w spojrzeniu Jana Pawła II, w: Twórczość Karola Wojtyły. Materiały z sesji…, 
s. 15.

32 Szczegółowego zarysu recepcji poetyckich pism Wojtyły pod kątem istnienia w nich wątku 
mistyczno-medytacyjnego dostarcza cytowana praca A. Przybylskiej. Zob. A. Przybylska, Samot-
ność możliwa w człowieku…, s. 38–47.

33 Wątek „dantejski” w twórczości kapłana-poety wymienia ks. A. M. Wierzbicki. Zob. 
A. M. Wierzbicki, O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły. Najgłębszy zapis mego bytu, w: Poezja 
Karola Wojtyły. Duchowe spojrzenia…, s. 46–47.

34 Por. A. Przybylska, Samotność możliwa w człowieku…, s. 108. W innych częściach pracy 
autorka wymienia przykłady zbieżności poetyckiej myśli K. Wojtyły z twórczością polskich au-
torów, prócz wspomnianych – z M. Rejem, J. Kochanowskim, J. Kasprowiczem, Cz. Miłoszem.



45„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

obecne w każdym dziele literackim – by użyć fenomenologicznego pojęcia Ro-
mana Ingardena – nie wypełniając ich jednocześnie bezwarunkowo i do końca.

Dodajmy, że analizy historycznoliterackie omawiające związek poezji Woj-
tyły z mistyką jako taką – w rozmaitych jej odmianach – już istnieją. Poetę-
-teologa i -lozofa zarazem interesowała zwłaszcza mistyka św. Jana od Krzyża 
– pismom hiszpańskiego Doktora Kościoła poświęcił rozprawę doktorską35, 
a do postaci świętego wielokrotnie powracał jako Papież36.

Utwory poetyckie Karola Wojtyły można także traktować jako świadectwo 
osobistych przeżyć religijnych i re>eksji -lozo-cznej oraz swoiste zaproszenie 
odbiorcy do przeżycia kontemplacyjnego i modlitwy medytacyjnej. Stanowią 
one zarazem efekt doznania -lozo-czno-estetycznego, którego punktem wyj-
ścia było doświadczenie religijne.

W niniejszym szkicu spróbujemy nie tyle wykazać owo niewątpliwie ist-
niejące powinowactwo z pismami mistyków, głównie św. Jana od Krzyża (jego 
traktatami doktrynalnymi Droga na Górę Karmel, Noc ciemna, Pieśń duchowa 
i Żywy płomień miłości), ile skupić się na jednym wątku – sposobie obrazowa-
nia i symbolice światła, jego paradoksie współistnienia z ciemnością i z innymi 
motywami, a także powiązaniem symboliki światła z kwestią wiary i rozumu. 
Wybrane wiersze Karola Wojtyły spróbujemy potraktować jako suwerenne pod 
względem estetycznym dzieło, którego interpretacja w znacznej mierze może 
i powinna pozostać niezależna od biogra-i autora.

5. Światło – słońce, iskra, blask

Tematy, jakie porusza Karol Wojtyła w poemacie Pieśń o Bogu ukrytym, or-
ganizują „doświadczenie głębi bytu w materii języka”: blask wody, świetliste 
przedmioty, dno duszy, zwierciadło, „zjednoczenie osobowe w nadnaturalnej 
przestrzeni”, oko prześwietlone i oświecające, tworząc „fenomenologię poety-
cką”, zdają sprawozdanie „z przebiegu oraz istoty religijnego doświadczenia”37.

35 K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze [Doctrina de &de apud S. Joannem 
a Cruce (1948)], tłum. K. Stawecka, Lublin 2000.

36 Por. Jan Paweł II, List Apostolski Ojca świętego Jana Pawła II do O. Filipa Sainz de Beranda, 
przełożonego generalnego Karmelitów Bosych, z okazji czterechsetlecia śmierci św. Jana od Krzyża 
doktora Kościoła, w: Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel, Noc ciemna, Pieśń ducho-
wa, Żywy płomień miłości, Sentencja. Przestrogi, Poezje, Listy, tłum. o. Bernard Smyrak OCD, 
wyd. 4., Kraków 1998, s. 5–21. Wszystkie cytaty zaczerpnięte z pism hiszpańskiego mistyka, 
jeśli nie zaznaczono inaczej, pochodzą z tego wydania. Po cytacie podaję tytuł traktatu, księgę, 
rozdział oraz numer strony w tymże wydaniu.

O Janie od Krzyża pisał Karol Wojtyła, eksponując w mistyce Świętego odkrycie Boga w czło-
wieku w książce Aby Chrystus się nami posługiwał, Kraków 1979, s. 387–401 (w rozdziale O hu-
manizmie św. Jana od Krzyża). Por. A. M. Wierzbicki, O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły…, 
s. 35–52, zwłaszcza s. 42.

37 K. Dybciak, Posłowie…, s. 285.



46 Agnieszka K. Haas

Metafora „światła nadmiernego” oraz symbol Chrystusa-Słońca, zaczerp-
nięte od św. Jana od Krzyża, odsyłają do wizji mistycznej: „Bóg gasi zmysły 
i władze człowieka wprowadzając go w bierną noc (zmysłów i ducha), poprze-
dzającą mistyczne zjednoczenie”, trafnie zauważa Agata Przybylska, dodając, 
że istotą wydaje się „ambiwalencja mroku i jasności” w Pieśni o słońcu niewy-
czerpanym38. Wśród motywów światła autorka wymienia także efekt przezro-
czystości, kontemplację słońca oraz motyw oczu39.

Na mistyczne aspekty zarówno Pieśni o Bogu ukrytym, jak i Pieśni o blasku 
wody oraz obecność motywu światła wskazywał także m.in. ks. Janusz Pasierb40. 
Zauważał on zbieżność w sposobie użycia symbolu iskry (scintilla) u Wojtyły 
i w niemieckiej mistyce średniowiecza, której przedstawiciele – podobnie jak 
autor poematu – wzbraniali się przed nadawaniem Bogu jakichkolwiek nazw. 
W istocie Wojtyła ani razu nie używa w utworze słowa „bóg”41. Występuje On wy-
łącznie jako Deus absconditus, Bóg ukryty42, objawiający się w ludzkim wnętrzu.

Bliskie mistyce średniowiecza są także obecne w wierszach poety paradoksy 
– ponadczasowość doświadczenia, przy jednoczesnym osadzeniu myśli i dzia-
łania w czasie. Na powinowactwo z myślą Maxa Schelera i jego traktatem Vom 
Umsturz der Werte wskazuje Pasierb w Pieśni o blasku, w której również jest m.in. 
mowa o „objawieniu Boga w strumieniu życia”43. Wokół światła, rozumianego 
jako odbicie transcendentnego Boga, koncentruje się większość metafor uzna-
wanych za mistyczne.

5.1. K. Wojtyły fascynacja św. Janem od Krzyża

W swojej rozprawie doktorskiej poświęconej nauce o wierze Jana od Krzyża (Doc-
trina de &de apud S. Joannem a Cruce z 1948 r.) Karol Wojtyła wyraźnie przeciw-
stawia jego naukę mistyce arabskiej, a zwłaszcza „fałszywej” interpretacji pisarzy 
>andryjskich i nadreńskich44. Z drugiej strony autor pracy zwraca uwagę na sze-
rokie spektrum wpływów, jakim ulegał hiszpański mistyk. Wśród źródeł jego 
inspiracji znalazły się pisma takich autorów, jak Pseudo-Dionizy Areopagita, św. 
Augustyn, św. Grzegorz Wielki, św. Tomasz a Kempis oraz przedstawicieli szko-
ły >amandzko-niemieckiej – przetworzone elementy ich myśli znajdujemy także 
u Jana od Krzyża45. Jedno z kluczowych pojęć mistyki – dno duszy, pojawiające się 
również u św. Jana, wywodzi się, jak pisze Wojtyła, z systemu mistyka niemieckiego 

38 A. Przybylska, Samotność możliwa w człowieku…, s. 105.
39 Tamże, s.105–108.
40 Janusz St. Pasierb, Poezja uniwersaliów, w: Poezja Karola Wojtyły. Duchowe spojrzenia…, 

s. 15–33 (pierwodruk: „Znak” 1981, nr 4/5, s. 590–599).
41 Tamże, s. 29.
42 Tamże, s. 30.
43 Tamże, s. 31.
44 K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze…, s. 14.
45 Tamże, s. 15–16.



47„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

średniowiecza Johannesa Taulera, który był znany w Hiszpanii dzięki łacińskiemu 
tłumaczeniu Suriusza, bądź za sprawą hiszpańskiego przekładu z 1551 r. Mimo po-
winowactw między św. Janem od Krzyża a Taulerem, który zresztą niektóre pojęcia 
przejął od Mistrza Eckharta, mimo oczywistych związków z mistykami Flandrii 
(Ryusbroeck) i Nadrenii, o św. Janie od Krzyża pisze Karol Wojtyła, że spisał on 
„świadectwo doświadczenia”, które nie jest spekulatywną mistyką46.

5.2. Od światła widzialnego do mroku rozumu

Żyjący na przełomie XVI i XVII w. hiszpański mistyk św. Jan od Krzyża w Dro-
dze na Górę Karmel sięgnął po symbolikę światła i ciemności, która pojawiała 
się wcześniej zarówno w Starym Testamencie, jak i w pismach patrystycznych. 
Skutkiem stworzenia świata z nicości, jak je opisuje Księga Rodzaju, było po-
wstanie nieskończonej przepaści między stworzeniami a Bogiem, uważał św. 
Grzegorz z Nyssy. W traktacie dogmatycznym Droga na Górę Karmel św. Jan 
od Krzyża powiązał myśl o świetle z pytaniem o możność zjednoczenia stwo-
rzeń z Bogiem: „(…) pośród stworzeń (…) nie ma żadnego, które by bezpo-
średnio łączyło się z Bogiem albo miało podobieństwo do Jego bytu. Wprawdzie 
każde stworzenie (…) jest jakby śladem Boga (…), jednak istotne podobieństwo 
pomiędzy Bogiem a stworzeniem nie zachodzi. Jest raczej ta nieskończona róż-
nica (…). Dlatego też jest niemożliwe, by rozum mógł pojąć Boga za pośredni-
ctwem stworzeń” (Droga na Górę Karmel II, 8)47.

Mistyk zwrócił uwagę na przepaść dzielącą Stwórcę od skończonych bytów, 
wskazując na ograniczenia zmysłowego poznania Boga. Trzecia myśl autora 
Drogi odnosiła się do rozumu, który, podobnie jak zmysły, nie potra- zgłębić 
boskiej transcendencji. Jedynie wiara umożliwia zbliżenie duszy do Boga i zjed-
noczenie z Nim w miłości, uważał Święty.

Od czasu stworzenia Bóg stał się dla człowieka Bogiem ukrytym, niepozna-
walnym, jednocześnie pozostawał mu bliski. Niemiecki poeta Friedrich Hölderlin 
w hymnie Patmos ową tajemnicę Boga ujął w paradoksie:

Jest blisko,
A trudno pojąć Boga48.

Owa niemożność wynikała z konfrontacji ludzkich zmysłów i rozumu z nie-
opisanym boskim majestatem, oślepiającym je i czyniącym nieużytecznymi. 
Żyjący w III w. Grzegorz z Nyssy widział człowieka wtrąconym w ciemność, 
która miała być tym głębsza, im bliżej ów znalazł się Boga49.

46 Tamże, s. 17.
47 Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel…, s. 209.
48 F. Hölderlin, Nocny wędrowiec. Poezje. tłum. Andrzej Lam, Kraków 2002, s. 164.
49 Por. A. Louth, Mystik I, Kirchengeschichtlich [hasło], w: $eologische Realenzyklopädie. Bd. 23, 

hrsg. Gerhard Müller, Berlin 1994, s. 554.



48 Agnieszka K. Haas

A przecież myśl o Bogu i boskości odsyła – nie tylko w chrześcijaństwie – 
do światłości! Dla Orygenesa kroczenie ku Niemu oznaczało rodzaj oświece-
nia. Nazywał Go światłem, nie materialnym, lecz oświecającym „każdy umysł, 
by mógł poznać prawdę”, by dostrzegał ją we wszystkim50. Orygenes podkre-
ślał odmienny charakter boskiej światłości i słonecznego światła, Boga bo-
wiem „jako światłości nie można pojmować na sposób światła materialnego”, 
pouczał51. Niemniej Orygenes wierzył w możliwość Jego poznania. Dla znaj-
dującego się pod jego wpływem św. Grzegorza z Nyssy spotkanie z boskością 
było jednak „głębokim doświadczeniem ciemności”52.

Jak to możliwe, że boskie światło pogrążało człowieka w mroku? Oryge-
nes, łączący zdolność poznania z widzeniem, przyrównywał ograniczenia 
rozumu do wzroku, który zdolny zobaczyć iskrę, nie zdoła ujrzeć słonecz-
nego światła. Podobnie umysł przewyższa naturę cielesną, pisał teolog, ale 
ponieważ pozostaje on „w więzach ciała i uczestniczy w materii, jest tak 
dalece osłabiony i przytępiony, że gdy stara się wzlecieć w górę ku rzeczywi-
stości bezcielesnej (…), nie jest zdolny dostrzec więcej poza tylko małą jej 
iskierką”53. We wspomnianym hymnie Patmos Hölderlin zauważa podobne 
utrudnienie poznania:

(…) I czeka
Wiele lękliwych oczu,
By ujrzeć światło. Nie mogą,
W łaskawym świetle rozkwitać54.

Doświadczenie światła i ciemności od chwili stworzenia towarzyszy myśle-
niu o trzech podmiotach dociekań meta-zycznych – Bogu, człowieku i świe-
cie. Opisany w Księdze Rodzaju akt stworzenia światłości: „Niechaj się stanie 
światłość!” (Rdz 1, 3)55 wyznacza światłu w świecie widzialnym szczególną rolę 
– jego nastanie to początek czasu, światło warunkuje także ludzkie doświad-
czenie i poznanie56: „Ziemia zaś była bezładem i pustkowiem: ciemność była 
nad powierzchnią bezmiaru wód, a Duch Boży unosił się nad wodami. Wte-
dy Bóg rzekł: «Niechaj się stanie światłość!» I stała się światłość. Bóg widząc, 
że światłość jest dobra, oddzielił ją od ciemności. I nazwał Bóg światłość dniem, 
a ciemność nazwał nocą” (Rdz 1, 2–5).

50 Orygenes, O pierwszych zasadach, w: M. Michalski, Antologia literatury patrystycznej, t.1. 
Warszawa 1975, s. 362.

51 Tamże.
52 Por. T. Merton, Doświadczenie wewnętrzne. Zapiski o kontemplacji. tłum. I. i P. Zarębscy, 

Kraków 2005, s. 46.
53 Orygenes, O pierwszych zasadach…, s. 363.
54 F. Hölderlin, Nocny wędrowiec…, s. 168.
55 Cytaty z Pisma Świętego za: Biblia Tysiąclecia. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, 

wyd. 2., Poznań – Warszawa 1971.
56 J. Kreuzer, Licht [hasło], w: R. Konersmann, (Hrsg.), Wörterbuch der philosophischen 

Metaphern, 2. unveränderte Au>age, Darmstadt 2008, s. 208.



49„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

Światło w chwili stworzenia w pewnym sensie jednoczy Stwórcę ze stwo-
rzeniem: przez światło widzialne Bóg daje się poznać – przynajmniej częścio-
wo – zarówno w stworzeniu, jak i w ludzkim rozumie. Z drugiej, strony będąc 
atrybutem i symbolem boskiej immanencji w świecie, pozostaje światło jedno-
znacznym znakiem boskiej transcendencji.

Motyw światła w jego transcendentnym znaczeniu był znany również -lo-
zofom starożytnej Grecji. Ów wymiar światłości zauważał Platon, którego myśl 
w III w. podjął Plotyn, nieco później, w VI w., rozwinął w odniesieniu do teolo-
gii chrześcijańskiej Pseudo-Dionizy Areopagita. Ten ostatni postrzegał światło 
jako zjawisko meta-zyczne – nie można go było zrozumieć ani nazwać, gdyż było 
transcendentne, twierdził Dionizy, znajdowało się poza wszystkim, poprzedza-
ło „wszystko w sobie”, było „ponad każdą rzeczą”57. Idąc za przykładem Platona, 
a zwłaszcza Plotyna, Dionizy połączył „boskie światło” z ideą dobra i piękna, 
a nade wszystko z ideą boskiej jedności, urzeczywistniającą się, a ściślej – manife-
stującą w ludzkim myśleniu, w rozumie. Cała Boskość bowiem „czczona jest jako 
»piękno« i »mądrość«, a takich pojęć jak »światło«, »boskie działanie«, »przy-
czyna« (…) używa się w Piśmie dla scharakteryzowania całej niepodzielnej 
B oskości” [podkr. A. H.]58. Ową jedność Karol Wojtyła w poemacie Wybrzeża 
pełne ciszy nazwie później „Prostotą,/ z której świat jest ujęty”59.

Pochodzenie światła dostrzegał Dionizy w dobru, słońce w jego rozumieniu 
było jedynie „najmniejszym odbiciem”, tak iż ów blask rozlewał się na wszystkie 
byty60. Światło „obdziela wszystko rodzącymi piękno darami swojej promieniu-
jącej jasności, pisał Areopagita, i wszystko w sobie samym scala w jedność”61. 
Wszystko, co zanurzone w słonecznym świetle, jawiło mu się jako wzniosłe 
dzieło stworzenia. To jasność, „która zewsząd tchnie” – nazywał młody poeta 
Wojtyła blask boskiego majestatu (Wybrzeża pełne ciszy 4, s. 9). Symbol światła, 
podobnie jak obraz niezmierzonych wód, opowiadających swoim istnieniem 
o nieskończoności bóstwa i jedności stworzonego przezeń świata, obecny w mi-
styce różnych religii, ukazuje w swej poezji także Karol Wojtyła. Światło zajmuje 
u niego miejsce szczególne, wskazując na „prostopadły” kierunek swego dzia-
łania, budzi skojarzenia z jego prawdziwym Źródłem:

Nie taki jest żywioł światła.
Kiedy morze cię szybko ukrywa
i roztapia w milczącej głębi
– światło od fal powłóczystych prostopadłe blaski oderwie
i z wolna kończy się morze, a jasność napływa (Wybrzeża pełne ciszy 4, s. 9).

57 Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona boskie (I, 4), w: tenże, Pisma teologiczne. Imiona boskie. 
Teologia mistyczna. Listy, tłum. M. Dzielska, Kraków 1997, s. 52.

58 Tamże.
59 K. Wojtyła, Poezje. Poesie…, s. 21.
60 Pseudo-Dionizy Areopagita, Imiona boskie (IV, 4)…, s. 80.
61 Tamże, s. 83.



50 Agnieszka K. Haas

W traktacie Hierarchia niebiańska (rozdz. 1) Pseudo-Dionizy za Jakubem 
Apostołem (Jk 1, 17) nazywa Boga Ojcem Światłości62. Myśl o jedności i apoka-
tastaza stworzenia powracającego do niej zdaje się być zasadniczym elementem 
mistycznej -lozo-i Areopagity, który w emanacji „świetlistej jasności”, spływają-
cej na stworzenie dostrzega moc jednoczenia bytów: „z poruszenia Ojca, wznosi 
nas zarazem w swojej jednoczącej mocy na powrót w górę i zwraca do jedności 
i boskotwórczej niezłożoności Ojca, skupiającego w sobie wszystko”63.

Mistycy różnych epok wyjaśniali, że boska światłość, manifestująca się 
w świecie zmysłowym, była tak nieopisana, iż człowiek, który ją zobaczył, zosta-
wał oślepiony. Oślepienie boskim blaskiem, jego przyczynę i drogę odzyskania 
prawdziwego wzroku poprzez miłość wybornie ukazuje Dante Alighieri w Pieśni 
XXVI Boskiej komedii, odkrywając metaforyczny sens światła i ślepoty rozumia-
nej jako pogrążenie w grzechu, błędzie i występku, tym samym uniemożliwia-
jącej poznanie Boga. W nieco inny sposób doświadczali światła średniowieczni 
mistycy niemieccy – Mechtylda z Magdeburga, Hildegarda z Bingen, Henryk 
Suzo64. Odsyłało ono bezpośrednio do duchowego doznania boskiej obecności, 
nieporównywalnej z niczym, do jej oślepiającej jasności spływającej wraz z łaską 
na człowieka. W majestacie tej światłości ludzkie słowo i rozum muszą zawodzić. 
Młody Wojtyła w poemacie Wybrzeża pełne ciszy napisze:

Z wolna słowom odbieram blask
spędzam myśli jak gromadę cieni (Wybrzeża…, 9, s. 15).

Ciemność zmysłów i rozumu staje się zatem dezyderatem na drodze poznania 
Boga. „Jest więc jasne, że (…) aby przybliżyć się do Niego – pisał w Drodze 
na Górę Karmel św. Jan od Krzyża – trzeba iść raczej nie rozumując, niż prag-
nąć zrozumieć, aby zaś otrzymać więcej z boskiego promienia, trzeba iść raczej 
ślepnąc i pogrążając się w mroku, niż otwierając oczy” (Droga na Górę Karmel II, 
8, s. 211) – trzeba zachować prostotę i porzucić racjonalny dyskurs. Pochodze-
nie mroku w rozumie w zetknięciu z transcendentną światłością Święty wy-
jaśnia w następujący sposób: „To nadmierne światło, płynące z wiary, jest dla 
duszy ciemnym mrokiem, ponieważ to co jest większe, wchłania i zwycięża 
to co jest mniejsze, tak jak światło słońca gasi wszelkie inne światła. I nikną one 
wtedy, a władze wzroku są opanowane przez słońce, które je oślepia i pozbawia 
możności widzenia (…). Podobnie świat ło  wiar y  przez  zbytni  nadmiar 
przyt łacza  i  przemaga świat ło  rozumu. Rozum bowiem sam z siebie 
dąży do poznania naturalnego, chociaż ma zdolność poznania także rzeczy nad-
przyrodzonych” (Droga na Górę Karmel II, 3, 190–191, podkr. A. H.).

62 Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne II. Hierarchia niebiańska. Hierarchia koś-
cielna, tłum. M. Dzielska, Kraków 1999, s. 47.

63 Tamże, s. 47.
64 Opisy mistycznych wizji niemieckich mistyków średniowiecza opisuje z punktu widzenia 

estetyki i literaturoznawstwa Joanna Godlewicz-Adamiec. Por. J. Godlewicz-Adamiec, Plastyczne 
i językowe środki wyrazu w dziełach mistyków niemieckich epoki średniowiecza, Warszawa 2005.



51„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

Hiszpański mistyk powołuje się na Dionizego, który „wiedzę o Bogu”, teo-
logię mistyczną, nazywa promieniem ciemności, bo „rzeczy Boże im wyższe 
są w sobie i jaśniejsze, tym bardziej niezrozumiałe i tym ciemniejsze są dla nas” 
(św. Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel II, 8, s. 212).

Zarówno w pismach mistyków, jak i w Starym Testamencie boskie świat-
ło pozostaje niedostępne, niewidzialne dla ludzkiego oka, które – o ile je ujrzy 
– ślepnie. Istocie ludzkiej, która stanie w pełnym blasku boskiej chwały, grozi 
śmierć65. Mojżesz, chcąc Boga poznać, pragnie Go ujrzeć i poznać Jego imię, ale 
Bóg odpowiada: „Nie może człowiek ujrzeć mię a żyw pozostać” (Wj 33, 20). 
Eliasz w Boskiej obecności zakrywa „oblicze swe płaszczem” (1 Krl 19, 13). Obie 
te historie biblijne przywołuje św. Jan od Krzyża (Droga na Górę Karmel II, 8, 
s. 210)66, by pokazać, że próba poznania Boga za pomocą zmysłów, które człowiek 
błędnie kojarzy z poznaniem, musi się kończyć niepowodzeniem. Poznanie zmy-
słowe, a nawet rozumowe pozostaje fragmentaryczne, całkowite bowiem, napisze 
św. Jan od Krzyża, „jest niemożliwe za życia, trzeba więc albo wpierw umrzeć, 
albo pozostać z dala od niego” (Droga na Górę Karmel II, 8, s. 210).

Stanąć w obliczu światła boskiego majestatu jak Eliasz, według hiszpańskie-
go mistyka „oznacza oślepienie rozumu”, bo rozum wobec „rzeczy tak wznio-
słej” okazuje się słabym narzędziem67. Stary Testament podaje wiele przykładów 
ukazywania się „Boga ukrytego”, inspirując już pierwszych Ojców Kościoła, 
tworząc podwaliny pod teologię apofatyczną68, skłonną mówić o Bogu nie ina-
czej, jak w zaprzeczeniu podkreślającym niewyrażalność boskości w mowie 
i niemożność jej rozumowego ogarnięcia.

Nowy Testament ukazuje wcielenie światła (J 8, 12), jakim jest Chrystus 
– tak oto boska światłość staje się cząstką skończoności, objawia się i działa 
w czasie i ludzkiej historii, staje się bliska przez swą ludzką kruchość. Światłość 
nieprzystępna – lux inaccesibilis – o jakiej pisze św. Paweł (1 Tm 6, 16) staje 
się mieszkaniem Nieśmiertelnego, którego nikt nie widział. To właśnie światło 
i miłość tchnące z postaci Chrystusa znajdują się przede wszystkim w centrum 
zainteresowania Wojtyły jako poety. Owo światło zdaje się dostępne i pełne 
miłości. Bóg mieszkający w ludzkim sercu jawi się jako nieskończone Światło 
przemienione w iskierkę paradoksalnie zdolną objąć całość bytu:

Wtedy – patrz w siebie. To Przyjaciel,
który jest jedną iskierką, a całą Światłością.
Ogarniając sobą tę iskrę,
już nie dostrzegasz nic
i nie czujesz, jaką jesteś objęty Miłością (Wybrzeża pełne ciszy 4, s. 9).

65 Na marginesie dodajmy, że symbol ten jako atrybut boskości występuje w wielu niechrześci-
jańskich religiach i mitach. Ukazywana w mitach boska światłość może oślepić, a nawet zabić. Tra-
giczne skutki zetknięcia z nią ukazuje mit o Semele utrwalony przez Owidiusza w Metamorfozach.

66 Cytat z Pisma Św. za św. Janem od Krzyża.
67 Por. Św. Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel, II, 8, s. 210.
68 K. von Stosch, Einführung in die Systematische $eologie, Paderborn 2009, s. 61.



52 Agnieszka K. Haas

5.3. Mrok rozumu

Myśl teologii mistycznej i apofatycznej wielokrotnie ożywa w XX wieku. Od-
wołujący się do nauczania św. Jana od Krzyża Qomas Merton łączył blask 
światła olśniewającego umysł z wiarą, tak że światłość ta zaciemniać miała 
postrzeganie innych rzeczywistości69. Podobnie uważał Karol Wojtyła, który 
nauce św. Jana od Krzyża poświęcił swoją rozprawę doktorską. Wyjaśnia on, 
że Bóg może oświecić rozum swym boskim światłem do tego stopnia, iż po-
woduje ono ciemność: „Tak więc światło Boskie działa w wierze (…), a jednak 
światło to ze względu na swą wielką przewagę, jaką ma nad przyrodzonym 
światłem rozumu, powoduje w nim jedynie ciemność, co więcej, wiara – jej 
rola – dopełnia się w owej ciemności spowodowanej przed nadrzędną moc 
Boskiego światła”70.

Wątek „mroku rozumu” w poezji realizuje Wojtyła tylko częściowo, sięgając 
do hiszpańskiego mistyka. „Skoro więc zmysły nie znajdują w swoim otoczeniu 
nic, co dałoby się zestawić z tą Rzeczywistością, pozostaje Ona dla nich czystą 
nazwą – imieniem czegoś nieznanego”, pisze w swej rozprawie doktorskiej71. 
Rozum z powodu niewystarczającej zdolności zmysłów „nie dochodzi do ni-
czego”, ulega boskiemu działaniu, ukazanemu jako światło wlane – to dzięki 
niemu możliwe jest poznanie, a wówczas rozum zostaje „porwany, uniesiony 
i pociągnięty przez ową Istotę siłą światła równocześnie doń wlanego”72. Boska 
Prawda jako taka, bez łaski i miłości, pozostaje dla niego niedostępna: „Rze-
czywistość bowiem, którą przekazuje Objawienie, nie może być dana zmysłom 
przez postać dla nich właściwą. Zostaje tedy zamknięta droga dla rozumu (…). 
Staje on bowiem wobec Rzeczywistości, której nie zdoła przeniknąć ani uzy-
skać Jej formy, ani uczynić jasną dla siebie Jej istoty – i tak w sposób naturalny 
znaleźć w niej uspokojenie (…) działanie zaś właściwe dla rozumu zamyka się 
w kręgu stworzeń, zresztą nie najdoskonalszych”73.

Rozumowe poznanie Boga łączy się w teologii św. Jana od Krzyża z wyraźnie 
zarysowaną symboliką światła, którą Karol Wojtyła udatnie wyzyskuje w swej 
twórczości poetyckiej. Światłość transcendentna, oglądana i doświadczana 
we wnętrzu własnej duszy i nieodłączny z nią motyw patrzenia, oglądu, mniej 
zmysłowego, a bardziej intelektualnego i duchowego, stają się przedmiotem opi-
su i składnikami duchowego „świata przedstawionego”, jaki ukazuje w swych 
wczesnych wierszach trzydziestoletni Karol Wojtyła.

W poemacie Wybrzeża pełne ciszy (8, s. 13) młody poeta-teolog zauważa 
paradoksalną zależność między wyciszeniem zmysłu wzroku a poznaniem, 
subtelnie zaznaczając motyw ciemności w aluzji wieczoru:

69 T. Merton, Doświadczenie wewnętrzne…, s. 46.
70 K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze…, s. 88–89.
71 Tamże, s. 66.
72 Tamże.
73 Tamże, s. 67–68.



53„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

Co to znaczy, że tyle dostrzegam, gdy nic nie widzę,
kiedy już poza horyzont ostatni osunął się ptak (…) (Wybrzeża…, 8, s. 13).

Następna strofa odwraca tę zależność: wysiłek zmysłów, zwłaszcza wzroku, 
wprowadza w ciemność („widzę mniej”), powoduje oddalanie się od prawdy:

Im bardziej wzrok natężam, tym widzę mniej,
i woda schylona słońcem tym bliższe przynosi odbicie,
im dalszy od słońca oddziela ją cień (…) (Wybrzeża… 8, s. 13).

„Więc w mroku jest tyle światła”, wyraża zdziwienie poetyckie ja. Porównanie 
światła w mroku do otwartej róży, w powiązaniu z obrazem Boga schodzące-
go do duszy, stanowi typowy dla młodego Wojtyły sposób ukazywania boskiej 
świętości, delikatnej, kruchej i zamykającej się w ludzkim sercu:

Więc w mroku jest tyle światła,
ile życia w otwartej róży,
ile Boga zstępującego
na brzegi duszy (Wybrzeża…, 8, s. 13).

Wojtyła podkreśla znaczenie ciemności – pogrążony w niej rozum, uwolniony 
od racjonalnego dyskursu, „łączy się z Bogiem”, gdyż to w ciemności „ukryty 
jest Bóg”74.

W Pieśni o słońcu myśl okazuje się niegodna Bożej w niej obecności. Tej 
dojmującej prawdzie towarzyszy zatroskanie, by nie dotknąć niemocą myśli 
i jej niedoskonałością Nieskończonego:

Proszę, wyjdź, Panie ode mnie
i myśli mojej omylnej
nie narażaj na taką niemoc,
nie narażaj na taką bezsilność (Pieśni o słońcu 14, s. 39).

Bezsilność myśli narasta dodatkowo przez uświadomienie sobie, że owa nienazwa-
na Nieskończoność zostaje poddana władzy skończonego rozumu, „myśli omylnej”:

A Ty jeszcze co dzień pomnażasz
moją bezsilność,
poddając Twą nieskończoność
pod moją myśl omylną (Pieśni o słońcu 14, s. 39).

Stąd prośba zatroskanego lirycznego ja, powracająca w Wybrzeżach pełnych ci-
szy – ja świadomego nie tylko niedoskonałości rozumu, ale także uzależnienia 
odruchu serca od myśli omylnej, przykrego „przykucia” miłości do dyskursu:

O Panie, przebacz mej myśli, że nie dość miłuje,
przebacz miłości mej, Panie, że tak strasznie przykuta do myśli,

74 Tamże, s. 51. Fragment rozprawy odnosi się do II Księgi Drogi na Górę Karmel (II, 9, 1).



54 Agnieszka K. Haas

że chłodnym myślom, jak nurt, Ciebie odejmuje
nie ogarnia płonącym ogniskiem (Wybrzeża pełne ciszy 16, s. 41).

Miłość obok wiary, porównanej do widzenia bezpośredniego, stwarza możli-
wość zbliżania się i zjednoczenia z Bogiem75 odbywającego się w „ciemnościach 
wiary”, gdyż światłem tego życia jest „zjednoczenie miłości ukryte w ciemnoś-
ciach wiary”: „gdy śmierć uchyli zasłonę, zjednoczenie z Ojczyzną winno do-
pełnić się w świetle widzenia wprost: światło zjednoczenia w ciemności osiąga 
swój cel w światłości de-nitywnego zjednoczenia”76.

W rozprawie o doktrynie hiszpańskiego mistyka Wojtyła powtarza za nim, 
że sam rozum nie wystarcza do zjednoczenia, gdyż nie może przeniknąć Boskości77. 
Widzenie oznacza poznanie, nie tyle jednak przez rozum, ile przez wiarę i mi-
łość: „Widzenie więc oznacza: jasne poznanie istoty Boga przez rozum, prze-
bywanie Bóstwa w rozumie jako poznanego w poznającym. Natomiast wiara: 
przebywanie Bóstwa w rozumie jako przedmiotu poznanego w poznającym, 
przy zachowaniu jednak owej istotnej różnicy między widzianym a uznanym 
przez wiarę. A więc: istota Bóstwa osiągnięta bez jasności przez rozum – przy-
jęta przez wiarę”78.

6. Mistyczne zjednoczenie z Bogiem w przekazie poetyckim  
– „przeobrażenie przez uczestnictwo”

Jednym z najważniejszych obrazów, a jednocześnie świadectwem przeżycia 
mistycznego jest wizja zjednoczenia duszy z Bogiem. Qomas Merton uważa 
poczucie jedności z Bogiem za najwyższą formę religijnej czci, której wyrazem 
jest „spełnienie w przebudzeniu kontemplacyjnym i w transcendentnym du-
chowym pokoju”79. Takie stwierdzenie pociąga za sobą przekonanie zarówno 
o istnieniu zjawiska, jak i jego zasadniczej cesze, jaką jest „jedność z Bogiem” 
i „zjednoczenie” z Nim.

Karol Wojtyła o zjednoczeniu duszy z Bogiem w nauce św. Jana od Krzyża 
pisze, że był on przekonany o nieskończonej odległości między „Boskim by-
tem a tymi bytami”80, która mimo podobieństwa stała się różnicą nieskończo-
ną. Z powodu braku podobieństwa istotowego, wobec nieskończonej różnicy 

75 Tamże, s. 52. Uwagi odnoszą się do Drogi na Górę Karmel I, 9; 1, powiązania z fragmen-
tami Pisma Św.: Krl 8, 12; Ps 18, 12; 1 Kor 13, 10.

76 K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze…, s. 53.
77 Tamże, s. 48.
78 Tamże, s. 51.
79 T. Merton, Doświadczenie wewnętrzne…, s. 61–62.
80 Św. Jan od Krzyża Droga na Górę Karmel, II, 8, cyt. za K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża 

nauka o wierze…, s. 30. Por. Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel…, s. 208–212.



55„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

i nieskończonej odległości „między przyrodzonym a tym, co nadprzyrodzone”, 
żaden skończony byt nie mógł być porównywany z istotą Boską81. Z wywodu 
autora rozprawy wynika, że to nie zmysłowo postrzegana i odczuwana natura 
staje się środkiem zjednoczenia. Nie staje się nim także rozum („stworzenia 
nie mogą służyć jako środek współmierny osiągnięcia Boga przez rozum”82), 
ale wiara, która posiada istotowe podobieństwo z Bogiem, tak że są „jakoś 
równokształtne”83. Wiara wiedzie bowiem do stanu, w którym rozum – dzięki 
niej – staje się środkiem współmiernym jednoczenia się z Bogiem. „Wiara – 
pisze autor – rozumowi ukazuje Boga”84.

Takie postrzeganie zjednoczenia przenosi proces do wnętrza człowieka, 
czyni zeń ośrodek zjednoczenia, odbywającego się pod pewnymi warunkami 
– łaski, miłości, woli Bożej (postępowania zgodnego z tą Wolą) i wiary.

Z rozważań przyszłego Ojca Świętego wynika, co zresztą on sam podkre-
śla, że opisywane przezeń zjednoczenie duszy z Bogiem nie jest nigdy czymś 
skończonym, ale dynamicznym i zmiennym procesem, fragmentem ducho-
wej rzeczywistości, którą trafnie oddaje obraz szklanej ta>i opisany przez Jana 
od Krzyża – przeniknięcie światłem ukazuje „przeobrażenie przez uczestni-
ctwo”: „im bardziej (…) czystą i im bardziej przezroczystą zastanie ową ta>ę 
szklaną promień światła, tym więcej jej udzieli ze swej przyrodzonej jasności, 
ze swego świetlistego wpływu, ze swoich własnych właściwości, a kiedy znaj-
dzie ją całkowicie czystą, całkowicie przezroczystą, wtedy udzieli jej w takim 
stopniu, że owa ta>a szklana stanie się na wskroś przeniknięta światłem, bę-
dzie świeciła tym samym światłem – co więcej, sama będzie zdawała się być 
światłem, chociaż nie została przeobrażona co do istoty w światło i zachowuje 
równi dobrze swoją naturę odmienną od natury światła, a uczestniczy tylko 
w szczególnie wysokim stopniu w przysługującej mu jasności (…)”85.

Karol Wojtyła, idąc śladem myśli Jana od Krzyża, dochodzi do wniosku, 
do jakiego w kontekście dążenia człowieka do Absolutu dochodzili przedsta-
wiciele idealizmu niemieckiego: Fichte, Schelling, a także poeta Hölderlin, 
choć ich poglądy wywoływały wiele kontrowersji. Pełne zjednoczenie z bó-
stwem – czy to chrześcijańskim Bogiem osobowym, czy „bogiem -lozofów”, 
Absolutem, pomyślane jako raz na zawsze osiągnięty stan za życia ziemskie-
go, nie ulegający przemianom i przemijaniu – jest niemożliwe. Zjednoczenie 
może być przejściowe, chwilowe, ale pozostaje „nieskończonym dążeniem”, 
jak ująłby to Fichte.

Nie znajdujemy także u Wojtyły-poety tak odważnych stwierdzeń jak 
u barokowego poety-mistyka Angelusa Silesiusa w jego Geistreiche Sinn- und 

81 K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze…, s. 31.
82 Tamże.
83 Tamże.
84 Tamże.
85 Św. Jan od Krzyża, Droga na Górę Karmel, II, 5, cyt. za: K. Wojtyła, Świętego Jana od Krzyża 

nauka o wierze…, s. 40. Por. Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel…, s. 198–199.



56 Agnieszka K. Haas

Schluß-Reimen z II połowy XVII w., w których niejednokrotnie powraca śmiała 
myśl, że dusza ludzka, aby zjednoczyć się z Bogiem, musi stać się jak Bóg, więcej 
nawet – musi stać się „bogiem”.

Zjednoczenie z Bogiem w poemacie Wojtyły to „zjednoczenie przez uczestni-
ctwo”, wiodące poprzez Eucharystię, która uświęca człowieka, „ubóstwia” i „prze-
bóstwia” go na tyle, że bliskość Boga i człowieka graniczy ze zjednoczeniem:

oto Ty staniesz się mną
ja – eucharystyczny (Pieśń o słońcu, 13, s. 39)86.

W Wybrzeżach pełnych ciszy w symbolice światła to co skończone – dusza, 
zamyka w sobie Nieskończone. Paradoksalnie „iskierką” nie nazywana jest 
w wierszu dusza, ale „Przyjaciel”, będący jednocześnie „całą Światłością”. Du-
sza – patrząc w siebie, ma zdolność objęcia go, zapomnienia się, zapatrzenia się 
nań i zanurzenia w boskiej Miłości:

Wtedy – patrz w siebie. To Przyjaciel,
który jest jedną iskierką, a całą Światłością.
Ogarniając sobą tę iskrę,
już nie dostrzegasz nic
i nie czujesz, jaką jesteś objęty Miłością (Wybrzeża, 4, s. 11).

W utworach poetyckich młodego Wojtyły często powraca myśl o delikatności, 
wręcz kruchości boskiej istoty, nie tylko będącej źródłem nadprzyrodzonego 
światła, ale i czekającej na żar duszy, która dla Nieskończonego staje się niczym 
dotyk słońca. Obecność Boga w sercu człowieka wymaga troski i czułej miłości, 
tę myśl powtarza i przetwarza poeta na wiele sposobów. W paradoksalnym za-
mknięciu Nieskończonego w skończonym i niedoskonałym, w „opieraniu się” 
boskości na brzegu duszy uchwycona zostaje chwila, którą trzeba zapamiętać, 
będąca obietnicą wieczności, namiastką niebiańskiej rozkoszy:

Pan, gdy się w sercu przyjmie, jest jak kwiat,
spragniony ciepła słonecznego.
Więc przypłyń, o światło z głębin niepojętego dnia
i oprzyj się na mym brzegu (Wybrzeża, 8, s. 13).

Zatrzymajmy się raz jeszcze na obrazie ta>i przywołanym przez autora poe-
matów za św. Janem od Krzyża, warto bowiem zwrócić uwagę na kilka jego 
spostrzeżeń. We fragmencie Drogi na Górę Karmel dusza jawi się jako odbicie 
boskiej światłości, mniej lub bardziej przezroczysta ta>a, obrazująca stopień 

86 Człowiek „staje się Bogiem przez uczestnictwo”, wyjaśnia myśl św. Jana od Krzyża o. 
D. Wider: „Pozostając człowiekiem, przyjmuje w pełni Boży sposób życia”. To „całkowite prze-
obrażenie duszy w Umiłowanego (…), obydwie strony oddają się sobie (…) w pełnym dopełnie-
niu zjednoczenia miłości, w którym dusza staje się boską i Bogiem przez uczestnictwo, w stopniu 
możliwym w tym życiu”. Por. D. Wider OCD, Do pełni miłości. Rozważania na marginesie Dzieł 
św. Jana od Krzyża, Kraków 1985, s. 311.



57„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

doskonałości, może zostać przeniknięta światłem, ale zachowując swą natu-
rę, odmienną od natury światła, uczestniczy jedynie w jasności, nie jest z nią 
tożsama. Podobny obraz światłości zamieszkującej duszę odnajdujemy w Pieś-
ni o słońcu niewyczerpanym Wojtyły, gdzie przeźroczystość oznacza dziecięcą 
niewinność. Czystość i niewinność dziecka, a może jego prostota, zatrzymanie 
dyskursu, to coś, za czym liryczne ja tęskni, bo to czas, w którym, jak wyznaje, 
„głębszą miałem przejrzystość”:

Jest we mnie toń przeźroczysta,
dla mych oczu zasnuta mgłą –
kiedy, jak potok upływam zbyt bystro,
na tak głębokie nie zasługuję dno (Pieśń o słońcu 11, s. 35).

Toń przezroczysta osnuta mgłą, daje jedynie częściowy wgląd w swoją isto-
tę, świadomość, którą może ona także, jak się wydaje, oznaczać, ukryta jest 
we mgle, dostępna w zarysie, niepełnej fragmentaryczności. W nieskończono-
ści toni niewypowiedziany Bóg spotyka się z nędzą ludzkiego bytu:

Gdyby wtedy ktoś toń przeźroczystą
potra-ł odsnuć z mgły,
ujrzano by – w jakiej nędzy,
ujrzano by – w kim –

i ujrzano by – jaka światłość
zalewa przyćmioną toń,
ujrzano by – w sercu ludzkim,
najprostszym z słońc (Pieśń o słońcu 11, 35).

W Wybrzeżach pełnych ciszy przezroczystość oznacza stan „bycia widocznym 
zewsząd”, bycia odsłoniętym wobec Prawdy. W mistycznym zatopieniu w mor-
skiej toni światło posiada moc wyzwalającą, dającą poznanie siebie, ogląd siebie 
„z różnych stron”, a więc pełny i prawdziwy. Przez owo Światło człowiek poznaje 
swoją jaźń, powiedzielibyśmy – staje wobec siebie samego w Prawdzie:

A wtedy, zewsząd widoczny, w zwierciadłach dalekich i bliskich
widzisz swój cień.
Jak się ukryjesz w tym Świetle (Wybrzeża 4, s. 9).

Nasuwa się tu zbieżność z sytuacją opisaną w Księdze Rodzaju – ale odwrotną, 
liryczne ja nie chce się ukryć przed Bogiem w poczuciu winy i grzechu, jak 
pierwsi rodzice, chce za to ukryć się „w tym Świetle”. Pozostaje jednak niewy-
raźna reminiscencja, poczucie niedoskonałości, skażenia:

Za małoś jest przeźroczysty,
a jasność zewsząd tchnie (Wybrzeża 4, s. 9).

Poprzez metaforykę oczu i patrzenia autor poematów wiedzie swego odbiorcę 
do pytań natury epistemologicznej. Człowiek ma oczy zamknięte, pisze Wojtyła,



58 Agnieszka K. Haas

nieświadome Tego, Kto w nas przebywa,
odejmując Sobie i gwiazdom niezmierny blask (Wybrzeża, 15, s. 21).

By poznać Tego, kto „w oczach przebywa”, trzeba stanąć w mroku rozumu, „wie-
dzieć jeszcze mniej, a jeszcze więcej wierzyć” (Wybrzeża 15, s. 21). Aby poznać 
Boga, trzeba też

Powieki powoli zamykać przed światłem pełnym drżeń,
potem wzrokiem odepchnąć przypływ gwieździstych wybrzeży,
nad którymi zawisa dzień (Wybrzeża 15, s. 21).

Zamknąć oczy na świat zmysłowy, na dyskurs nieustannie toczący się w rozumie, 
nie oznacza zamykania ich na wszystko:

Boże bliski, przemień zamknięte oczy
w oczy szeroko otwarte (Wybrzeża 15, s. 21).

Nasuwa się tu zbieżność z grecką etymologią słowa mistyka. Greckie myein 
(zamknąć oczy przed światłem) odkrywa dwa znaczenia słowa, oznaczającego 
zarówno „zamykać usta, milczeć, zachować ciszę”, jak i „zmrużyć” oczy87. Myein 
– zamknięcie oczu w kontakcie ze światłem oznacza zamknięcie się na świat 
zmysłowy, tak by możliwe było otwarcie się na świat duchowy i pozazmysło-
wy88. O ile milczenie w mistyce staje się zasadniczym sposobem wyrażenia 
nieadekwatności narzędzi języka w zetknięciu z tym, co jako transcendentna 
Tajemnica musi pozostać niewypowiedziane, a co Wojtyła także czyni tematem 
Pieśni o Bogu ukrytym, o tyle drugie znaczenie słowa myein odsyła pośrednio 
do znaczenia światła i roli rozumu. Ks. Pasierb odnajduje sytuację zwaną mi-
stycznym „zmrużeniem” w Pieśni o blasku, jest to jednak motyw przewodni 
także Pieśni o Bogu ukrytym.

Na początku Pieśni o słońcu poeta szkicuje pełną poruszeń wizję słonecz-
nego światła spoczywającego na liściu, liryczne „ty”, w którym domyślamy się 
ukrytego, nienazwanego ale obecnego Boga, Jego „wzrok utkwiony w duszy” jest 
zapowiedzią obustronnej relacji. Zakryte liryczne „ty”, transcendentne i mani-
festujące się w świecie duchowym, ale opartym na porównaniach zmysłowych, 
nie przypomina porażającego i oślepiającego światła, znamionującego sposób 
objawiania się starotestamentowego Boga. W lirycznym „ty” oraz solarnej sym-
bolice rozpoznajemy Chrystusa, do którego poeta zwraca się „Mistrzu”. Światło 
słońca spoczywa na liściu, ożywia go i „bogaci jego kwitnienie”, reprezentuje 
dobro w wertykalnym porządku udzielające się człowiekowi. Boski majestat 
odsłania się w subtelnym spotkaniu nieskończoności z bytem skończonym. 
Wzniosłość daje się odczytywać przez pryzmat natury, w porównaniu słońca 
i liścia, w ich wzajemnej, ale jakże nieskończenie nieproporcjonalnej relacji. 

87 P. Gerlitz, Mystik 1…, s. 534.
88 A. HelVerich, Die christliche Mystik in ihrer Entwickelung und in ihren Denkmalen. In zwei 

$eilen. Erster $eil: Entwickelungsgeschichte der christlichen Mystik, Gotha 1842, s. 2.



59„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

Zaraz jednak poeta, posługując się przykładem natury, jesieni i obumierania, 
zamkniętego w kilku wersach

liść (…) za słońcem nie podąży
i zgaśnie, kiedy się zieleń w nim wypali –
to tylko słońce będzie coraz dalej,

wyprowadza z opisu myśl o nieśmiertelności, bo „dusza nie jest taka jak liść” 
(Pieśń o słońcu, 1, 25), nie tylko w tymże wertykalnym porządku ku światłu się 
wznosi, ale i to Słońce nad sobą zatrzymuje. Przepaść dzieląca naturę i świat 
duchowy jest tak wielka, że może ją wyrazić tylko paradoks. Oto bowiem śmierć 
– zwiastunka końca, jawi się jako element światła:

śmierć jest tylko zbyt krótkim promieniem
słonecznych godzin (Pieśń o słońcu, 2, s. 25).

Paradoks dotyczy także zdolności duszy, której liść wobec naturalnego świat-
ła nie posiada – dusza bowiem „może słońce zatrzymać nad sobą”. Dążenie 
jej do Słońca, które zachodząc „zniża” swój bieg, odsyła subtelnie do postaci 
Chrystusa i stopniowo konkretyzuje aluzję do Jego cierpienia, Jego „uniżenia”, 
które musi stać się udziałem duszy-liścia, by możliwe stało się zjednoczenie 
w miłości:

dzieląc słoneczne uniżenie,
a gdy upłynie jeszcze dalej,
jednoczy się z nim długim cieniem (Pieśń o słońcu, 3, s. 27).

Metafora słońca i liścia prowadzi do jednej z zasadniczych myśli mistyki chrześ-
cijańskiej, obecnej choćby w nauce św. Augustyna, a mianowicie o obecności 
Boga w duszy, odkrywaniu Go poprzez nią i w niej, i na niej też opartym po-
znawaniu, którą powtarzał również św. Jan od Krzyża:

I oto wszystkiego dosięgła:
oto słońce co dzień przywraca
do swego widnokręgu (Pieśń o słońcu 3, s. 27).

W poemacie Pieśń o słońcu niewyczerpanym kosmos i byty są zanurzone 
w świetle boskiego słońca, opływa je ono niczym gałąź „ciężką od liści”, manife-
stuje się w świecie widzialnym, ale Bóg, w którego wpatruje się dusza, pozostaje 
„Ukryty”, ukryty w krzyżu i w chlebie, w „dojrzałym zbożu”. Bóg ukryty nie 
oślepia jednak, jak opisują to inni mistycy, choć Jego widok powoduje drżenie, 
to jednak patrzenie – Boga na świat i stęsknionej duszy na Boga – przybliża:

Przed głębią tego spojrzenia,
w którym ujrzany był świat,
zadrżały oczy moje
jak odsłonięty kwiat (Pieśń o słońcu 8, s. 31).



60 Agnieszka K. Haas

Autor ma świadomość odmienności tej wizji od mistyki, choćby Jana od Krzy-
ża, bo zaraz dodaje, że „oczy ludzkie patrzą / nie odmienione światłością”. Spoj-
rzenie Boga, podobnie jak Jego tchnienie, utrwalone w starotestamentowym 
opisie aktu stwarzania świata, ma moc sprawczą, w tym spojrzeniu „nowe światy 
powstają w ukryciu” (Pieśń o słońcu, 8, s. 31).

7. Zamiast podsumowania: pytanie o prawdziwość  
doświadczenia mistycznego

Jak wspomnieliśmy, odczytywanie poezji Karola Wojtyły przez pryzmat jego 
biogra-i nie należy do rzadkości. W pracach poświęconych tej tematyce styka-
my się także ze stanowiskiem odwrotnym – z odczytywaniem zawartej w poezji 
„meta-zyki bytu” jako punktu wyjścia w doświadczeniu „ludzkiego wnętrza”, 
manifestującym się jako „dążenie do zrozumienia siebie”89.

Zatrzymajmy się na koniec nad kwestią werbalizacji przeżycia mistyczne-
go w tekście literackim. Jedno z najważniejszych pytań literaturoznawczych, 
odnoszących się do takiegoż stanu, a w ogólności do opisu doświadczenia re-
ligijnego, dotyczy jego „prawdziwości”. Pytanie o autentyczność opisywanych 
w dziele przeżyć, stawiane zwłaszcza wobec pisarzy „świeckich”, co do których 
formacji duchowej nie ma sprecyzowanych danych, odbiega od stereotypowego 
podejścia do tak zwanej „-kcji literackiej”.

Pytanie o „prawdziwość” takiego przeżycia wydaje się nieuzasadnione, jako 
że utwór literacki z założenia implikuje wolność autora w zakresie doboru te-
matu i jego literackiej „obróbki”. Innymi słowy – pytań o to, czy treść dzieła 
jest „prawdziwa” można zaniechać, gdyż dzieło literackie „prawdziwym” w do-
słownym i powszechnie używanym znaczeniu tego słowa być nie może. Ary-
stoteles podkreślał różnicę między literaturą a historią, która wydaje się nadal 
obowiązywać. Literatura – w przeciwieństwie do historii – nie opisuje tego, 
co prawdziwe, ale to, co prawdopodobne, uważał Arystoteles. Niemniej wokół 
kwestii prawdziwości opisu doświadczenia religijnego, a zwłaszcza przeżycia 
„mistycznego”, wątpliwości nie znikają. Badacze literatury stawiają pytanie – 
niejako wbrew samej literaturze – o źródło przekazu literackiego, a zwłaszcza 
o to, czy utwór ukazuje realne doznania twórców, czy też stanowi efekt krea-
cji literackiej. Ponieważ nie dysponują odpowiednimi metodami badawczymi 
(np. psychologicznymi), pozostaje im poszukiwanie metod, które okazałyby się 
przydatne w analizie tekstu o treściach religijnych lub mistycznych.

Zatem postulat stawiania pytań o to, czy dzieło jest efektem objawienia, traci 
swą moc, zwłaszcza gdy założymy konieczność zwery-kowania autentyczności 
doświadczenia rozumianego jako kanwa utworu. Ustalanie cech mistycznych 

89 A. M. Wierzbicki, O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły…, s. 45.



61„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

utworu literackiego nie jest w zasadzie do rozstrzygnięcia na płaszczyźnie prze-
żyć i biogra-i poety90.

Próby wery-kacji doświadczenia mistycznego podważa na przykład badacz 
średniowiecznej mistyki niemieckiej Alois M. Haas, według którego doświad-
czenie to w ogóle nie jest doświadczeniem w sensie empirycznym, nie podda-
je się wery-kacji, powieleniu i tym podobnym analitycznym czynnościom91. 
Trudno więc wskazać narzędzia badawcze, pozwalające stwierdzić, że dzieło 
ukazuje prawdziwe doświadczenie mistyczne.

Z kolei Qomas Merton poszukuje potwierdzenia faktu istnienia doznania 
kontemplacyjnego w psychologicznych badaniach Williama Jamesa: „kontem-
placja mistyczna istnieje jako niezaprzeczalny fakt empiryczny”, potwierdzony 
przez fakt powtarzalności zjawiska oraz w pełni wery-kowalny92. Merton re-
prezentuje zatem zgoła odmienne stanowisko wobec „kontemplacji mistycznej” 
niż wspomniani wcześniej badacze.

Jeśli mimo wszystko założymy, że pytanie o „prawdziwość” przeżycia re-
ligijnego w utworze literackim jest w ogóle uzasadnione, to nasuwa się taka 
oto odpowiedź: biogra-a autora, o ile rzutuje na treść dzieła, wydaje się warta 
zgłębienia93, gdyż wskazując na wydarzenia z jego życia, niejako dokumentuje 
i uzupełnia przekaz literacki.

Jeśli więc owo pytanie o „prawdę” doświadczenia religijnego ma sens, to można 
je rozpatrzyć z co najmniej dwóch perspektyw. Po pierwsze, warto postawić pytanie 
o to, czym są „realne doznania” – czy za takie uważamy jedynie doznania w jakiś 
sposób zasługujące na miano niezwykłych (np. wizję, sen, widzenie, objawienie 
osobiste), czy też za realne uważamy również wypowiedzi odnoszące się do sfery 
religijnej, będące inspiracją dla autora, kształtującą jego osobowość i stanowiące 
jej wyraz – zainteresowania i wychowanie, wykształcenie, wiedza, zwłaszcza -lo-
zo-czna i teologiczna oraz świadomość różnorodności aspektów kultury, a także 
warunki historyczne, w jakich powstało oraz wiele innych pokrewnych czynników 
mogą rzutować na kształt dzieła, a także na sposób jego interpretacji.

Wydaje się, że wszystkie te elementy kształtujące poetycką duchowość oraz 
duchową poezję Karola Wojtyły są pomocne w ustaleniu jego pro-lu jako poety, 
ale także bez odniesienia do rozprawy teologicznej, biogra-i i pism św. Jana 
od Krzyża bronią się siłą metafory, obrazowania, zakorzenionych nie tylko 
w jednym źródle, ale poprzez swą powtarzalność, realizowaną w sposób indy-
widualny, stanowią osobny i samodzielny aspekt twórczości.

Po drugie, warto zapytać, co zyskujemy dzięki wiedzy biogra-cznej. Z pew-
nością poszukiwanie tego rodzaju faktów utwierdza rzetelność badawczą, 

90 Por. M. Cieśla-Korytowska, Romantyczna poezja mistyczna…, s. 131.
91 A. M. Haas, Sermo mysticus…, s. 19. Nasuwa się tu choćby klasyczny już przykład badań 

psychologicznych z początku XX w. nad doświadczeniem religijnym, w których osobne miejsce 
poświęcono właśnie mistyce. Zob. W. James, Doświadczenie religijne, Warszawa 1958.

92 T. Merton, Doświadczenie wewnętrzne…, s. 202.
93 M. Cieśla-Korytowska, Romantyczna poezja mistyczna…, s. 6.



62 Agnieszka K. Haas

skwapliwie wiążącą dzieło z autorem i wyjaśniającą jedno przez drugie – tak oto 
powracamy do metody ugruntowanej w tradycji humanistycznej. Ponadto zy-
skujemy poszerzony kontekst historycznoliteracki, pozwalający na umieszcze-
nie w nim również innych treści – teologicznych, -lozo-cznych, kulturowych 
w ich wzajemnej do siebie relacji. W odniesieniu do wczesnych dzieł poetyckich 
Wojtyły są przydatne, ale nie nieodzowne.

Nawet jeśli będziemy domniemywać, że inspiracją utworu literackiego stała 
się autentyczna wizja, uniesienie mistyczne, to bardziej winna nas intereso-
wać kwestia, czym jest owa wizyjność, jak i  j est  sposób je j  werbal izac j i 
i intelektualizacji, czyli jak jest ukazana w tekście, nawet jeśli pytaniu będzie 
towarzyszyć stwierdzenie, jakie w odniesieniu do innych twórców sformuło-
wała Maria Cieśla-Korytowska, a mianowicie, że to „trudno uchwytne pojęcie”, 
„cecha osobowości: wyobraźni, sposobu odczuwania, przeżywania świata”94.

Ważną rolę w procesie rozumienia i interpretacji tekstu noszącego znamiona 
mistycznego pełni jego odbiorca, do którego należy zadanie zaklasy-kowania 
dzieła jako „mistycznego”. Jest to kwestia istiotna, gdyż sami mistycy stosunkowo 
rzadko określają tym mianem własne przeżycia i wypowiedzi, niezależnie od tego, 
czy piszą dzieła o charakterze literackim, czy są autorami pism teologicznych, 
których zasadniczym celem jest spisanie świadectwa własnych objawień95.

Inna metoda, zwana immanentną, skupiająca się na analizie przeżycia reli-
gijnego w utworze literackim, poszukuje treści o takim charakterze w samym 
dziele, obecnych w nim w sposób immanentny – w obrazowaniu, metaforyce, 
aluzjach, w towarzyszących relacji treściach -lozo-cznych. Jeśli zostanie po-
szerzona o zdobycze metody pierwszej, stworzy szansę wypracowania w miarę 
wyważonej opinii o dziele, jego wartości literackiej i jakości prawd teologicz-
nych przez nie przekazywanych.

Trzeba wreszcie zauważyć, że niektóre obrazy, metafory i sformułowania 
zawarte w tekście literackim mogą mieć swe źródło w doświadczeniu reli-
gijnym, choć bezpośrednio nie muszą się doń odnosić. Zwrócił na to uwagę 
na przełomie XIX i XX w. francuski literaturoznawca Henri Bremond, zali-
czający do elementów opisu przeżycia duchowego tak popularne pojęcia jak 
„inspiracja”, entuzjazm”, „wpływ niebios”96, które w jego przekonaniu odsyłały 
niekiedy nawet do przeżycia mistycznego. Bremond odnajdywał podobieństwa 
między natchnieniem a uniesieniem mistycznym, a mianowicie w „błyskawi-
cach olśnienia”, przez które objawiał się geniusz literacki, które przypominały 

94 Tamże, s. 129. 131.
95 Przykładem drugiej sytuacji, a więc mistycznego dzieła napisanego w formie świadectwa, 

a powstałego – co istotne i udokumentowane – w oderwaniu od przekazów tradycji literackiej 
i teologicznej, jest Dzienniczek św. Siostry Faustyny Kowalskiej. Jego autorka, posiadając wy-
kształcenie podstawowe (trzy klasy szkoły powszechnej), na podstawie objawień i osobistych 
wizji Jezusa stworzyła tekst przez teologów uznany za mistyczny, a jednocześnie posiadający 
cechy zgodne z teologią chrześcijańską.

96 H. Bremond, Mystik und Poesie, Freiburg in Breisgau 1929, s. 107. (niemiecki przekład 
z francuskiego)



63„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

boską in>uencję, obecność czy wręcz boskie działanie, głęboko doświadczane 
przez mistyka97.

Równie oczywista wydaje się różnica, jaką Bremond dostrzegał między 
poetą a mistykiem, zamykając tym samym sporną kwestię prawdziwości do-
znania religijnego w dziele, a raczej przenosząc ją w odmienny kontekst: tylko 
doświadczeniu mistycznemu dane jest „zjednoczenie z bóstwem”, poecie po-
zostaje trwanie w świecie iluzji i naśladownictwa98. Bremond nadzwyczaj ufnie 
potraktował jednak obiegową opinię o doświadczeniu mistycznym, w którym 
autorzy licznych de-nicji mistyki zwykli kłaść nacisk na „zjednoczenie z bó-
stwem” jako wyznacznik mistycznego spotkania.

Termin „mistyka”, nieostry, niejednolity, usytuowany na słabo zarysowa-
nej granicy między -lozo-ą a religią, a jednocześnie oddalony od dyskursu 
religijno-dogmatycznego, nastręcza trudności w de-nicji, ale też stwarza nowe 
możliwości rozumienia tekstu literackiego. Pozwala zwracać się ku doznaniom 
subiektywnym i osobistym, wolnym od dogmatów teologii – w ten sposób staje 
się szczególnym narzędziem, za którego pomocą możliwe jest oddanie szerokiej 
skali przeżyć religijnych i mistycznych99.

Istnieje jednak dość przekonujący sposób zakwali-kowania obrazu jako 
mistycznego. Podaje go Qomas Merton. Fenomen doświadczenia kontaktu 
z Bogiem jest powtarzalny, „powtarza się z pokolenia na pokolenie, w każdym 
miejscu, we wszystkich społecznościach”100. Owa powtarzalność, o jakiej pisze 
Merton, stanowi argument przemawiający za tym, by analizę tekstu literackiego 
noszącego znamiona mistycznego nie zaczynać od poszukiwania w nim nawią-
zań do życia autora i jego autentycznych przeżyć, ale od zestawienia go z innymi 
obrazami, które ukazują podobne wizje i myśli. Podobieństwo i powtarzalność 
metafor i obrazów stanowią ważny wyznacznik „mistycznego” charakteru dzieła, 
a ściślej – jego przekazu.

Powtarzalność treści mistycznej niezależna od uwarunkowań biogra-czno-
-historycznych, a nawet religijnych i kulturowych w tekście literackim każe sku-
pić się na symbolice i obrazach poetyckich poza dogmatycznymi powiązaniami 
i obrazami świata. To, co mistyczne – jak ponad siedemdziesiąt lat temu napi-
sał Edgar Hederer, to „pierwotna zdolność człowieka, wyrażająca się w języku 
poetyckim w sposób zmienny,  każdorazowo inny pod względem historycz-
nym i indywidualnym”, a jednocześnie posiadająca ponadczasowe działanie101. 
„Prawda” poezji mistycznej winna być zatem oceniana nie pod kątem przeżyć au-
tora, ale sposobów jej językowej realizacji102. W interpretacji tekstu poetyckiego, 

97 Tamże, s. 108, Bremond powołuje się na pracę teologa A. B. Sharpa (A. B. Sharp, Mysticism, 
its true nature and value, London 1910).

98 Tamże, s. 220.
99 A. M. Haas, Sermo mysticus…, s. 19, 14.

100 T. Merton, Doświadczenie wewnętrzne…, s. 201–202.
101 E. Hederer, Mystik und Lyrik, München–Berlin 1941, s. 239.
102 Tamże, s. 238.



64 Agnieszka K. Haas

odwołującego się do tradycji mistycznej, winien znaleźć się opis powtarzalnych, 
a jednocześnie indywidualnie zarysowanych obrazów, wizji, metafor, porównań 
oraz innych topoi, składających się na poetycki przekaz.

Jest to o tyle istotne stwierdzenie, że w jego świetle na plan drugi schodzi 
kwestia prawdziwości lub nieprawdziwości mistycznego przeżycia pisarza, 
która nawet jeśli pozostaje nierozstrzygnięta, nie domaga się zamknięcia. Nie-
zależnie bowiem od tego obraz przeżycia i wizji wraz z jego metaforyką oraz 
w związku z tradycją religijną i -lozo-czną może pozostać przedmiotem opisu 
oraz historycznoliterackiej interpretacji.

Literatura

Bremond H., Mystik und Poesie, Freiburg in Breisgau 1929.
Cieśla-Korytowska M., Romantyczna poezja mistyczna. Ballanche. Novalis. Słowacki, 

Kraków 1989.
Dybciak K., Karol Wojtyła, w: A. Hutnikiewicz, A. Lam (red.), Literatura polska XX wie-

ku. Przewodnik encyklopedyczny. T. 2, Warszawa 2000, s. 306–307.
Gerlitz P., Mystik 1, w: G. Müller (Hrsg.), $eologische Realenzyklopädie. Bd. 23., Berlin 

1994, s. 534.
Gogacz M., Filozo&czne aspekty mistyki. Materiały do &lozo&i mistyki, Warszawa 1985.
Haas, A. M., Sermo mysticus. Studien zu $eologie und Sprache der deutschen Mystik, 

Freibug 1979.
Halkiewicz-Sojak G., Paprocka-Podlasiak B. (red.), Symbolika mistyczna w poezji ro-

mantycznej. Słowacki i inni, Toruń 2009.
Hederer E., Mystik und Lyrik, München–Berlin 1941.
Helfferich A., Die christliche Mystik in ihrer Entwickelung und in ihren Denkmalen. 

In zwei Theilen. Erster Theil: Entwickelungsgeschichte der christlichen Mystik, 
Gotha 1842.

Św. Jan od Krzyża, Dzieła. Droga na Górę Karmel, Noc ciemna, Pieśń duchowa, Żywy 
płomień miłości, Sentencja. Przestrogi, Poezje, Listy. Tłum. B. Smyrak. Wyd. VI, 
Kraków 1998.

Kreuzer J., Licht [hasło], w: R. Konersmann (Hrsg.), Wörterbuch der philosophischen 
Metaphern. 2. unveränderte Au>age, Darmstadt 2008, s. 207–224.

Merton, T., Doświadczenie wewnętrzne. Zapiski o kontemplacji. Tłum. I. i P. Zarębscy. 
Kraków 2005.

Orygenes, O pierwszych zasadach, w: M. Michalski, Antologia literatury patrystycznej. 
T. 1. Warszawa 1975, s. 362–366.

Przybylska A., Samotność możliwa w człowieku. Mistyczny aspekt Poezji i dramatów 
Karola Wojtyły, Kraków 2002.

Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne II. Hierarchia niebiańska. Hierarchia 
kościelna. Tłum. M. Dzielska. Kraków 1999.

Pseudo-Dionizy Areopagita, Pisma teologiczne. Imiona boskie. Teologia mistyczna. Listy. 
Tłum. M. Dzielska, Kraków 1997.

Schmidt J., Teologia &lozo&czna, tłum. P. Domański, Kęty 2006.



65„Jest we mnie kraina przeźroczysta…”. O nocy rozumu…

Sochoń J., Nie jestem samotny, bo drżę. O twórczości Karola Wojtyły, w: Poezja Karola 
Wojtyły. Duchowe spojrzenia, opr. J. Sochoń, Pelplin 2003, s. 63–81.

Stosch K., von, Einführung in die Systematische $eologie, Paderborn 2009.
Tomkowski J., Juliusz Słowacki i tradycje mistyki europejskiej, Warszawa 1984.
Tomkowski J., Mistycyzm, w: J. Bachórz, A. Kowalczykowa (red.), Słownik literatury 

polskiej XIX wieku, Wrocław–Warszawa 1991, s. 553–558.
Twórczość Karola Wojtyły. Materiały z sesji zorganizowanej z okazji 46. Kongresu Eu-

charystycznego we Wrocławiu, red. Z. W. Solski, Wrocław 1998.
Wider D., Do pełni miłości. Rozważania na marginesie Dzieł św. Jana od Krzyża, Kraków 

1985.
Wierzbicki A. M., O miejscu poezji w myśli Karola Wojtyły. Najgłębszy zapis mego bytu, 

w: Poezja Karola Wojtyły. Duchowe spojrzenia, opr. J. Sochoń, Pelplin 2003, s. 35–52.
Wojtyła K., Poezje i dramaty. Wybór i układ z upoważnienia aut. M. Skwarnicki, J. Tu-

rowicz, red. -lolog. J. Okoń, Kraków 1979.
Wojtyła K., Poezje. Poesie, przekład na j. włoski A. Kurczab, M. Guidacci, Kraków 1999.
Wojtyła K., Świętego Jana od Krzyża nauka o wierze [Doctrina de -de apud S. Joannem 

a Cruce (1948)], tłum. K. Stawecka, Lublin 2000.

“Qere is a transparent land in me”. Qe night of the mind  
and light metaphors in the juvenile poetry of Karol Wojtyła.

Summary

Qe article has to show that the metaphors of the early poems of K. Wojtyła ($e Song of 
the Hidden God, Song of the Inexhaustible Sun) can be interpreted not only as impression 
of his contemplative experience and biography. Qe text is focused on the metaphors 
of the Light and their associations with the night of the mind as a mystical recognition 
of God. Qey appear in the early poems of Karol Wojtyła and in his philosophical dis-
sertation about the mysticism of St. John of the Cross. Qe interpretation of his poems 
is based on the immanent features of Wojtyła’s poetical mysticism.

Keywords: biography, contemplation, Christian mysticism, light metaphor, St. John 
of the Cross, Pseudo-Dionysius Areopagita, Wojtyła Karol.





Ks. Tomasz Nawracała

Wydział Teologiczny
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza
Poznań

Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju  
w nauczaniu Jana Pawła II

Streszczenie: Nauczanie Jana Pawła II jest bardzo bogate w różnorodne 
koncepcje teologiczne, które są podsumowaniem tego, co pojawiało się 
wcześniej w tradycji oraz pewnym otwarciem w poszukiwaniu nowych 
sformułowań dla wyrażenia wiary Kościoła. Przykład „raju” jest jednym 
z wielu pojęć, którymi papież się posługuje nadając mu przy tym różne 
znaczenia. Jan Paweł II używa go jako elementu klasycznego dla dok-
tryny o rzeczach ostatecznych człowieka (obok śmierci, sądu i piekła), 
a w ten sposób nie zrywa z dziedzictwem wieków. Ubogaca je jednak 
o inne aspekty, które rzucają nowe światło na eschatologiczne spełnienie 
człowieka. Raj może oznaczać bardzo formalnie bycie z Bogiem człowie-
ka odkupionego, wejście tegoż ostatniego we wspólnotę z innymi ludźmi 
(communio sanctorum) oraz z całym stworzeniem, a ostatecznie budo-
wanie pełni Królestwa Bożego, czyli Kościół. Te wszystkie płaszczyzny 
się uzupełniają i nie powinny być sobie przeciwstawiane. Rozpatrywanie 
ich razem pozwala dostrzec złożoność nauczania Kościoła w tym, co kla-
sycznie określa się mianem novissimi. Nie chodzi bowiem o zaspokajanie 
zwykłej ciekawości, lecz o próbę wyjaśnienia misterium. Ono samo ucie-
ka od pełnego zrozumienia, ale nie jest absolutnie nieznane. Gwarancją 
i zadatkiem tej ostatecznej rzeczywistości są sakramenty, szczególnie Eu-
charystia. Człowiek może ten dar przyjąć i nim żyć, bo tylko wówczas 
przygotowuje sobie szczęście określane mianem raju lub nieba.

Słowa kluczowe: eschatologia, Kościół, niebo, raj, świat, wspólnota, 
życie wieczne.

Kwestia eschatologii jako działu teologii katolickiej przeszła w XX wieku swoi-
stą przemianę. Od traktatów wnikających bardzo szczegółowo w życie przyszłe 
do książek, które albo nie mówią (prawie) nic, albo mówią tak, że nic z tego nie 
wynika. Sformułowana przed laty uwaga Hansa Ursa von Balthasara o tym, 
że do dziś nie udało się stworzyć jednego, całościowego opracowania eschato-
logii, pozostaje niestety wciąż aktualna.

Ponty-kat Jana Pawła II jest pod względem nauczania eschatologii oraz jej 
przedstawiania dość interesujący. Z jednej strony naznaczony jest wysiłkiem 

studia gdańskie
tom xxx



68 Ks. Tomasz Nawracała

przygotowania i opublikowania Katechizmu Kościoła Katolickiego, który zbie-
ra i systematyzuje najważniejsze elementy teologii katolickiej. Z drugiej zaś, 
sam okres trwania tego ponty-katu (1978–2005) jest długi i przypada na czas 
wielkich przemian społecznych i kulturowych, a przez to może – i tak jest rze-
czywiście – wskazywać na pewną ewolucję w podchodzeniu do kwestii escha-
tologicznych1.

Niniejszy artykuł nie stawia sobie za celu przedstawienia wszystkich wątków 
eschatologii, jakie pojawiają się w nauczaniu polskiego papieża. Chce się skupić 
wyłącznie na określeniu ostatecznego celu człowieka, sposobie jego przedsta-
wienia oraz znaczeniu, jakie posiada dla każdego chrześcijanina. Chodzi więc 
o przyjrzenie się kwestii nieba – raju, które tradycyjnie są stosowane jako jeden 
z elementów doktryny o rzeczach ostatecznych.

Wspomniany już Katechizm Kościoła Katolickiego ujmuje problem ostatecz-
nego zbawienia w kategoriach czterech rzeczy ostatecznych człowieka: śmierci, 
sądu, piekła i nieba2. Niebo określa życie z Chrystusem, z Trójcą Świętą, ze świę-
tymi i wyraża się także w communio sanctorum3. Taka komunia wierzących 

1 Ta uwaga jest istotna z punktu widzenia metodologicznego z dwóch powodów. Po pierw-
sze, w artykule pominięto nauczanie kardynała Wojtyły przed objęciem posługi Piotrowej. Nie 
ulega wątpliwości, że to nauczanie mocno ukształtowało – przynajmniej w treści – późniejsze 
nauczanie papieskie. Byłoby rzeczą interesującą prześledzić ten okres życia Jana Pawła II i zoba-
czyć, jakie elementy obecne były już w nauczaniu biskupim w Krakowie i profesorskim w Lub-
linie. Po drugie, długi ponty-kat papieża to mnóstwo dokumentów i wiele powtarzających się 
myśli. Nie chcąc rozciągać i przeciążać przypisów, ograniczamy się tylko do wskazania kilku 
miejsc, w których dana myśl występuje w sposób bardzo oczywisty. Przypisy nie mają za zadanie 
stanowić indeksu dzieł papieskich lub tworzyć swoistej antologii. Tam, gdzie jest to możliwe, od-
syłają one do tekstów ze strony Watykanu (szczególnie encykliki i adhortacje), a w pozostałych 
przypadkach do polskiego wydania „L`Osservatore Romano” (OsRomPol).

Do dziś nie ukazał się żaden instrument badawczy, pozwalający na skrupulatne przeglą-
danie tekstów i nauczania Jana Pawła II. Istnieje wprawdzie Diccionario de Juan Pablo II, red. 
E. D. Diaz, Madrid 1997, lecz nie ma w nim żadnego szczegółowszego opracowania kwestii es-
chatologicznej. Znajdziemy tam tylko pytanie o życie wieczne (s. 923–926).

Na początku XXI wieku krakowskie Wydawnictwo M wydało monumentalne Dzieła zebra-
ne Jana Pawła II. Seria miała wspaniały komitet honorowy i redakcyjny i rościła sobie prawo 
do całościowego zebrania dokumentów z czasów ponty-katu papieża Polaka. Zamysł dobry, 
wykonanie jednak znacznie mniej doskonałe. Błędy ujawnione w tomach można zebrać w dwa 
punkty. Po pierwsze, braki dokumentów w tomach, w jakich umieszcza się je w spisach i sko-
rowidzach (np. w t. IV brakuje orędzi na Wielki Post mimo odwołań w indeksach). Po drugie, 
błędne odnośniki do tekstów, w których dane słowo nie występuje, np. zestawienie dla pojęcia 
raj w słowach kraj (np. wspomniany t. IV i orędzia na Światowy Dzień Migranta w 1990 r. oraz 
w 1996 r.).

2 Na tych czterech pojęciach oparty jest cały artykuł 12 rozdziału poświęconego Duchowi 
Świętemu w komentarzu do Credo (nr 1020–1050). Wydane już za ponty-katu Benedykta XVI, 
wcześniejszego przewodniczącego komisji przygotowującej Katechizm, Kompendium Katechi-
zmu Kościoła Katolickiego (Kielce 2005) rzeczy ostateczne przedstawia jako: śmierć, sąd, potę-
pienie, zbawienie (s. 217). Wcześniej jednak w miejscu odpowiadającym układowi Katechizmu 
używa się pojęcia nieba i piekła jako odpowiedników szczęścia wiecznego i potępienia (s. 73–74).

3 Por. Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, n. 1023–1029.



69Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

z Chrystusem, a przez Niego z pozostałymi Osobami Trójcy Świętej, jest za-
rysowana już na kartach dokumentów soborowych i to w kategorii daru. Jeśli 
bowiem spełnieniem istnienia człowieka, jego celem i punktem odniesienie 
najgłębszych dążeń pozostaje sam Bóg, to takie pragnienie Boga, bycia z Nim 
lub jak On byłoby nie do zrealizowania wyłącznie wysiłkiem człowieka. Nawet 
za cenę różnych prób i podejść człowiek, chcąc iść samodzielnie do Boga, raczej 
się od Niego oddala. Stać się podobnym do Boga to fatalny ideał, od którego 
zaczęła się cała historia zbawienia. Pragnienie to jednak nie jest pozbawione 
sensu. Bóg bowiem sam ostatecznie ukazuje się człowiekowi jako dar i zapra-
sza do wspólnoty ze Sobą, do uczestniczenia w Jego boskim życiu. Dar z Sie-
bie dla stworzenia, zaproszenie go do wspólnoty ze Sobą, otwarcie się na nie 
oraz towarzyszenie zawsze i wszędzie – to przywileje Boga dla tego, co Nim 
nie jest. Trwanie przy stworzeniu, a zwłaszcza człowieku, nie łamie daru wol-
ności: każde stworzenie rozumne, współpracując z łaską, osiąga przewidziany 
dla niego cel. Konstytucja soborowa Lumen gentium stwierdza: „Przedwieczny 
Ojciec, na skutek najzupełniej wolnego i niezgłębionego zmysłu swej mądrości 
i dobroci, stworzył cały świat, a ludzi postanowił wynieść do udziału w życiu 
Bożym; nie opuścił też ich po upadku w Adamie, dając im nieustannie pomo-
ce do zbawienia przez wzgląd na Chrystusa, Odkupiciela, który »jest obrazem 
Boga niewidzialnego – Pierworodnym wobec każdego stworzenia« (Kol 1, 15). 
Wszystkich zaś wybranych Ojciec przed wiekami »przewidział i przeznaczył, 
by się stali na wzór obrazu Jego Syna, aby On był pierworodnym między wie-
lu braćmi« (Rz 8, 29). Wierzących zaś w Chrystusa postanowił zgromadzić 
w Kościele świętym, który – już od początku świata zapowiedziany w typach, 
cudownie przygotowany w historii narodu izraelskiego i w starym przymierzu, 
ustanowiony w czasach ostatecznych – został objawiony przez wylanie Ducha, 
a w końcu wieków osiągnie chwalebne dopełnienie. Wtedy, jak to czytamy 
u świętych Ojców, wszyscy sprawiedliwi, poczynając od Adama, »od sprawied-
liwego Abla aż po ostatniego wybranego«, zostaną zgromadzeni w Kościele po-
wszechnym u Ojca”4.

Zamiar zbawienia człowieka stoi u podstaw dzieła stworzenia, gdyż oba 
te działania pozostają w Bogu nierozłączne, choć różne. Fakt istnienia tego, 
co nie jest Bogiem, znajduje swe uzasadnienie w miłości, jaka łączy Osoby Trój-
cy Świętej, a która udzielana jest widzialnie przez Chrystusa, niewidzialnie zaś 

4 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium”, w: Konstytu-
cje, dekrety, deklaracje, Poznań 2008, n. 2 (dalej: KK). Podobny ton ma konstytucja Gaudium et 
spes: „Ma on [sobór] więc przed oczami świat ludzi, czyli całą rodzinę ludzką wraz z całokształ-
tem rzeczywistości, wśród której ona żyje; świat, widownię dziejów rodzaju ludzkiego, nazna-
czony jego przedsiębiorczością, klęskami i zwycięstwami; świat, który jak wierzą chrześcijanie, 
został stworzony i jest zachowywany dzięki miłości Stworzyciela, popadł wprawdzie w niewolę 
grzechu, lecz po złamaniu przez ukrzyżowanego i zmartwychwstałego Chrystusa mocy Złego 
został wyzwolony, aby przekształcić się według zamiaru Boga i osiągnąć doskonałość” (Sobór 
Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et spes”, 
w: Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2008, n. 2).



70 Ks. Tomasz Nawracała

przez Ducha Świętego. Jedną miłością Bóg kocha Siebie i wszystko to, co Nim 
nie jest. Ta sama także miłość objawia się w stworzeniach zdolnych do miłości, 
która staje się dla nich antycypacją miłości wiecznej. Miłość do Boga i miłość 
do człowieka nie są przeciwstawne, lecz komplementarne. Całe ludzkie życie 
jest oparte na miłości, a przez to całe jest naznaczone eschatologią. Każde życie 
jest zorientowane na eschatologiczne spełnienie, zaś samo ostateczne spotkanie 
z Bogiem staje się dla każdego principium życia chrześcijańskiego. Znając cel 
i dążąc do niego, człowiek może i powinien się oczyszczać i uświęcać, by w ży-
ciu świętych móc prawdziwie uczestniczyć. Już w 1979 roku Jan Paweł II mówił: 
„Wieczna miłość oczekuje nas w raju. Musimy myśleć o raju. Aby odnieść sukces 
w naszym chrześcijańskim życiu na ziemi, musimy stawiać na raj. Ta pewność 
i to oczekiwanie nie odwracają nas od ziemskich zadań. Przeciwnie, oczyszczają 
nas i intensy-kuje ją, jak widzimy to w życiu wszystkich świętych”5.

Spełnienie człowieka jest określane mianem raju. Pojęcie to ma w nauczaniu 
papieża Polaka szczególne miejsce i używane jest w rożnych kontekstach. Warto 
im się przyjrzeć dokładniej.

1. Raj jako spełnienie człowieka

Tradycyjna linia nauczania o rzeczach ostatecznych oparta była o schemat: 
śmierć, sąd, piekło i raj. Ta linia znana jest przynajmniej od czasów katechi-
zmu kard. Gaspari, którego popularności nie trzeba w żaden sposób przypo-
minać6. Mówienie o raju jako synonimie wiecznego szczęścia trwale wpisuje się 
w nauczanie papieskie XX wieku, zwłaszcza papieża Pawła VI7. Kontynuując 
tę linię, Jan Paweł II wielokrotnie będzie mówił o raju jako elemencie kościel-
nego nauczania o przyszłej chwale człowieka. Podczas uroczystości Wszystkich 
Świętych w połowie lat 80. papież mówił „Nasza myśl przenosi się do niebieskiej 
Jerozolimy, królestwa bezkresnego szczęścia, zamieszkałego przez niezliczone 
rzesze, które nieustannie wznoszą hymny pochwalne do Boga Ojca, Syna i Du-
cha Świętego oraz do Najświętszej Panny, Królowej niebios, Królowej aniołów 
i Wszystkich Świętych (…). »Kościół, do którego w Jezusie Chrystusie jesteśmy 
wszyscy powołani i w którym dzięki łasce Bożej zdobywamy świętość, osiągnie 
pełnię dopiero w chwale niebieskiej« (Lumen gentium 48). Tak rozpoczyna się 

5 Jan Paweł II, Przemówienie w para&i św. Bazylego w Rzymie, „La Documentation cat-
holique” z dn. 15 kwietnia 1979 r. Pojęcie communio zajmuje szczególne miejsce w nauczaniu 
papieskim i wydaje się być główną zasadą jego myślenia teologicznego. Por. G. A. McCool, $e 
$eology of John Paul II, w: $e $ought of Pope John Paul II, red. J. M. McDermott, Roma 1993, 
s. 29–53.

6 Tak m.in. katechizmy: kard. Gaspariego i kard. Bellarmina. Por. odpowiednio: http://
www. piusx.org.pl/katechizm/12 (odczyt z dn. 25.05.2012 r.) oraz http://www.ultramontes.pl/
Katechizm_Bellarmina_X XII.htm (odczyt z dn. 25.05.2012 r.)

7 Dla przykładu: Paweł VI, Audiencja generalna w dniu 8 września 1971 r., w: Insegnamenti 
di Paolo VI, Vaticano, t. IX: 1971, s. 746.



71Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

rozdział Lumen gentium na temat eschatologicznej natury Kościoła pielgrzymu-
jącego oraz jego związku z Kościołem niebieskim. Rozdział ten, powołując się 
na rzeczy ostateczne – śmierć, sąd ostateczny, piekło, niebo [paraiso, paradis] – 
w pełnym świetle ukazuje prawdę o odnowie wszystkich rzeczy, która rozpo-
częła się już w tajemnicy paschalnej Jezusa Chrystusa i ma objawić się w pełni 
w nowym niebie i na nowej ziemi, gdzie będzie mieszkała sprawiedliwość”8.

W tym krótkim fragmencie papież zbiera elementy, które składają się na kon-
cepcję raju identy-kowanego niezmiennie z niebem. To ostatnie jest określane 
wyrażeniem Jeruzalem niebiańskie, którego źródłem jest Apokalipsa św. Jana. 
Choć identyczność obu obrazów jest jasna, to nie wyczerpuje się jednak wyłącznie 
w prostej wymienności. Św. Jan, posługując się w swym dziele pojęciem niebiań-
skiego Jeruzalem, miasta świętego, czyni je synonimem Kościoła chwalebnego. 
Idąc po tej linii, Jan Paweł II wskazuje na związek, jaki istnieje między Kościołem 
a tym przyszłym miastem, królestwem nieskończonego szczęścia. Apokaliptyczna 
Jerozolima jest pełna świadków, którzy chwalą Boga, odsłaniając swe fundamen-
talne powołanie. To w tej wspólnocie człowiek osiąga pełnię świętości, którą może 
rozlać na stworzenie. Odnowiony człowiek pociąga nowe stworzenie, w którym 
objawi się sprawiedliwość. Ze względu na wymiar horyzontalny nadziei czło-
wieka ujawnia się ciągłość historii, w której stworzenie i odkupienie odpowia-
dają sobie, ponieważ mają jednego autora, jedynego Boga Trójjedynego. Ten 
Bóg objawia się poprzez kolejne wydarzenia historii: „Boska Trójca znajduje 
się bowiem u początków bytu oraz dziejów i jest obecna u ich ostatecznego 
celu. Stanowi początek i cel historii zbawienia. Pomiędzy dwoma krańcowymi 
punktami, ogrodem Eden (por. Rdz 2) a drzewem życia w niebieskim Jeru-
zalem (por. Ap 22), zawiera się długa historia, wypełniona mrokiem i światłem, 
grzechem i łaską. Grzech oddalił nas od blasku Bożego raju; odkupienie prowadzi 
nas z powrotem do chwały nowego nieba i ziemi nowej, gdzie »śmierci już odtąd 
nie będzie. Ani żałoby, ni krzyku, ni trudu już [odtąd] nie będzie«. (…) W nie-
biańskim Jeruzalem spotykają się początek i koniec. Ukazuje się bowiem Bóg 
Ojciec, który zasiada na tronie i mówi: »Oto czynię wszystko nowe«”9.

8 Jan Paweł II, Modlitwa Anioł Pański 01.11.1985 r., OsRomPol 1985, nr 10–11–12, s. 25. 
Tekst wydania polskiego mówi o niebie, zaś tekst włoski, hiszpański i francuski (dwa pierw-
sze na stronach Watykanu, trzeci w „La Documentation catholique” z dn. 1 grudnia 1985 r., 
s. 1111–1112) mówią o raju. Zastanawiająca zmiana, szczególnie jeśli zestawić to wyliczenie 
z papieskim przemówieniem w trakcie audiencji generalnej w listopadzie 1983 r. Tam również 
papież wyraźnie mówi o raju jako o rzeczywistości ostatecznej dla wierzącego. OsRomPol 1983, 
nr 11 (47), s. 11. Podobne sformułowania znajdują się też w: Jan Paweł II, Adhortacja apostolska 
„Reconciliatio et Paenitentia”, Rzym 1984, n. 26.

9 Tenże, Audiencja generalna 19.01.2000 r., OsRomPol 2000, nr 3, s. 48. Ostatni cytat przy-
wołuje tekst Ap 22, 5. Samo stwierdzenie, że Bóg czyni nowe rzeczy, każe rozpatrywać je w kon-
tekście słów zapisanych wcześniej. Św. Jan opisuje niebiańskie Jeruzalem za pomocą wyrażeń 
nowa ziemia i nowe niebo, które są w opozycji do starego nieba i starej ziemi. Ten świat przemija, 
a wraz z nim jego bóle. To, co czyni Bóg, to nie jakieś dowolne rzeczy, lecz nowy świat. Stąd 
Biblia Jerozolimska tłumaczy to zdanie: Voici, je fais l’univers nouveau. La Bible de Jérusalem, 
Paris 1998.



72 Ks. Tomasz Nawracała

Wszechświat pochodzi od Boga i w Nim znajdzie swoje spełnienie. Jednak 
ta pełnia nie ogranicza się wyłącznie do ludzi. Obietnice eschatologiczne do-
tyczą wszystkich stworzeń, ponieważ koniec jest ukazaniem nowych rzeczy-
wistości nieba i ziemi. Nie chodzi w nich o stworzenie nowego świata w sensie 
absolutnej nowości. Koniec nie oznacza zniszczenia, tylko transformację. Nowe 
rzeczywistości nieba i ziemi nie pojawią się na ruinach obecnych, lecz będą wy-
niesieniem tego, co istnieje, do godności dzieci Bożych. Takie rozumienie rze-
czywistości eschatologicznych uzasadnia zmartwychwstanie Chrystusa, przez 
które te nowe rzeczywistości już się rozpoczęły. Koniec musi być rozpatrywany 
jako całkowite wylanie tego, co już zostało zainaugurowane oraz jako posiada-
nie pełni daru Boga. Bez wątpienia ta pełnia dostępna będzie dla świętych, dla 
tych, którzy podczas swego doczesnego życia wybierali Boga i współpracowali 
wytrwale z Jego łaską. Oni w raju będą żyć w doskonałej wspólnocie między 
sobą, z Maryją, z aniołami oraz z Bogiem. To communio jest źródłem szczęścia 
niewyczerpanego i niewyrażalnego, które uzupełnia dar ze strony Boga w po-
staci Jego sprawiedliwości. Wspólnota świętych ma na celu wychwalanie Boga 
za każde z dobrodziejstw, gdyż otrzymana nagroda oparta jest na równej i de-
-nitywnej odpłacie.

Raj jako element stałego nauczania teologicznego zawiera pięć następujących 
elementów: jedność ludzi między sobą, jedność ludzi ze stworzeniem w prze-
znaczeniu, koniec, który już został zainaugurowany i dąży do swego spełnienia, 
pełnia szczęścia i sprawiedliwości oraz wypełnienie wszystkiego w Bogu. Każdy 
z tych elementów powraca w nauczaniu Jana Pawła II, przynosząc nowe idee 
i wskazówki, często wydobywane ze skarbca Tradycji.

2. Raj jako bycie z Bogiem

Istotą bycia świętych w raju jest bycie w bliskości Boga. Tam człowiek zobaczy 
Go twarzą w twarz, ukazując przed sobą samym swoje do Niego podobieństwo. 
Jan Paweł II przypomina, że Bóg wszystko stworzył dla szczęścia, bo jest naj-
doskonalszą i najwyższą miłością. Będąc Bogiem-Miłością, pragnie dobra dla 
wszystkiego, co istnieje poza Nim. Stworzenie jest dziełem miłości Boga, które 
dostatecznie dowodzi Jego postawy: On pragnie dobra dla każdego stworzenia, 
szczególnie dla człowieka10. Dla niego bowiem świat został stworzony i jemu 
został poddany. Człowiek w świecie jest obrazem i podobieństwem Boga, a ta-
kie istnienie jest całkowicie niezasłużonym darem. Będąc podobnym do Boga, 
człowiek w świecie trwa jako widzialny znak wielkości miłości Bożej. Ona jest 
tak wszechmocna, tak silna i tak ufna, że całość stworzenia poddaje słabemu 
stworzeniu w tym panowaniu. Pozycja człowieka jest uprzywilejowana: jest on 
panem stworzenia, któremu wszystko jest powierzone.

10 Tenże, Homilia w Toronto 25.07.2002 r., OsRomPol 2002, nr 9, s. 49.



73Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

Jednak to nie do świata nastawiony jest człowiek, lecz do jego prawdziwe-
go Autora. Relacje ze światem, tak liczne i różnorodne jak mogą istnieć, nie 
zastąpią nigdy podstawowej relacji, od której zależą inne, to znaczy relacji 
do Boga. Bycie przed Nim jest sensem ludzkiego istnienia. Człowiek wezwany 
jest do życia w obecności Boga, a samo to wezwanie jest darem nieporównywal-
nym z Jego strony. Czy można z czymś porównać wieczną komunię z Bogiem? 
Czy można z czymś porównać to dzieło zbawcze Chrystusa? Na pewno nie 
z czymś, co jest stworzone, gdyż Boga nic nie może zastąpić. Próba zwrócenia 
się do świata i jego dóbr, zastąpienie nimi dobra najwyższego jest grzechem, 
w który człowiek tak łatwo może upaść. W ten sposób zamiast przyjmować 
raj od Boga, człowiek próbuje sam go sobie stworzyć. Lecz i wówczas Bóg nie 
przestaje go pociągać i dalej pozwala mu odczuwać wielkie pragnienie serca: 
„Tak, człowiek rzeczywiście szuka Boga; szuka Go swoim umysłem, swoim ser-
cem i całą swoją istotą. Mówi św. Augustyn: »niespokojne jest serce ludzkie, 
dopóki nie spocznie w Bogu« (S. Augustini, Confessiones, I, 1: CSEL 33, 1). 
Ten niepokój, to niepokój twórczy. Człowiek szuka Boga, ponieważ w Nim, 
tylko w Nim może znaleźć swoje spełnienie, spełnienie swoich dążeń do praw-
dy, dobra i piękna. »Nie szukałbyś mnie, gdybyś mnie już wcześniej nie zna-
lazł« – tak mówi o Bogu i człowieku Blaise Pascal (Les Pensées, Sez. VII, 555). 
Znaczy to, że Bóg sam uczestniczy w tym szukaniu, że chce, aby człowiek Go 
szukał i stwarza w człowieku potrzebne warunki, ażeby mógł Go znajdować. 
Sam się zresztą do człowieka zbliża, sam mu mówi o Sobie, pozwala mu po-
znać Siebie. Pismo Święte jest wielkim zapisem na temat tego szukania i znaj-
dowania Boga”. I dalej papież wyjaśnia: „Otóż jednym z tych warunków jest 
właśnie czystość serca. Czym ona jest? Dotykamy w tym miejscu samej istoty 
człowieka, który dzięki łasce odkupienia przez Chrystusa odzyskał harmonię 
serca utraconą w raju przez grzech. Mieć serce czyste to być nowym człowie-
kiem, przywróconym przez odkupieńczą miłość Chrystusa do życia w komunii 
z Bogiem, a także z całym stworzeniem tej komunii, która jest jego pierwotnym 
przeznaczeniem. Czystość serca jest przede wszystkim darem Boga. Chrystus, 
dając się człowiekowi w sakramentach Kościoła, zamieszkuje w sercu człowie-
ka i rozjaśnia to serce »blaskiem Prawdy«. Tylko ta Prawda, którą jest Jezus 
Chrystus, zdolna jest oświecić rozum, oczyścić serce i ukształtować ludzką wol-
ność. Bez zrozumienia i przyjęcia Prawdy gaśnie wiara. Człowiek traci widzenie 
sensu spraw i wydarzeń, a jego serce szuka nasycenia tam, gdzie go znaleźć 
nie może. Dlatego czystość serca to przede wszystkim czystość wiary. Czystość 
serca bowiem przysposabia nas do widzenia Boga twarzą w twarz w wymia-
rach wiecznej szczęśliwości. Dzieje się tak dlatego, że już w życiu doczesnym 
ludzie czystego serca potra-ą dostrzegać w całym stworzeniu to, co jest Boże, 
co jest od Boga. Potra-ą niejako odsłaniać Boski wymiar, Boską wartość, Boskie 
piękno wszystkiego, co stworzone. Błogosławieństwo z Kazania na Górze wska-
zuje nam niejako na całe bogactwo i całe piękno stworzenia i wzywa nas, aby-
śmy umieli odkrywać we wszystkim to, co od Boga pochodzi i to, co do Boga 



74 Ks. Tomasz Nawracała

prowadzi. W konsekwencji człowiek cielesny i zmysłowy musi ustępować, musi 
robić miejsce w nas samych dla człowieka duchowego, uduchowionego. Jest 
to proces głęboki. Łączy się z wewnętrznym wysiłkiem. Wysiłek ten jednak, 
wsparty łaską Bożą, przynosi wspaniałe owoce. W ten sposób czystość serca 
jest każdemu człowiekowi zadana. Musi on stale podejmować trud opierania się 
siłom zła, tym działającym z zewnątrz i tym z wewnątrz – siłom, które chcą go 
od Boga oderwać. I tak w sercu ludzkim rozgrywa się nieustanna walka o praw-
dę i szczęście. Ażeby zwyciężyć w tej walce, człowiek musi się zwrócić ku Chry-
stusowi. Może zwyciężyć tylko umocniony Jego mocą, mocą Jego krzyża i Jego 
zmartwychwstania. »Stwórz, o Panie, we mnie serce czyste« (Ps 51, 12) – tak woła 
psalmista, który świadomy jest ludzkiej słabości i wie, że aby być sprawiedli-
wym wobec Boga, nie wystarczy sam ludzki wysiłek”11.

Wspólnota z Bogiem jest celem ostatecznym życia. W tej wspólnocie i tylko 
w niej człowiek będzie napełniony wieczną miłością. W raju będzie kochany i sam 
będzie kochał w sposób doskonały i całkowity. Już teraz, żyjąc miłością, zbliża się 
do raju i tworzy jego namiastkę wokół siebie. Odnowiony bowiem wewnętrznie 
buduje lepszy świat wokół siebie, a jego prawem jest miłość Boga. Jeśli Jan Pa-
weł II stwierdzał, że „rodzimy się tylko po to, aby iść do raju”12, to stwierdzenie 
to można sparafrazować : „rodzimy się tylko po to, by żyć w komunii z Bogiem”13.

Co człowiek znajdzie w raju? Jakie dary zostaną mu udzielone na skutek 
obecności Boga? Papież Jan Paweł II szczególnie podkreśla cztery elementy 
życia wiecznego przed Bogiem. Pierwszy, choć nie bardziej ważny niż pozostałe 
trzy, to odpoczynek. Chrześcijanie modlą się do Pana za zmarłych, aby odpo-
czywali w pokoju. Psalmista, wyjaśnia papież, miał to samo odczucie, kiedy 
wołał: „Wróć duszo moja do twego spokoju”14. Człowiek może wrócić do tego, 
co już było mu znane lub od tego, co do niego wcześniej należało. Jest to możliwe, 
ponieważ w historii zbawienia był już taki moment, w którym miał odpoczynek, 
a który został zakłócony przez grzech. Pierwotny stan minął bezpowrotnie, ale 
nie de-nitywnie. Nowy odpoczynek można uzyskać jako wynik zmiany spo-
sobu życia, w stawaniu się małym i pokornym, w przylgnięciu do Chrystusa. 
Ostatecznie bowiem to Chrystus jest odpoczynkiem człowieka, który na nowo 
prowadzi go do raju, nie na skutek jego zasług, lecz dzięki wielkiemu miło-
sierdziu Boga. Powrót do Boga przez Chrystusa napełnia człowieka radością15, 

11 Tenże, Homilia w Sandomierzu, 12.06.1999 r., http://www.vatican.va/holy_father/john_
paul _ii/homilies/1999/do cuments/hf_jp-ii_hom_19990612 _sandomierz_pl.html (odczyt z dn. 
22 maja 2012 r.).

12 Tenże, Przemówienie w para&i rzymskiej Św. Bazylego 15. 04. 1979 r., „La Documentation 
catholique” z dn. 15 kwietnia 1979 r., s. 366.

13 Por. tenże, Audiencja generalna 25.09.1985 r., OsRomPol 1985, nr 9, s. 4.
14 Odwołujemy się tu do tekstu Audiencji generalnej w dniu 26.01.2005 r., OsRomPol 2005, 

nr 4, s. 52–53, który kończy się cytatem z Orygenesa.
15 Dla przykładu: Jan Paweł II, Homilia na ostatnie pożegnanie kard. A. Bovone, w dniu 

20.04.1998 r., http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1998/documents/
hf_jp-ii_hom_19980420_cardeal-bov one_it.html (odczyt z dn. 22 maja 2012 r.).



75Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

co więcej, nie jest ona ani efemeryczna, ani częściowa. Trwałość i niezmien-
ność tej radości wynika z jej pochodzenia, to znaczy z łaski. Jeżeli łaska prze-
nika życie człowieka stopniowo, to również i radość stopniowo ogarnia całe 
serce człowieka aż do całkowitego ogarnięcia wszystkich wymiarów jego życia 
i w ten sposób uwidacznia się we wszystkim, co człowiek czyni. Przed Bogiem 
nic nie przeszkadza mu cieszyć się, nic go nie zasmuca, nic nie powoduje w nim 
zgorzknienia lub zmartwienia. Ten brak powodów smutku jest konsekwen-
cją sprawiedliwości Boga: w wieczności ona będzie doskonała i uwidoczni się 
przez głęboki pokój wewnętrzny16. Sprawiedliwość ta nie jest szczęściem sama 
w sobie i nie czyni człowieka szczęśliwym. Szczęśliwość eschatologicznego raju 
wyrażana i rozumiana jako sprawiedliwość, choć wyraża transcendentalną do-
skonałość Boga, przywołuje nieustannie miłosierdzie i miłość Boga17. To w tych 
dwóch perspektywach zawiera się prawdziwe pojęcie zbawienia i eschatologii, 
gdyż stawanie się sprawiedliwym i cieszenie się z niej oznaczają odnalezienie 
ostatecznego sensu miłości Boga według zasady: miłość jest warunkiem spra-
wiedliwości oraz – ostatecznie – sama sprawiedliwość jest na służbie miłości18. 
Zastanawiające jest, jak takie pojęcie sprawiedliwości przywołuje stworzenie 
świata i Boga. Wówczas Bóg złączył się z tym, co stworzył przez miłość wyjątko-
wą i niezmienną, ponieważ: „Do natury zaś miłości należy to, że nie może ona 
nienawidzić i pragnąć zła tego, kogo raz sobą obdarzyła: Nihil odisti eorum que 
fecisti – »niczym się nie brzydzisz, co uczyniłeś« (Mdr 11, 24). Te słowa wskazują 
na najgłębszą podstawę stosunku pomiędzy sprawiedliwością a miłosierdziem 
w Bogu, w Jego stosunku do człowieka i do świata. One mówią, iż życiodajnych 
korzeni oraz najgłębszych racji tego stosunku musimy szukać u »początku«, w sa-
mej tajemnicy stworzenia. One też – już w kontekście Starego Przymierza – za-
powiadają pełne objawienie Boga, który »jest miłością« (J 4, 16)”19.

W stworzeniu wszechświata koniecznym jest umieszczenie daru spra-
wiedliwości o-arowanego człowiekowi, który ukazuje się nie tylko w aspekcie 
wewnętrznego posiadania świętości, lecz również w aspekcie zewnętrznym 
poprzez harmonię z innymi stworzeniami. Człowiek należy do świata stwo-
rzeń i jest jednym ze stworzeń samego Boga. Z tej racji musi żyć w przyjaźni 
z innymi, zarówno ze swoimi bliskimi, jak i ze światem materialnym w ogóle, 
by w ten sposób podążać za zamiarem Boga i móc prawdziwie zawiązać z Nim 
silną więź. Harmonia ze światem stworzonym staje się znakiem stanu rajskiego, 
który odsyła do eschatologicznej przyszłości20, do czasu triumfu Chrystusa, 
do pełni tego, co jest już teraz częściowe.

Jan Paweł II kładzie mocny nacisk na wymiar kosmiczny zbawienia, które-
go dokonał Chrystus. Syn Boży przyszedł nie tylko wyzwolić ludzi z grzechu 

16 Por. tenże, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979, n. 17 (dalej: RH).
17 Por. tenże, Encyklika „Dives in misericordia”, Rzym 1980, n. 12. 4 (dalej: DM).
18 Por. tamże, n. 4.
19 Tamże.
20 Por. tenże, Audiencja generalna 17.01.2001 r., OsRomPol 2001, nr 4, s. 43.



76 Ks. Tomasz Nawracała

i śmierci, lecz również przekonać cały świat o miłości swego Ojca. Całe życie 
Chrystusa jest zwiastowaniem tej zbawczej miłości, która konkretyzuje się naj-
pierw we wcieleniu, a następnie w śmierci i zmartwychwstaniu: „Podczas Boże-
go Narodzenia będziemy kontemplować wielkie misterium Boga, który staje się 
człowiekiem w łonie Dziewicy Maryi. Rodzi się On w Betlejem, by dzielić nasz 
niepewny ludzki los! Przychodzi do nas i przynosi zbawienie całemu światu. 
Jego posłannictwem będzie zgromadzić ludzi i narody w jedną rodzinę dzieci 
Bożych. Możemy powiedzieć, że w tajemnicy Bożego Narodzenia kontemplu-
jemy »radykalny przełom« w dziejach zbawienia. Człowiek, który przez grzech 
oddalił się od Stwórcy, otrzymuje teraz w Chrystusie dar nowej i pełnej z Nim 
komunii. W ten sposób na nowo rodzi się w jego sercu nadzieja, gdyż bramy 
raju zostały otwarte”21.

Przez wydarzenia swego życia, szczególnie zaś te z ostatniego okresu, Chry-
stus otwiera nam, raz na zawsze, bramy raju22. Przez swoje uwielbienie i swoje 
wywyższenie na prawicę Ojca pascha ziemska Chrystusa wypełnia się w mi-
sterium wniebowstąpienia: Chrystus jest w niebie, w ojczyźnie wiecznej, gdzie 
człowiek może kontemplować Jego zwycięskie oblicze23. On wrócił do swego 
Ojca i żyje w chwale raju. Ostatecznie więc niebo i raj stają się synonimami 
i wskazują na jedną, jedyną rzeczywistość: na bliskość Boga.

3. Raj jako dzielenie wspólnoty świętych

Zasadą życia wiecznego oraz prawdziwym celem życia na ziemi człowieka jest 
uczestnictwo w życiu Boga. Wieczność jest określana jako ostateczny powrót 
do Boga przez Chrystusa. Jednakże ta eschatologia indywidualna nie wyczer-
puje całego przyszłego szczęścia. Innym wymiarem eschatologii, nie mniej 
ważnym i nie drugorzędnym, a na pewno uzupełniającym i równym jest udział 
we wspólnocie świętych. Bycie z Bogiem pociąga za sobą zawsze bycie z innymi 

21 Tenże, Audiencja generalna 22.12. 2004 r., OsRomPol 2005, nr 2, s. 16. Por. RH, n. 10; 
DM, n. 7–8; tenże, Encyklika „Redemptoris Mater”, n. 7–11; tenże, Encyklika „Dominum et vivi-
&cantem”, Rzym 1986, n. 52.

22 Por. tenże, Homilia na stadionie w Ammanie 21.03.2000 r. Papież po przywołaniu obietnic 
danych Abrahamowi i ukazaniu ważności prawa mojżeszowego, konkluduje: „Jezus jest spełnie-
niem obietnicy. Jego śmierć na krzyżu i zmartwychwstanie prowadzą do ostatecznego zwycię-
stwa życia nad śmiercią. Przez zmartwychwstanie bramy raju zostają otwarte na oścież, my zaś 
możemy znów przechadzać się po ogrodzie życia”. OsRomPol 2000, nr 5, s. 17. Ostatnie porów-
nanie pozawala wrócić w duchu do rzeki raju, której wody nawadniały pustynię i podlewały 
rośliny rosnące na jej brzegach.

23 Zaznaczmy tutaj, że cykl katechez poświęconych osobie Syna Bożego zamyka się przez 
wyjaśnienie tajemnicy wniebowstąpienia. Jan Paweł II wskazuje, że nieobecność Chrystusa jest 
tylko na poziomie znaku: nie ma Jego -zycznej obecności bo jest w niebie, lecz dalej jest obecny 
w tym świecie w Kościele i przez sakramenty, szczególnie w Eucharystii. To ona staje się sakra-
mentem eschatologicznym, przez który chwalebne niebo i raj trwają w tym świecie. Por. tenże, 
Audiencja generalna 05.04.1989 r., OsRomPol 1989, nr 4, s. 5. Zob. także: RH, n. 20.



77Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

ludźmi. Jest dość prawdopodobne, że ten podwójny aspekt, tak często pod-
kreślany przez papieża, opiera się i inspiruje linią zawartą w Lumen gentium. 
Konstytucja bowiem stwierdza, dość lapidarnie, że Bóg nie chciał nas zbawić 
pojedynczo24. Zbawienie na wymiar wspólnotowy, dotyczy każdego człowieka 
i całej ludzkości, bowiem życie wieczne jako dar i jako tajemnica są w zasięgu 
każdego człowieka. Powołanie do zbawienia jest bowiem tylko jedno, a praw-
dziwe szczęście może istnieć tylko wówczas, gdy może być dzielone z innymi. 
Życie wieczne spełnia się we wspólnocie świętych.

Eschatologiczna communio sanctorum jest tworzona przez ludzi oczyszczo-
nych wcześniej przez Chrystusa i uświęconych przez Ducha Świętego. Dzieło 
zbawienia najpełniej objawia się w samym Kościele, bowiem łaska przekształ-
ca każdego chrześcijanina według zamysłu Boga, aby mógł posiąść pełnię ży-
cia i szczęścia poza granicą śmierci. Wszelkie dobra materialne z tego świata 
nie są dobrami, jeśli odwracają człowieka do Boga. Nie można bowiem stwo-
rzyć i posiadać raju na ziemi bez skutecznej pomocy Boga. A pomoc ta znajduje 
się w ewangelii, którą należy wprowadzić w życie. To praktyka cnót i wartości 
ewangelicznych podtrzymuje nadzieję posiadania dóbr przyszłych w wieczno-
ści. Wszechmoc Słowa Bożego nie pozostawia obojętnym człowieka nie tylko 
przez zbliżenie go do Boga, lecz również przez uczynienie go jakby płodnym: 
„Drodzy młodzi, szukajcie w swoich grupach okazji do słuchania i poznawania 
słowa Bożego, zwłaszcza poprzez czytanie Pisma Świętego (lectio divina): odkry-
jecie tajemnice Serca Bożego, które pomogą wam rozeznawać sytuacje i zmieniać 
rzeczywistość. Prowadzeni przez Pismo Święte będziecie mogli rozpoznać obec-
ność Pana w waszym życiu i nawet »pustynia« stanie się wówczas »ogrodem«, 
w którym stworzenie może prowadzić zażyłą rozmowę ze swoim Stworzycielem: 
»Kiedy czytam Boskie Pismo, Bóg na nowo przechadza się po ziemskim raju«”25.

Można jeszcze dodać, jako konsekwencję takiej osobowej transformacji chrześ-
cijanina, że rajem jest także cała ludzkość odnowiona. Nowy człowiek, człowiek 
oddany Duchowi Świętemu nie jest ukierunkowany wyłącznie na Boga. Szuka 
także drugiego człowieka, by z nim stworzyć nowe więzy oparte na Chrystusie. 
Wspólnota świętych jest rajem Boga, gdyż tworzy nową ludzkość. Święci są rajem 
i są w raju, to znaczy tam, gdzie wypełnia się ich życie. Być z Bogiem, to istota 
tego raju, która nie mniej objawia się w byciu z innymi ludźmi. Ta więź pozwala 
kontemplować oblicze Chrystusa, prawdziwego Boga i prawdziwego Człowieka, 
w którym miłość wieczna i podstawowe piękno spotykają się na nowo26.

24 Por. KK, n. 9.
25 Jan Paweł II, Orędzie na Światowe Dni Młodzieży 1997, n. 6, OsRomPol 1996, nr 19(187), s. 6.
26 Por. tenże, Homilia 15.12.1998 r.: “Chi è il Messia, Redentore del mondo? Perché ed in 

cosa consiste la sua venuta? Ancora una volta, per addentrarci su questo cammino, dobbiamo 
far riferimento al Libro della Genesi. Esso ci rivela che è il peccato e il suo ingresso nella storia 
la causa della distanza tra l’uomo e Dio, di cui è simbolo eloquente la cacciata di Adamo ed Eva 
dal paradiso terrestre”. Za: http://www.vatican.va/holy_father/john_ paul_ii/homilies/1998/do-
cuments/hf_jp-ii_hom_15121998_it.html (odczyt z dn. 22 maja 2012 r.).



78 Ks. Tomasz Nawracała

Taki punkt spojrzenia na koniec ludzkiego życia, który implikuje pewną dy-
namikę całego życia i czynią ją decyzyjną przez wybór między dobrem a złem, 
przynosi w myśli Jana Pawła II element dość wyjątkowy. Chodzi o sens cier-
pienia. Ten, kto cierpi, a XX wiek jest przykładem straszliwych cierpień po-
szczególnych ludzi i całej ludzkości, przez akceptację swych ograniczeń i swych 
słabości, jak również przez głębokie przylgnięcie do Chrystusa w wierze, może 
być pewien nagrody, którą otrzyma w przyszłym życiu, w raju świętych. Logi-
ka takiego rozumowania opiera się i wyjaśnia w optyce Chrystusa, cierpiące-
go sługi Jahwe. Jeżeli uznamy, że Jego życie i Jego śmierć mają sens dla całej 
ludzkość, która w ten sposób otrzymuje największy dowód miłość ze strony 
Boga, tej samej miłości, która spaja dzieło stworzenia i odkupienia, wówczas 
wszystkie cierpienia Chrystusa, które się przedłużają, wykańczają i uzupełnia-
ją (por. 1 Kor 1, 24) w cierpieniach każdego chrześcijanina stają się środkiem 
otrzymania chwały, którą sam Chrystusa posiada jako wywyższony na prawicy 
Swego Ojca. Za cenę swych słabości cielesnych można posiadać raj: „Jezus nie 
przyszedł ustanowić ziemskiego raju, w którym nie byłoby miejsca na cierpie-
nia. Ci, którzy są bliżej związani z Jego losem, winni spodziewać się cierpie-
nia. Jednakże zakończy się ono radością. Jak cierpienie kobiety, która wydaje 
na świat dziecko. Cierpienie jest zawsze krótkim przejściem ku trwałej radości, 
i radość ta jest zbudowana na przedziwnej owocności cierpienia. W planie Bo-
żym każdy ból jest bólem rodzenia, przyczyniającym się do narodzin nowej 
ludzkości. Możemy zatem stwierdzić, że jednając człowieka z Bogiem poprzez 
swą o-arę, Chrystus pojednał go z cierpieniem, uczynił bowiem z niego świa-
dectwo miłości i twórczy akt w budowaniu lepszego świata”27.

Niepoliczony tłum świętych, ta część Kościoła, która już cieszy się chwałą 
Boga, pobudza innych członków Mistycznego Ciała do odwagi i siły w naślado-
waniu Chrystusa. W tym imitatio święci dają przykład autentycznego świade-
ctwa życia przenikniętego ewangelią i to na przestrzeni wielu wieków historii. 
Żywe świadectwo ich życia jest dowodem, że droga rygoryzmu ewangelicznego 
pozostaje wciąż możliwa do podjęcia i zrealizowania. Jednak święci nie idą nie-
znaną drogą. Wpatrują się w przykład jedyny i niepowtarzalny życia Maryi. Ona 
jest pierwszą z ludzi, w której dystans między Bogiem a człowiekiem został nie 
tylko zmniejszony, lecz wręcz zniweczony. Przez swoją wiarę i zaufanie, przez 
swoje posłuszeństwo i zasłuchanie, wreszcie przez swe matczyne cierpienia 
Maryja otrzymuje życie wieczne w raju Boga. Weszła do niego jako pierwsza28 
z ludzi i tam nieustannie pozostaje, czekając na pozostałych członków Koś-
cioła. Matka Chrystusa cieszy się chwałą i szczęściem raju eschatologicznego, 
a te ostateczne rzeczywistości nie są częściowe. Maryja i tylko Ona na razie 

27 Tenże, Audiencja generalna 27.04.1983 r., OsRomPol 1983, nr 4, s. 8.
28 W rozważaniach przed modlitwą Anioł Pański papież stwierdził, że Łazarz po śmierci 

został przyjęty do raju (Anioł Pański 26.09.2004 r., OsRomPol 2004, nr 11–12, s. 45). Prawdo-
podobnie trzeba tu jednak widzieć odwołanie do raju dla sprawiedliwych, do którego nawiązuje 
tradycja żydowska.



79Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

posiada pełnię tego ostatecznego stanu, ponieważ Ona jedna „posiada” Boga 
w całości swego bytu, to znaczy w duszy i ciele. Wniebowzięcie Maryi jest ta-
jemnicą, która pozwala nam z jednej strony kontemplować przyszłość niejako 
pozbawioną materii, a z drugiej mieć nadzieję, że ciało człowieka, podobnie 
jak cały świat, zostanie przemienione przez miłość Boga, by ukazać Jego triumf 
w całości tego, co zostało stworzone. Stwierdzając, że Maryja jest w raju, Jana 
Paweł II wyraża wiarę w to, że jest Ona w niebie pełnym świętych29.

Chwała raju, którą posiada wspólnota świętych, powiększa koncepcję sta-
nów ostatecznych. Nie ogranicza się wyłącznie do samych ludzi, lecz wymaga 
z konieczności miejsca dla świata stworzonego. Pozbawienie tego wymiaru 
eschatologii – mimo zrozumiałego umiaru – byłoby odejściem od wizji życia 
wiecznego głoszonego przez Kościół.

4. Raj jako świat odkupienia

Pojęcie stworzenia, którym posługuje się często w swych pismach Jan Paweł II, 
zawiera wiele elementów pozytywnych odnośnie tego, co istnieje. Dla przykładu 
zacytujmy tylko jeden fragment ze środowej audiencji: „W odczytanym przed 
chwilą hymnie pochwalnym psalmista wylicza wszystkie stworzenia, nazywając 
je po imieniu. Na wysokości pokazują się aniołowie, słońce, księżyc, gwiazdy i nie-
biosa; na ziemi poruszają się dwadzieścia dwa stworzenia – tyle, ile liter liczy alfabet 
hebrajski, co oznacza pełnię i całość. Wierny jest niejako »pasterzem istnienia«, 
to znaczy tym, który prowadzi do Boga wszystkie istoty, zachęcając je, by śpiewały 
pochwalne »alleluja«. Psalm wprowadza nas jakby do kosmicznej świątyni, której 
sklepienie stanowią niebiosa, nawy – części świata, a w jej wnętrzu śpiewa Bogu 
chór stworzeń. Ta wizja mogłaby z jednej strony przedstawiać raj utracony, a z dru-
giej – raj obiecany. Nieprzypadkowo horyzont rajskiego wszechświata, przedstawio-
ny w Księdze Rodzaju (r. 2) u samych początków świata, ukazany jest przez Izajasza 
(r. 11) i Apokalipsę u kresu dziejów. Dzięki temu widzimy, że harmonia człowie-
ka z bliźnimi, ze stworzeniem i Bogiem zawiera się w planie zamierzonym przez 
Stwórcę. Plan ten był i wciąż jest naruszany przez ludzki grzech, którego źródłem 
jest inny zamysł, również przedstawiony w Księdze Rodzaju (r. 3–11), gdzie opisane 
jest narastanie napięcia i kon>iktu z Bogiem, z bliźnim, a nawet z przyrodą”30.

Świat jako dzieło Boga jest piękny i dobry. Te dwie cechy fundamentalne 
dla natury wszechświata przypominają o jego stanie w raju z Księgi Rodzaju. 

29 Istnieje bardzo wiele tekstów. Podajemy tylko kilka przykładowych: Audiencja generalna 
03.01.1996 r., OsRomPol 1996, nr 3, s. 41; Anioł Pański 15.08.1997 r., OsRomPol 1997, nr 10, 
s. 46–47; 02.11.1997 r., OsRomPol 1997, nr 12, s. 42; 01.11.1991 r., OsRomPol 1991, nr 12, s. 46; 
15. 08. 2002 r., OsRomPol 2002, nr 10–11, s. 52; 15.08.2003 r., OsRomPol 2003, nr 11–12, s. 37.

30 Jan Paweł II, Audiencja generalna 17.01.2001 r., OsRomPol 2001, nr 4, s. 43. Poza tym na-
uczanie o stworzeniu zostało wyłożone w cyklu środowych katechez w roku 1986, roku poświę-
conym Bogu Ojcu. Zob. także: DM, n. 4 ; tenże, Encyklika „Evangelium vitae”, Rzym 1995n. 34.



80 Ks. Tomasz Nawracała

To w tym raju piękno i dobroć świata ukazały się w całej pełni i głębi po to, aby 
odsłonić zamiar stwórczej woli Boga. Świat z początków, pierwotny raj, którego 
istnienie zostało naznaczone i przerwane grzechem, przypomina świat odku-
pienia, czyli świat teraźniejszy. Świat nie stał się sam w sobie zły i brzydki. Wciąż 
obecnie możemy w nim obserwować cechy pierwotne, lecz w przeciwieństwie 
do raju, bez odnoszenia ich do Stwórcy. Dla chrześcijanina świat pozostaje dzie-
łem Boga, Jego naturalnym objawieniem, które pomaga wznieść w wierze du-
cha do źródła wszelkiego istnienia31. Także obecnie człowiek odnowiony przez 
Chrystusa może odkryć w świecie ślady pierwotnej dobroci i wyobrażać sobie 
świat eschatologiczny. Jest to możliwe dlatego, że świat, gdzie dziś człowiek żyje 
i pracuje, jest symbolem utraconego raju oraz przedsmakiem raju ostateczne-
go32. Ustalenie jasnych stosunków między tymi dwoma ekstremami historii jest 
niemożliwe, tak samo jak odpowiedzenie na pytanie, czy raj eschatologiczny 
identy-kuje się z rajem początków. Ponadto trudno stwierdzić, czy przyszłość 
jest powrotem do przeszłości, do stanu utraconego przez nieposłuszeństwo 
człowieka. W pewnym sensie odpowiedź pozytywna jest dopuszczalna, pod 
warunkiem uwypuklenia wartości darów rajskich, jak na przykład wspólno-
ty z Bogiem, a nie ograniczaniu się tylko o określonego momentu czasowego 
w historii zbawienia. Koniecznym jest nieustanne podkreślanie tego, że raj es-
chatologiczny otwarty jest dla ludzkości przez śmierć Słowa wcielonego oraz to, 
że zasługi tego aktu nie były znane od chwili stworzenia. Niezależnie od pro-
ponowanego kierunku poszukiwań w tych papieskich wypowiedziach można 
w nich doszukać się pewnej idei fundamentalnej. Zgodnie z nią, mówienie 
o raju jest zachowaniem dość wiernie pamiątki z przeszłości, przy jednoczes-
nej teraźniejszej nadziei na udział w zbawieniu całego świata33. Dobroć świata 
stworzonego przez Boga, odwrócenie się człowieka i obietnica nowego świata 
kształtują, zdaniem papieża, istotę całej katolickiej doktryny o stworzeniu jako 
takim34. Przyszłość usprawiedliwia się przez początek, ponieważ w Chrystu-
sie świat został stworzony i w Nim także zbawiony. To jest sens przeznaczenia 
w Chrystusie i zasada wszelkiego (również nowego) stworzenia35.

Papież często przypomina, że śmierć Chrystusa jest pojednaniem całego 
stworzenia z Bogiem36. Chociaż Zbawiciel przychodzi, by naprawić grzech 
człowieka i to wobec człowieka ujawnia się cała moc dzieła zbawienia. Jednak 
poprzez człowieka zbawienie obejmuje cały wszechświat zabrudzony grzechem 

31 Por. tenże, Anioł Pański 11.07.1999 r., OsRomPol 1999, nr 11, s. 37–38. ; tenże, Audiencja 
generalna 2. 08. 2000 r., OsRomPol 2001, nr 1, s. 36–37.

32 Tenże, Homilia w Christchurch w Lancaster Park 24.11.1986 r., OsRomPol 1987, nr 2, s. 15.
33 W swej encyklice Evangelium vitae papież nazywa ziemię ogrodem Eden, tzn. „krainą 

ob-tości, życzliwych relacji między ludźmi i przyjaźni z Bogiem” (EV 9). Takie nazewnictwo 
pozwala mieć nadzieję na udział wszechświata w pełni zbawienia.

34 Jan Paweł II, Audiencja generalna 08.01.1986 r., OsRomPol 1986, nr 1, s. 8.
35 Por. tenże, Audiencja generalna 28.05.1986 r., OsRomPol 1986, nr 5, s. 20–21.
36 Por. RH, n. 8–9 ; tenże, Homilia w Wigilię Paschalną 19.04.2003 r., OsRomPol 2003, nr 6, 

s. 18 i 22.04.2000 r., OsRomPol 2000, nr 6 s. 22.



81Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

i złem. Chrystus odnawia wszystkich i wszystko, zaś skutkiem tego odnowienia 
jest kontynuacja uświęcenia przez Ducha Świętego, aż wypełni się czas i Pan 
powróci. Rozpoznanie i uznanie dobroci świata, podobnie jak podjęcie tro-
ski o niego obecnie, nie powinny człowieka zaślepić lub osłabić jego czujność. 
Świat może stać się niebezpieczeństwem i przeszkodą między człowiekiem 
a Bogiem37. Nowe niebo i nowa ziemia nastaną w przyszłości, a ich obecność 
jest obietnicą do zrealizowania. Stąd konieczność dla człowieka współpracy 
z Duchem, przez którego dobra wspólnoty ludzkiej mogą być przemienione 
i zachowane w wieczności.

5. Raj, czyli Kościół będący pełnią królestwa Bożego

Stosunek Kościoła do królestwa Bożego papież rozważa w encyklice Redemptoris 
missio. Przeciwstawia się zdecydowanie koncepcjom, które kładą nacisk (zbyt 
mocny i przesadny) na człowieka lub na Kościół w jego aktywności jako znaku 
ustalenia nowego porządku społecznego w świecie. Te dwa nurty pomijają to, 
co jest istotne dla zrozumienia odniesienia Kościoła i królestwa Bożego, to zna-
czy ich związek z Chrystusem. Osoba Syna Bożego jest objawionym królestwem, 
obecnym i wypełnionym38. Tak jak niemożliwe jest odseparowanie Chrystusa 
od królestwa Bożego, tak również niemożliwe jest odseparowanie Kościoła 
od tego królestwa. Kościół służy królestwu, jest jego zadatkiem, znakiem i na-
rzędziem, aby ono się rozwijało coraz bardziej między ludźmi w świecie: „Naturą 
królestwa jest komunia wszystkich ludzi pomiędzy sobą i z Bogiem. Królestwo 
dotyczy wszystkich ludzi, społeczeństwa, całego świata. Pracować dla królestwa 
znaczy uznawać i popierać Boży dynamizm, który jest obecny w ludzkiej hi-
storii i ją przekształca. Budować królestwo znaczy pracować na rzecz wyzwolenia 
od zła we wszelkich jego formach. Krótko mówiąc, królestwo Boże jest wyrazem 
i urzeczywistnieniem zbawczego planu w całej jego pełni”39.

W tej szerokiej perspektywie raj może także oznaczać Kościół u kresu swego 
pielgrzymowania, Kościół w chwale Boga Trójjedynego40. Trzeba koniecznie 
podkreślić akcent mocno położony na przyszłości i na czasy eschatologiczne. 
Jeszcze nie teraz Kościół jest w całej pełni rajem Boga. Trwając w tym świe-
cie, uposażony licznymi charyzmatami i darami Bożymi, nie przestaje się bić, 
aby zbawienie objęło całe stworzenie. Istnienie Kościoła nie jest pozbawione 
problemów i trudności na tyle, na ile w jego członkach współistnieje grzech 
i świętość. Raj jednak oznacza wyzwolenie ze zła i zwycięstwo nad grzechem. 
Z tej racji Kościół cały oczekuje, ma nadzieję i modli się o to, aby Pan przyszedł 

37 Por. tenże, List do Młodych całego świata z okazji Międzynarodowego Roku Młodzieży 5, 
OsRomPol 1985, nr 1, s. 6.

38 Por. tenże, Encyklika „Redemptoris missio”, Rzym 1990, n. 17–18.
39 Tamże, n. 15.
40 Por. tenże, Audiencja generalna 30.08.2000 r., OsRomPol 2001, nr 1, s. 39.



82 Ks. Tomasz Nawracała

w chwale i zastał wszystko odnowione i przemienione. Kościół staje się rajem 
dla nowej ludzkości i dla nowego stworzenia przez to, co im o-aruje41. Pełnia 
darów zbawienia już teraz jest obecna w Kościele.

Ta dialektyka już a jeszcze nie, tak klasyczna dla całej eschatologii katolickiej, 
daje się z łatwością zauważyć w podejściu do sakramentów, szczególnie do eu-
charystii. Wydaje się, że teksty papieskie mówią o tym dość jednoznacznie: 
„W eucharystycznym Chlebie zawarte jest bowiem to samo Ciało, które naro-
dziło się z Maryi i zostało złożone w o-erze na krzyżu: Ave verum Corpus natum 
de Maria Virgine, vere passum, immolatum in cruce pro homine. Czyż można 
nie powracać wciąż na nowo do tej tajemnicy, która zawiera w sobie całe życie 
Kościoła? Przez dwa tysiące lat ten Sakrament był pokarmem niezliczonych 
wiernych. Z tego źródła wypłynęła rzeka łaski. Iluż świętych znalazło w nim nie 
tylko zadatek, ale prawie przedsmak raju!”42 oraz „Oczekujemy Twego przyjścia 
w chwale. Eucharystia kieruje do ostatecznego celu, jest przedsmakiem pełni 
radości obiecanej przez Chrystusa (por. J 15, 11); w pewnym sensie jest an-
tycypacją raju – w niej »otrzymujemy zadatek przyszłej chwały«. W Euchary-
stii wszystko wyraża pełne nadziei oczekiwanie »przyjścia naszego Zbawiciela 
Jezusa Chrystusa«. Kto się karmi Chrystusem w Eucharystii, nie potrzebuje 
wyczekiwać zaświatów, żeby otrzymać życie wieczne: posiada je już na ziemi, 
jako przedsmak przyszłej pełni, która obejmie człowieka do końca”43.W po-
dobny sposób: „Po Mszy św. udamy się, z modlitwą i śpiewem, do bazyliki 
Matki Bożej Większej. Tą procesją pragniemy symbolicznie wyrazić, że jeste-
śmy pielgrzymami, viatores, zmierzającymi do ojczyzny niebieskiej. W naszym 
pielgrzymowaniu nie jesteśmy sami – idzie z nami Chrystus, Chleb życia, panis 
angleorum, factus cibus viatorum – »Chleb aniołów, Chleb pielgrzymów« (Sek-
wencja). Jezus, pokarm duchowy, który wzmacnia nadzieję wierzących, wspiera 
nas w tej wędrówce ku niebu i pogłębia naszą komunię z Kościołem niebieskim. 
Przenajświętsza Eucharystia, przedsmak raju na ziemi, którego światło przenika 
przez chmury naszej historii, jest promieniem chwały niebieskiego Jeruzalem, 
rzucającym światło na drogi naszego życia”44.

W ten sposób Kościół w swym posługiwaniu sakramentalnym objawia swo-
ją przyszłości i swoje spełnienie. Całkowicie napełniony obecnością Ducha, 

41 Por. tenże, Przemówienie do uczestników sympozjum „Iwanow i kultura jego czasów”, Os-
RomPol 1983, nr 5–6, s. 26; tenże, Przemówienie do uczestników konferencji na temat realizacji 
nauczania Powszechnego Soboru Watykańskiego II, 27.02.2000 r., OsRomPol 2000, nr 4, s. 44–45.

42 Tenże, List do kapłanów na Wielki Czwartek 2000, n. 8–9, OsRomPol 2000, nr 5, s. 6.
43 Tenże, Encyklika „Ecclesia de Eucharistia”, Rzym 2003, n. 18. Mody-kacja ostatniego zda-

nia jest konieczna. Tekst włoski kończy zdanie sformułowaniem nella sua totalità, tekst angielski 
in his totality, tekst francuski dans sa totalité. Powiedzenie, że pełnia obejmie człowieka do końca 
jest niepełne. Papież zdaje się wskazywać nie tylko na sam proces, który się zakończy, ale przede 
wszystkim na jego skutki: pełnia obejmie człowieka jako byt duchowo-cielesny. Lepiej brzmia-
łoby zakończenie podobne do cytowanych tekstów: „w jego całości”. Wszystkie teksty encykliki 
podane są na stronach Watykanu.

44 Tenże, Homilia 19.06.2003 r., OsRomPol 2003, nr 9, s. 59.



83Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

miłością obopólną Ojca i Syna, przedstawi swej Głowie ludzkość i świat zmie-
nione według zamiarów Boga. To wówczas będzie on de-nitywnie, na mocy 
pełnego zjednoczenia z Chrystusem, rajem napełnionym miłością Boga, której 
świadkiem jest Chrystus. Wszystko przychodzi od Chrystusa, wszystkie jest przez 
Niego i wszystko jest dla Niego. Być z Nim to słodki raj, być bez Niego to piekło45.

Pojęcie raju, jakie spotykamy w pismach Jana Pawła II, określa różne aspekty 
jednej rzeczywistości. Nigdy jednak nie chodzi o to, by cokolwiek sobie prze-
ciwstawiać. Papież nie posługuje się tym pojęciem po to, by wprowadzać ja-
kiekolwiek sztuczne podziały lub rozróżnienia. Wręcz odwrotnie. Tak bogate 
znaczenie jednego pojęcia ukazuje, że rzeczywistość, do której się odnosi, jest 
wielką tajemnicą. Przed nią człowiek może tylko pochylić głowę w pokorze 
i zatrzymać się w chwili adoracji. Raj ma sens przede wszystkim teologiczny 
i chrystologiczny, ale również nie mniej odnosi się do eklezjologii i antropologii 
chrześcijańskiej oraz chrześcijańskiej kosmologii. Wydaje się, że te wszystkie 
płaszczyzny powinny być rozpatrywane łącznie, a nie selektywnie i oddzielnie. 
Każda przywołuje następną i dopiero razem dają – prawdziwy, lecz częściowy 
– obraz całości. Ta część nie jest ograniczeniem rzeczywistości, lecz skutkiem 
niezdolności człowieka do pojęcia tego, co Bóg dla niego przygotował. Jako viator, 
człowiek ma przedsmak rzeczywistości eschatologicznej, a realizm tego zadatku 
gwarantują sakramenty, szczególnie Eucharystia. Życie człowieka na ziemi jest 
przygotowaniem do rzeczy ostatecznych, ich „tworzeniem” dla siebie, nie według 
własnych upodobań, lecz zgodnie z zamysłem samego Boga. To On daje siebie 
jako najwyższy i ostateczny dar. To On jest spełnieniem i celem ostatecznym.

Literatura

Bellarmin R., Wykład nauki chrześcijańskiej, http://www.ultramontes.pl/Katechizm_
Bellarmi na_XXII.htm (odczyt z dn. 25.05.2012 r.).

Diccionario de Juan Pablo II, E. D. Diaz (red.), Madrid 1997.
Gaspari P., Katechizm katolicki, http://www. piusx.org.pl/katechizm/12 (odczyt z dn. 

25.05.2012 r.).
Insegnamenti di Paolo VI, Vaticano, t. IX.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Reconciliatio et Paenitentia”, Rzym 1984.
Jan Paweł II, Anioł Pański 11.07.1999 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie pol-

skie) 1999, nr 11, s. 37–38.
Jan Paweł II, Audiencja generalna 17.01.2001 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 

polskie) 2001, nr 4, s. 43.
Jan Paweł II, Audiencja generalna 17.01.2001 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 

polskie) 2001, nr 4, s. 43.

45 Cytat z Tomasza à Kempis, który znajduje się w przemówieniu Jana Pawła II podczas 
wizyty w sanktuarium Nostra Signora della Croce 30.08.1980 r., w: http://www.vatican.va/
holy_father/john_paul_ii/speeches/198 0/august/documents/hf_jp-ii_spe_19800830_giovani-
-laquila_it.html (odczyt z dn. 22 maja 2012 r.).



84 Ks. Tomasz Nawracała

Jan Paweł II, Audiencja generalna 19.01.2000 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 2000, nr 3, s. 48.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 02.08.2000 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 2001, nr 1, s. 36–37.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 22.12.2004 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 2005, nr 2, s. 16.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 25.09.1985 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1985, nr 9, s. 4.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 27.04.1983 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1983, nr 4, s. 8.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 28.05.1986 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1986, nr 5, s. 20–21.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 26.01.2005 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 2005, nr 4, s. 52–53.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 30.08.2000 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 2001, nr 1, s. 39.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 05.04.1989 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1989, nr 4, s. 5.

Jan Paweł II, Audiencja generalna 08.01.1986 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1986, nr 1, s. 8.

Jan Paweł II, Encyklika „Dives in misericordia”, Rzym 1980.
Jan Paweł II, Encyklika „Dominum et vivi&cantem”, Rzym 1986.
Jan Paweł II, Encyklika „Ecclesia de Eucharistia”, Rzym 2003.
Jan Paweł II, Encyklika „Evangelium vitae”, Rzym 1995.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris Mater”, Rzym 1987.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio”, Rzym 1990.
Jan Paweł II, Homilia 15.12.1998 r., http://www.vatican.va/holy_father/john_ paul_ii/

homilies/1998/documents/hf_jp-ii_hom_15121998_it.html (odczyt z dn. 22 maja 
2012 r.).

Jan Paweł II, Homilia 19.06.2003 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie polskie) 2003, 
nr 9, s. 59.

Jan Paweł II, Homilia na ostatnie pożegnanie kard. A. Bovone, w dniu 20. 04. 1998 r., 
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/1998/documents/hf_jp-
-ii_hom_19980420_cardeal-bov one_it.html (odczyt z dn. 22 maja 2012 r.).

Jan Paweł II, Homilia na stadionie w Ammanie 21.03.2000 r., „L`Osservatore Romano” 
(wydanie polskie) 2000, nr 5, s. 17.

Jan Paweł II, Homilia w Christchurch w Lancaster Park 24.11.1986 r., „L`Osservatore 
Romano” (wydanie polskie) 1987, nr 2, s. 15.

Jan Paweł II, Homilia w Sandomierzu, 12.06.1999 r., http://www.vatican.va/holy_father/
john_paul _ii/homilies/1999/do cuments/hf_jp-ii_hom_19990612 _sandomierz_
pl.html (odczyt z dn. 22 maja 2012 r.).

Jan Paweł II, Homilia w Toronto 25.07.2002 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie pol-
skie) 2002, nr 9, s. 49.

Jan Paweł II, Homilia w Wigilię Paschalną 19. 04. 2003 r., „L`Osservatore Romano” 
(wydanie polskie) 2003, nr 6, s. 18.



85Być z Bogiem w wieczność. Pojęcie raju w nauczaniu Jana Pawła II

Jan Paweł II, List do kapłanów na Wielki Czwartek 2000, „L`Osservatore Romano” (wy-
danie polskie) 2000, nr 5, s. 6.

Jan Paweł II, List do Młodych całego świata z okazji Międzynarodowego Roku Młodzieży 
5, „L`Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1985, nr 1, s. 6.

Jan Paweł II, Modlitwa Anioł Pański 01.11.1985 r., „L`Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1985, nr 10–11–12, s. 25.

Jan Paweł II, Orędzie na Światowe Dni Młodzieży 1997, n. 6, „L`Osservatore Romano” 
(wydanie polskie) 1996, nr 19(187), s. 6.

Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników konferencji na temat realizacji nauczania 
Powszechnego Soboru Watykańskiego II, 27.02.2000 r., „L`Osservatore Romano” 
(wydanie polskie) 2000, nr 4, s. 44–45.

Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników sympozjum „Iwanow i kultura jego czasów”, 
„L`Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1983, nr 5–6, s. 26.

Jan Paweł II, Przemówienie w para&i rzymskiej Św. Bazylego 15.04.1979 r., „La Docu-
mentation catholique” z dn. 15 kwietnia 1979 r., s. 366.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.
Kompendium Katechizmu Kościoła Katolickiego, Kielce 2005.
La Bible de Jérusalem, Paris 1998.
McCool G. A., $e $eology of John Paul II, w: $e $ought of Pope John Paul II, 

J. M. McDermott (red.), Roma 1993, s. 29–53.
Paweł VI, Audiencja generalna w dniu 8 września 1971 r., w: Insegnamenti di Paolo VI, 

Vaticano, t. IX: 1971, s. 746.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium”, w: Konsty-

tucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2008.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

„Gaudium et spes”, w: Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2008.

To be with God in eternity. Qe concept of paradise  
in the teaching of John Paul II

Summary

Qe teaching of John Paul II is very rich in various theological concepts which sum-
marize everything that appeared in the tradition before and which are some opening in 
searching for new terms to express faith of the Church. Qe example of the concept of 
paradise is one of many notions that the Pope uses conferring various meanings to it. 
John Paul II uses the concept as a classical element for the doctrine about the ultimate 
things of a man (along with death, last judgment and hell) and he does not give up the 
century heritage. Qe Pope enriches it with other aspects that shed light on the man’s 
eschatological ful-llment. Paradise may mean a very formal being with God of a re-
deemed man, entering the community with other people (communio sanctorum) and all 
the creatures, and -nally forming the entire Kingdom of God, i.e. the Church. All these 
planes complete one another and should not be opposed to one another. Analysing all 



86 Ks. Tomasz Nawracała

of them together enables to perceive the complexity of the Church teaching in what is 
called novissimi, classically since it is not about meeting sheer curiosity but an attempt 
to explain the mystery. Qe mystery itself escapes from a full understanding, however 
is not unknown absolutely. Qe guarantee and deposit of this ultimate reality are sacra-
ments, especially the Eucharist. Qe man may accept this gi¡ and live with it as only 
then he prepares happiness for himself which is called paradise or heaven.

Keywords: Church, community, eschatology, eternal life, heaven, paradise, world.



Ks. Krzysztof Drews

Gdańskie Seminarium Duchowne

Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II  
w czasie pielgrzymek do Ojczyzny

Streszczenie: Temat posługi kapłana w Kościele zajmował szczególne miej-
sce w nauczaniu Jana Pawła II w czasie jego pielgrzymek do Ojczyzny. 
Powyższa dysertacja ukazuje obraz kapłana przedstawiony przez papieża 
w jego przemówieniach, homiliach i słowach skierowanych do biskupów, 
kapłanów, zakonników, alumnów i wiernych podczas pielgrzymek do Pol-
ski w latach 1979–2002. Prezbiter z ludu wzięty i dla ludu ustanowiony 
ma służyć w Kościele, trwając w „jedności w biskupie”, w wierności, miło-
ści pasterskiej i braterskiej, dając osobiste świadectwo wiary w Chrystusa, 
którego O-arę Eucharystyczną codziennie sprawuje, czerpiąc z niej siłę 
i moc. Kapłan, uczestnicząc w jedynym i wiecznym kapłaństwie Jezusa 
Chrystusa Najwyższego Kapłana, ma realizować swoje powołanie poprzez 
misję ewangelizacyjną, sprawowanie kultu Boga i uświęcanie ludzi oraz 
funkcję służebną w duchu miłości na wzór miłości Dobrego Pasterza.

Słowa kluczowe: biskup, Jan Paweł II, Kościół, Kościół w Polsce, misja 
nauczania, misja służby, misja uświęcania, papież, pielgrzymki do Polski, 
posługa Kościoła.

Jan Paweł II, pielgrzymując po Polsce, wielokrotnie brał udział w odrębnych 
spotkaniach z kapłanami, do których kierował swoje słowo. W 1987 r. w Lubli-
nie udzielił też święceń prezbiteratu 46 diakonom1. W swoich przemówieniach 

1 Zob. Jan Paweł II, Dzień po dniu, Ilustrowane kalendarium Wielkiego Ponty&katu 1978‒2005, 
red. J. Sosnowski, Kraków 2005, s. 448; zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakon-
ników zgromadzonych w katedrze, Szczecin, 11 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczy-
zny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Homilie, Przemówienia, Kraków 2005, s. 460; 
Jan Paweł II, Przemówienie do księży i wiernych w katedrze warszawskiej zgromadzonych w katedrze, 
Warszawa, 2 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 12–14; Jan Paweł II, Przemówienie 
do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 6 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, 
s. 117–125; Jan Paweł II, Przemówienie do księży archidiecezji poznańskiej zgromadzonych w kate-
drze, Poznań, 20 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 307; Jan Paweł II, Przemówienie 
do księży archidiecezji wrocławskiej, zakonników i zakonnic zgromadzonych w katedrze, Wrocław, 
21 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 327–328; Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. 
połączonej z udzieleniem święceń kapłańskich, Lublin 9 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, 
s. 410–416; Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, zakon-
ników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 428–433.

studia gdańskie
tom xxx



88 Ks. Krzysztof Drews

podkreślał służebny charakter kapłaństwa, w którym kapłani są „z ludzi wzięci, 
dla ludzi postawieni we wszystkim, co się odnosi do Boga” (Hbr 5, 1)2. Jezus 
Chrystus wybrał niektórych spośród wiernych, aby w Jego imię publicznie wy-
konywali w Kościele posługę kapłańską dla dobra ludzi. Sam posłany przez 
Ojca, posłał na świat Apostołów, aby przez nich i przez ich następców, bisku-
pów, nieustannie wykonywać swój urząd nauczycielski, kapłański i pasterski. 
Zatem za Janem Pawłem II można stwierdzić, że kapłaństwo jest sakramentem 
odkupieńczego Czynu Chrystusa3. Prezbiterzy są współpracownikami bisku-
pów, a złączeni z nimi w posługiwaniu kapłańskim są wezwani do służenia 
ludowi Bożemu. Świętością życia, słowem i przykładem mają budować dom 
Boży, to jest Kościół4.

Według Ponty&kału Rzymskiego zadaniem prezbiterów, którzy wyrastają 
ze wspólnoty para-alnej i w para-i realizują powierzone im posługi, jest gro-
madzić Lud Boży przez posługę słowa i sakramentów, rozwijać jego wiarę, prze-
wodniczyć mu i prowadzić wszystkich do zjednoczenia w miłości5. Prezbiterzy 
mają głosić Słowo Boże, które sami z radością przyjęli, rozważać prawo Boże, 
wierzyć w to, co przeczytali, nauczać tego, w co uwierzyli i pełnić to, czego in-
nych nauczają. Słowem i przykładem powinni budować Kościół. Z radością 
i miłością, mocą Chrystusa, powinni pełnić posługę uświęcania, składać wraz 
z duchowymi o-arami wiernych Chrystusową O-arę, włączać przez chrzest 
ludzi do Ludu Bożego, odpuszczać grzechy w imieniu Chrystusa i Kościoła 
w sakramencie pokuty, umacniać chorych, namaszczając ich świętym olejem, 
w różnych porach dnia składać Bogu uwielbienia, dziękczynienia i prośby. Mają 
czynić to wszystko pamiętając, że zostali wzięci z ludu i dla ludzi ustanowieni, 
aby im pomagać w dążeniu do Boga6. Posługując w imieniu Chrystusa – Pa-
sterza, prezbiterzy złączeni z biskupem, mają łączyć wiernych w jedną rodzinę, 
którą będą mogli przez Chrystusa, w Duchu Świętym doprowadzić do domu 
Ojca niebieskiego7.

Jedność w biskupie i trwanie w wierności

Jan Paweł II jako biskup Rzymu znający problemy różnych Kościołów lokal-
nych na całym świecie, a zarazem biskup pochodzący z Polski ukazywał różne 

2 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 
Szczecin, 11 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 460.

3 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, za-
konników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 432.

4 Zob. Ponty&kał Rzymski, w: Obrzędy święceń biskupa, prezbiterów i diakonów, Katowice 
1999, s. 73.

5 Zob. tamże.
6 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 

Szczecin, 11 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 460.
7 Zob. Ponty&kał Rzymski…, s. 73.



89Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek…

aspekty powołania kapłańskiego. Znając realia życia księży, mówił do nich o ich 
posłaniu – głosicieli Słowa Bożego, jakie są ich zadania, rzeczywistość, postawy, 
fakty i problemy8. W swoim przemówieniu w archikatedrze warszawskiej roz-
poczynającym pielgrzymkę do Polski w 1979 r. podkreślił, jak wielkie znaczenie 
dla działalności księży w Kościele ma ich jedność, jaką mają w swoim biskupie 
(w tym czasie znakiem tej jedności w Kościele warszawskim był Prymas Pol-
ski S. Wyszyński)9. Ta jedność objawia się na dwóch poziomach – w diecezji, 
ze swoim biskupem miejsca, i z biskupem rzymskim, ukazując w ten sposób po-
wszechny wymiar posługi kapłana w Kościele10. Kapłan jest głosicielem Chry-
stusa w łączności zarówno ze swoim biskupem, jak i z papieżem – powtarzał 
często Jan Paweł II11. Wydaje się, że największe przesłanie do kapłanów w czasie 
swoich pielgrzymek do ojczyzny skierował papież w katedrze częstochowskiej 
w 1983 r. Był pod wielkim wrażeniem spotkania z księżmi z Meksyku w Guada-
lupe w 1979 r. Także i w swojej ojczyźnie przypominał kapłanom tę prawdę, 
że zostali z ludu wzięci i dla ludu ustanowieni, by być „sługami Chrystusa 
i szafarzami Bożych tajemnic” (por. 1 Kor 4, 1)12. Jan Paweł II w bardzo moc-
nych słowach podkreślił, że Kościół w Polsce tak jak dzięki kapłanom, ich 
stylowi życia, służbie i świadectwu jest niepokonany, tak i przez kapłanów ten 
Kościół można zniszczyć, przez jakiekolwiek ich „rozchwianie”13. Te słowa 
papieża okazały się bardzo prorocze, gdy w późniejszym czasie, a szczegól-
nie na przełomie XX i XXI wieku różne wrogie środowiska w Polsce zaczęły 
uderzać w Kościół, wykorzystując prawdziwe bądź wyimaginowane grzechy 
księży. Kapłan głoszący Chrystusa powinien być człowiekiem, który poświęca 
się Bogu i drugiemu człowiekowi bez reszty, będąc „światłością dla świata”14, 
tym bardziej w tych trudnych czasach, kiedy próbuje się zniszczyć Kościół 
– podkreślał papież w 1983 r.15 Ksiądz będzie wiernym głosicielem prawdy, 
jeżeli będzie trwał w postawie wierności „na zawsze” i w ten sposób będzie 
mógł „umacniać braci”16.

8 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 
6 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 118.

9 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży i wiernych archidiecezji warszawskiej zgromadzo-
nych w katedrze, Warszawa, 2 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 12.

10 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży archidiecezji poznańskiej zgromadzonych w ka-
tedrze, Poznań, 20 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 307.

11 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 
6 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 118; zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży 
archidiecezji poznańskiej zgromadzonych w katedrze, Poznań, 20 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, 
Pielgrzymki…, s. 307.

12 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 
6 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 118.

13 Zob. tamże.
14 Zob. tamże, s. 121.
15 Zob. tamże.
16 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 

Szczecin, 11 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 464.



90 Ks. Krzysztof Drews

Eucharystia

Szczególna rola w budowaniu Mistycznego Ciała Chrystusa, czyli Kościoła, przypa-
da Eucharystii, którą Chrystus powierzył umiłowanej Oblubienicy, Kościołowi, jako 
„pamiątkę swej męki i Zmartwychwstania: sakrament miłosierdzia, znak jedności, 
węzeł miłości, ucztę paschalną”17 – przypominał papież. Dlatego Kościół ukazuje 
się światu przede wszystkim przez świadome, pełne zaangażowania i czynne uczest-
nictwo całego Ludu Bożego w liturgii, „zwłaszcza w tej samej Eucharystii, w jednej 
modlitwie, przy jednym ołtarzu pod przewodnictwem biskupa, otoczonego kapła-
nami i sługami ołtarza”18. Ośrodkiem życia duchowego duszpasterza i wspólnoty 
para-alnej oraz źródłem ożywiającym całą egzystencję kapłana i jego działalność 
winno być sprawowanie Eucharystii. Kapłaństwo i Eucharystia, nauczał Jan Pa-
weł II, są ze sobą nierozdzielne19. Jest niejako „z niej” i „dla niej”20. Wtedy dopiero 
kapłan ma siły do tego, by oddać Chrystusowi do dyspozycji całe swoje jestestwo: 
duszę i ciało – aby On mógł przez niego działać i dokonywać swego zbawczego 
dzieła21. W Eucharystii ma swoje korzenie i podstawę duch wspólnoty braterskiej, 
dlatego od Eucharystii kapłan powinien zaczynać wszelkie wychowanie do ducha 
wspólnoty22. Pogłębione życie liturgiczne w para-i prowadzi do umocnienia poczu-
cia wspólnoty23. Z Eucharystii wypływa zobowiązanie do miłości braci i służby tym, 
za których Chrystus złożył swoje życie w o-erze. Obowiązkiem duszpasterzy jest 
takie sprawowanie Eucharystii, aby doświadczenie komunii wyniesione ze świątyni 
znajdowało swoje potwierdzenie i dopełnienie w życiu para-i. Trzeba tak wychowy-
wać uczestników Eucharystii, aby prowadziła ona do poczucia odpowiedzialności 
za braci, różne dzieła miłości i wzajemnej pomocy24.

17 Jan Paweł II, Orędzie do osób konsekrowanych, Częstochowa, 4 czerwca 1997, w: Pielgrzymki…, 
s. 943; zob. Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium” z dnia 
4 grudnia 1963, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, s. 40–70, 
n. 47 (dalej: KL).

18 KL, n. 41.
19 Zob. Jan Paweł II, Rozważanie przed modlitwą „Anioł Pański”, Wrocław, 1 czerwca 1997, 

w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 885.
20 Zob. Jan Paweł II, Homilia podczas Liturgii Słowa, Warszawa Praga, 13 czerwca 1999, w: Jan 

Paweł II, Pielgrzymki…,s. 1140.
21 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży i wiernych w katedrze warszawskiej zgromadzo-

nych w katedrze, Warszawa, 2 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 14; Jan Paweł II, 
Homilia w czasie Mszy św. połączonej z udzieleniem święceń kapłańskich, Lublin 9 czerwca 1987, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 414.

22 Zob. tamże, s. 6.
23 Zob. KL, n. 47.
24 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w czasie spotkania Ekumenicznego w rezydencji 

Prymasa Polski, Warszawa, 8 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 378; Jan Paweł II, 
Homilia w czasie liturgii słowa odprawianej przed kościołem Braci Polskich Męczenników, Gorzów 
Wielkopolski 2 czerwca 1997, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 902; Sobór Watykański II, Dekret 
o formacji kapłańskiej z dnia 28 października 1965, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, Dekrety, 
Deklaracje, Poznań 2002, n. 6 (dalej: DK).



91Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek…

„Źrenica oka”

Formacja przyszłego kapłana rozpoczyna się w seminarium, gdzie kandydat 
do święceń przygotowuje się do posługi słowa, „by objawione słowo Boże coraz 
lepiej rozumieli, przez rozmyślanie posiedli, a mową i obyczajem wyrażali”25 – 
przypomniał Jan Paweł II przy okazji wmurowania kamienia węgielnego pod 
nowe seminarium w Szczecinie w 1987 r. Papież wielokrotnie przy okazji swo-
ich pielgrzymek odwiedzał seminaria duchowne, dokonując przy tej okazji ich 
poświęcenia26. Mówił często, że to właśnie one są „źrenicą oka” biskupa, a nawet 
całego Ludu Bożego danego Kościoła27. To z nich są posyłani ci, którzy mają 
głosić Chrystusa słowem i przykładem, „mocni duchem, umysłem, modlitwą, 
kochający szczerze Boga i ludzi”28, aby jako pragnący głosić Dobrą Nowinę 
przyjmowali postawę sympatii i miłości wobec najbardziej potrzebujących29. 
Papież tuż przed ogłoszeniem nowej adhortacji Pastores dabo vobis, w czasie 
swojej pielgrzymki w 1991 r., podkreślał, że Kościół świadomy potrzeby nowej 
ewangelizacji świata stawia nowe wymagania przyszłym kapłanom, których 
powinien cechować sposób bycia będący w łączności z uczuciami i postawami 
Chrystusa Dobrego Pasterza30.

Miłość pasterska

Naczelną zasadą jednoczącą liczne i różnorodne zadania prezbitera powinna 
być miłość pasterska. Jej wzorem jest miłość Chrystusa do ludzi, której przejawy 
prezbiter winien się starać odtworzyć w swoim życiu, aż do całkowitego daru 
z siebie dla owczarni, która została mu powierzona31. Prezbiter jest tym, który 
musi potra-ć ukazywać ludziom Chrystusa, „który nie przyszedł, aby Mu słu-
żono, ale aby służyć i dać duszę swoją na okup za wielu” (Mt 10, 45; zob. J 13, 

25 Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 
Szczecin, 11 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 460.

26 W 1991 r. papież poświęcił aż pięć seminariów duchownych: w Koszalinie, Radomiu, Łomży, 
Olsztynie i Częstochowie.

27 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w kate-
drze, Szczecin, 11 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 461; Jan Paweł II, Przemówienie 
wygłoszone z okazji poświęcenia budynku Wyższego Seminarium Duchownego diecezji koszaliń-
sko-kołobrzeskiej, Koszalin, 1 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 563.

28 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone z okazji poświęcenia budynku Wyższego Semina-
rium Duchownego diecezji koszalińsko-kołobrzeskiej, Koszalin, 1 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, 
Pielgrzymki…, s. 563.

29 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone z okazji ceremonii poświęcenia nowej części budynku 
Wyższego Seminarium Duchownego diecezji łomżyńskiej, Łomża, 5 czerwca 1991, w: Jan Paweł II, 
Pielgrzymki…, s. 639.

30 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Pastores dabo Vobis”, Rzym 1992, n. 57 (dalej: PDV).
31 Zob. Kongregacja do spraw duchowieństwa, Dyrektorium o posłudze i życiu kapłanów, 

Watykan 1994, n. 43.



92 Ks. Krzysztof Drews

12–17), aby stawszy się sługą wszystkich, wielu pozyskał (zob. 1 Kor 9, 19)32. 
Z miłości pasterskiej prezbitera wynika również obowiązek wspierania ubogich 
i potrzebujących oraz troska o rozwój posługi charytatywnej w powierzonej 
wspólnocie wiernych33.

Miłość pasterska, do której wzywa prezbiterów Najwyższy Kapłan, graniczy 
z heroizmem, gdyż w każdej chwili kapłan powinien być gotowy do oddania 
swego życia za owce (J 10, 11. 15). Istotne rysy miłości pasterskiej są widoczne 
w życiu, działaniu i słowach Jezusa. Ma to być przede wszystkim miłość po-
korna (Mt 11, 29). Kapłaństwo wymaga wyrzeczenia się osobistych ambicji 
i chęci panowania nad innymi, nie daje miejsca postawie wywyższania się i au-
tokratyzmu34. Kapłan powinien cechować się stylem ewangelicznego świade-
ctwa i społecznej służby – podkreślał w Częstochowie w 1979 r. Jan Paweł II35. 
Byłby to prawdziwy dramat, gdyby sytuacja bytowa księży, ich wolność od wie-
lu codziennych udręk, z którymi muszą borykać się ludzie świeccy, stworzyła 
jakąś między nimi obcość36. Miłość pasterska powinna zatem przejawiać się 
we współczuciu okazywanym ludziom przygnębionym, zainteresowaniu prob-
lemami chorych i cierpiących, karmieniu głodnych, trosce o ubogich, sieroty 
i wdowy, a także w postawie miłosierdzia okazywanej grzesznikom37. Przyka-
zanie miłości bliźniego jest wielce zobowiązujące dla prezbiterów, szczególnie 
pracujących w duszpasterstwie para-alnym38. Na proboszczach, jako przedsta-
wicielach biskupa, spoczywa główna odpowiedzialność za budowanie Kościoła 
w tej części diecezji, w której piastują swój urząd39. W realizacji wymogów mi-
łości pasterskiej pomaga poznanie ludzi i warunków ich życia oraz takie zalety, 
jak: dobroć serca, szczerość, siła i stałość ducha, ustawiczna troska o sprawied-
liwość, ogłada towarzyska i inne40. Przydatne mogą okazać się ponadto cierpli-
wość, gotowość do szybkiego przebaczania, uprzejmość, o-arność w udzielaniu 
pomocy oraz usłużność wolna od eksponowania osobistych zasług41.

32 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 
Szczecin, 11 czerwca 1987, w: Pielgrzymki…, s. 465.

33 Zob. W. Słomka, Oblicza kapłańskiej miłości, w: Kapłan pośród ludu kapłańskiego, red. 
W. Słomka, J. Misiurek, Lublin 1993, s. 33–41.

34 Zob. Jan Paweł II, Prezbiter człowiekiem miłości, w: Wierzę w Kościół, red. S. Dziwisz, Waty-
kan 1996, s. 308–309; zob. A. Michalik, Duszpasterz wczoraj, dziś i jutro, t. I, Tarnów 1997, s. 89–97.

35 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 
6 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 121.

36 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, za-
konników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 432.

37 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do więźniów wygłoszone w zakładzie karnym, Płock, 
7 czerwca 1991, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 705.

38 Zob. Paweł VI, Duszpasterstwo, służba, miłość, Przemówienie podczas audiencji ogólnej 
(8 VII 1970), w: Paweł VI, Kapłaństwo dzisiaj, Wybór przemówień, red. E. Weron, Warszawa, 
Poznań 1978, s. 64–67.

39 Zob. KK 28.
40 Zob. Sobór DK, n. 3.
41 Zob. PDV, n. 23.



93Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek…

Braterska miłość

Osobisty przykład Jezusa oraz organiczna więź z Najwyższym Kapłanem Nowe-
go Przymierza zobowiązują każdego prezbitera do świadectwa miłości. Brater-
ska miłość i rzeczywiste więzy przyjaźni winny w pierwszym rzędzie cechować 
relacje prezbiterów ze swoim biskupem42. Podobnie w duchu braterstwa i mi-
łości winni odnosić się do siebie nawzajem księża, zwłaszcza współpracujący 
ze sobą w jednej wspólnocie para-alnej43. Prezbiterzy są dłużnikami ludzi świe-
ckich, do nich więc winni zwracać się z szacunkiem i miłością. Posługa paster-
ska domaga się postawy zaufania, wrażliwości, współczucia i wielkodusznej 
troski o wszystkich członków wspólnoty para-alnej, a zwłaszcza o dystansują-
cych się od życia para-alnego i o tych, którzy nie rozpoznali jeszcze Chrystusa 
jako swego Zbawiciela44.

W nauczaniu soborowym posługa kapłańska ukazana jest jako troska 
o budowanie wspólnoty braterskiej w kościele45. Posługiwanie duszpaster-
skie odnosi się bowiem nie tylko do każdego chrześcijanina z osobna, lecz 
jest zaangażowaniem w formowanie autentycznej wspólnoty chrześcijańskiej. 
Prezbiterzy gromadzą w imieniu biskupa rodzinę Bożą, ożywioną braterską 
jednością i doprowadzają do Boga Ojca przez Chrystusa w Duchu Świętym46. 
Prezbiter w budowaniu wspólnoty powinien odznaczać się nadzwyczajną do-
brocią na wzór Chrystusa, który pierwszą wspólnotę swoich uczniów kształ-
tował nie poprzez zewnętrzny przymus, lecz przez wewnętrzne działanie 
Jego Ducha. W ten sposób przekazał żarliwą miłość grupie uczniów, two-
rząc z nich wspólnotę miłości, która stała się zalążkiem widzialnego Kościoła 
posłanego później do świata. Podobnie prezbiterzy, jako współpracownicy 
biskupów, mają pobudzać miłość we wspólnotach para-alnych tak, by żyły 
one na co dzień Duchem Chrystusowym, pociągnięte świadectwem świętości 
prezbiterów47.

Jednym z istotnych celów duszpasterstwa jest wychowanie wiernych do prak-
tykowania szczerej i czynnej miłości. Dokument soborowy wzywa prezbiterów 
do formacji chrześcijan, by ci nie żyli tylko dla siebie, lecz aby według wyma-
gań nowego prawa miłości każdy, tak jak otrzymał łaskę, służył nią drugiemu 

42 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 
6 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 118; Sobór Watykański II, Dekret o pasterskich 
zadaniach biskupów w Kościele „Christus Dominus” 28 października 1965, w: Sobór Watykański II, 
Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, n. 28; DK, n. 15.

43 Zob. DK, n. 8.
44 Zob. tamże, n. 9.
45 Zob. F. Blachnicki, Teologia pastoralna ogólna, Lublin 1970, s. 296–298.
46 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do członków zakonu paulinów, Częstochowa, 19 czerwca 

1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 267; DK, n. 6.
47 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do osób konsekrowanych, Częstochowa, 4 czerwca 1997, 

w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 944; Jan Paweł II, Prezbiter pasterzem wspólnoty, w: Wierzę 
w Kościół, red. S. Dziwisz, Watykan 1996, s. 285–286.



94 Ks. Krzysztof Drews

i aby w ten sposób wszyscy po chrześcijańsku wypełniali swe obowiązki w spo-
łeczności ludzkiej48. Dlatego do zadań prezbitera należy przypominanie o obo-
wiązku miłości bliźniego, ukazywanie znaczenia miłości w życiu społecznym, 
inspirowanie dzieł miłosierdzia oraz organizowanie pomocy charytatywnej dla 
ludzi potrzebujących i chorych49.

Ważnym zadaniem prezbiterów jest prowadzenie powierzonych im wier-
nych do takiego zjednoczenia w miłości, aby oni sami obdarzali się nawzajem 
czcią i miłością braterską (Rz 12, 10). Powyższe zadanie można określić jako 
przenikanie ducha miłości w świadomość i styl życia wspólnoty para-alnej, 
a środkami realizacji tego zadania są nauczanie, liturgia i osobiste świadectwo 
duszpasterza50.

Kapłani w dziele nauczania reprezentują Chrystusa, który jest pierwszym 
nauczycielem i wychowawcą Swojego ludu. Mandat Chrystusa odnośnie na-
uczania jest oczywisty, a obejmuje on nie tylko słowa, ale też gesty, czyny 
i postawy Mistrza z Nazaretu. „Uczcie się zachowywać wszystko, co wam 
przykazałem” (Mt 28, 20), oznacza to między innymi „uczcie się zachowywać 
przykazanie miłości”. Dlatego soborowy dekret wzywa kapłanów do takiej 
troski o wiernych, aby każdy z nich został doprowadzony w Duchu Świę-
tym do rozwoju swego własnego powołania zgodnie z Ewangelią, do szczerej 
i czynnej miłości51.

Osobiste świadectwo

Ważnym środkiem kształtowania wiernych przez wiarę i miłość w braterską 
wspólnotę na wzór pierwszej gminy w Jerozolimie jest osobiste świadectwo 
duszpasterza, przejawiające się w stylu życia i posługiwania oraz w osobistym 
zaangażowaniu w działalność charytatywną52. Osobisty przykład miłości i tro-
ski o ubogich jest świadectwem najbardziej przekonującym i mobilizującym 
innych do współpracy w budowaniu wspólnoty Kościoła53.

Sobór Watykański II wzywa kapłanów, aby urzeczywistniali ducha ubóstwa, 
który jest wyrazem miłości bliźniego i podstawą solidarności z ubogimi tego 

48 DK, n. 48.
49 Zob. Jan Paweł II, Prezbiter pasterzem wspólnoty…, s. 286–287.
50 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, za-

konników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Pielgrzymki…, s. 432; Jan Paweł II, Przemó-
wienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, Szczecin, 11 czerwca 1987, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 465.

51 Zob. DK, n. 6.
52 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. połączonej z udzieleniem święceń kapłańskich, 

Lublin, 9 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 412; S. Wójtowicz, Realizacja miłości 
obowiązkiem każdego katolika, „Homo Dei” 1978, nr 1, s. 10–11.

53 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, za-
konników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 432.



95Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek…

świata54. Prezbiter powinien być przyjacielem ubogich, okazywać im szczególnie 
delikatne zainteresowanie swojej miłości duszpasterskiej55. Jan Paweł II wzywa 
ponadto prezbiterów, aby nad zaspokojenie fundamentalnych potrzeb ludz-
kich nie przedkładali bogatego wystroju świątyń i drogocennych paramentów 
liturgicznych przeznaczonych do kultu Bożego56. Uważa nawet, że niekiedy 
może okazać się konieczne sprzedanie tych dóbr, aby dać chleb, napój, odzież 
i dom temu, kto jest ich pozbawiony. Może to mieć jednak miejsce w sytu-
acjach naprawdę wyjątkowych, zważywszy, że odpowiedzialność za budowę 
nowych świątyń i ich wyposażenie spoczywa dzisiaj w Polsce na ludziach 
ubogich57.

Prezbiter jest powołany do osobistego zaangażowania się w dzieła miło-
sierdzia. Niekiedy sytuacja wymaga zaangażowania nadzwyczajnego, częściej 
chodzi jednak o miłość prostą, zwyczajną, trudną do zauważenia, lecz stałą 
i wielkoduszną. Sobór Watykański II szczególnej uwadze kapłanów w para-i 
powierza osoby biedne i słabe oraz chore i umierające, z którymi sam Pan 
okazał się ściśle złączonym i których ewangelizacja jest znakiem dzieła me-
sjańskiego58.

Na podstawie nauczania nowotestamentalnego i w nawiązaniu do tradycji 
chrześcijańskiej Sobór Watykański II mówi o urzędzie prezbiterów, który „jako 
związany z biskupstwem, uczestniczy we władzy, mocą której sam Chrystus 
Ciało swoje buduje, uświęca i rządzi”59. Prezbiterów znamionuje również „po-
dobieństwo do Chrystusa, najwyższego i wiekuistego Kapłana”60. „To, co w --
zjonomii kapłana jest istotne – nauczał Jan Paweł II – pozostaje niezmienne, 
bowiem w przyszłości, tak samo jak dziś, musi być on podobny do Chrystusa. 
Jezus, żyjąc na ziemi, sam stał się doskonałym modelem kapłana i realizował 
kapłaństwo służebne, które jako pierwsi otrzymali Apostołowie”61. Sakrament 
kapłaństwa oznacza szczególną konsekrację i namaszczenie Duchem Świę-
tym, które są źródłem specjalnych łask, potrzebnych do spełnienia posługi 
w Kościele i świecie. Do istotnych wymiarów posługi prezbiterów należą misja 

54 Jan Paweł II naucza, że miłość Kościoła do ubogich, należąca do stałej jego tradycji, każe 
mu zwracać się ku światu, w którym ubóstwo przybiera wciąż nowe, gigantyczne formy. W doku-
mencie programowym na trzecie tysiąclecie chrześcijaństwa papież podkreślił, że wszelka dzia-
łalność Kościoła powinna brać początek w kontemplacji Chrystusa, a to wymaga dostrzegania 
Jego oblicza przede wszystkim w twarzach ludzi ubogich (zob. DK, n. 6).

55 Zob. Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, za-
konników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki…, s. 432.

56 Zob. Jan Paweł II, Prezbiter a dobra doczesne, w: Wierzę w Kościół, red. S. Dziwisz, Watykan 
1996, s. 318–323.

57 Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, Rzym 1987, n. 31.
58 Zob. DK, n. 6. Podobnie Kodeks Prawa Kanonicznego, omawiając obowiązki proboszcza, 

jego uważnej trosce powierza biednych, cierpiących, samotnych, wygnańców oraz przeżywają-
cych szczególne trudności (zob. Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1983, kan. 529, § 2).

59 Sobór DK, n. 2; zob. Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, n. 1563.
60 KK 28.
61 PDV, n. 5.



96 Ks. Krzysztof Drews

ewangelizacyjna, sprawowanie o-cjalnego kultu Boga i uświęcanie ludzi oraz 
funkcja pasterska62. Posługa ta będzie należycie sprawowana gdy kapłan – wy-
stępujący w osobie Chrystusa – będzie trwał w „jedności w biskupie”, w wier-
ności, miłości pasterskiej i braterskiej, dając żywy przykład, wiary czerpiąc siły 
z Eucharystii, istniejąc dzięki niej i dla niej63.

Literatura

Blachnicki, F. Teologia pastoralna ogólna, Lublin 1970.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Pastores dabo Vobis”, Rzym 1992.
Jan Paweł II, Dzień po dniu, Ilustrowane kalendarium Wielkiego Ponty&katu 1978–2005, 

red. J. Sosnowski, Kraków 2005.
Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, Rzym 1987.
Jan Paweł II, Homilia w czasie liturgii słowa odprawionej przed katedrą św. Floriana, 

Warszawa Praga, 13 czerwca 1999, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 
1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, 
s. 1135–1140.

Jan Paweł II, Homilia w czasie liturgii słowa odprawionej przed kościołem Braci Polskich 
Męczenników, Gorzów Wielkopolski, 2 czerwca 1997, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki 
do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, 
Kraków 2005, s. 899–905.

Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. połączonej z udzieleniem święceń kapłań-
skich, Lublin 9 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 
1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, 
s. 410–416.

Jan Paweł II, Homilia w czasie nieszporów eucharystycznych skierowana do księży, zakon-
ników i zakonnic, Tarnów, 10 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 
1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 
2005, s. 429–433.

Jan Paweł II, Orędzie do osób konsekrowanych, Częstochowa, 4 czerwca 1997, w: Jan 
Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, 
Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 941–947.

Jan Paweł II, Prezbiter a dobra doczesne, w: Wierzę w Kościół, red. S. Dziwisz, Watykan 
1996, s. 318–323.

Jan Paweł II, Prezbiter człowiekiem miłości, 7 lipca 1993, w: Wierzę w Kościół, red. 
S. Dziwisz, Watykan 1996, s. 308–309;

Jan Paweł II, Prezbiter pasterzem wspólnoty, w: Wierzę w Kościół, red. S. Dziwisz, Wa-
tykan 1996, s. 285–286.

Jan Paweł II, Prezbiterat – służebne uczestnictwo w kapłaństwie Chrystusa, w: Wierzę 
w Kościół, red. S. Dziwisz, Watykan 1996, s. 265–269.

62 Zob. Jan Paweł II, Prezbiterat – służebne uczestnictwo w kapłaństwie Chrystusa, w: Wierzę 
w Kościół, red. S. Dziwisz, Watykan 1996, s. 265–269.

63 Zob. Jan Paweł II, Homilia podczas Liturgii Słowa, Warszawa Praga, 13 czerwca 1999, w: Jan 
Paweł II, Pielgrzymki…, s. 1140.



97Posługa kapłana w nauczaniu Jana Pawła II w czasie pielgrzymek…

Jan Paweł II, Przemówienie do alumnów, księży i zakonników zgromadzonych w katedrze, 
Szczecin, 11 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 
1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Homilie, Przemówienia, Kraków 2005, s. 459–467.

Jan Paweł II, Przemówienie do księży archidiecezji poznańskiej zgromadzonych w kate-
drze, Poznań, 20 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 
1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 307.

Jan Paweł II, Przemówienie do księży archidiecezji wrocławskiej, zakonników i zakonnic 
zgromadzonych w katedrze, Wrocław, 21 czerwca 1983, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki 
do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, 
Kraków 2005, s. 327–328.

Jan Paweł II, Przemówienie do księży i wiernych w katedrze warszawskiej zgromadzonych 
w katedrze, Warszawa, 2 czerwca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 
1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 
2005, s. 12–14.

Jan Paweł II, Przemówienie do księży zgromadzonych w katedrze, Częstochowa, 6 czerw-
ca 1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 
1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 117–124.

Jan Paweł II, Przemówienie do osób konsekrowanych, Częstochowa, 4 czerwca 1997, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 
2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 941–947.

Jan Paweł II, Przemówienie do więźniów wygłoszone w zakładzie karnym, Płock, 
7 czerwca 1991, Płock, 7 czerwca 1991, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 
1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 
2005, s. 703–706.

Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w czasie spotkania ekumenicznego w rezydencji 
prymasa Polski, Warszawa, 8 czerwca 1987, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 
1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 
2005, s. 377–381.

Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone z okazji ceremonii poświęcenia nowej części bu-
dynku Wyższego Seminarium Duchownego diecezji łomżyńskiej, Łomża, 5 czerwca 
1991, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 
1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 639–641.

Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone z okazji poświęcenia budynku Wyższego Semi-
narium Duchownego diecezji koszalińsko-kołobrzeskiej, Koszalin, 1 czerwca 1987, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 
2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 562–563.

Jan Paweł II, Rozważanie przed modlitwą „Anioł Pański”, Wrocław, 1 czerwca 1997, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 
2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2005, s. 884–887.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.
Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1983.
Kongregacja do spraw duchowieństwa, Dyrektorium o posłudze i życiu kapłanów, Wa-

tykan 1994.
Kongregacja ds. Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów, Obrzędy święceń biskupa, 

prezbiterów i diakonów, Katowice 1999.
Michalik A., Duszpasterz wczoraj, dziś i jutro, t. I, Tarnów 1997, s. 89–97.



98 Ks. Krzysztof Drews

Paweł VI, Duszpasterstwo, służba, miłość, Przemówienie podczas audiencji ogólnej (8 VII 
1970), w: Paweł VI, Kapłaństwo dzisiaj, Wybór przemówień, red. E. Weron, Warsza-
wa, Poznań 1978, s. 64–67.

Słomka W., Oblicza kapłańskiej miłości, w: Kapłan pośród ludu kapłańskiego, red. 
W. Słomka, J. Misiurek, Lublin 1993, s. 33–41.

Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłańskiej z dnia 28 października 1965, w: Sobór 
Watykański II, Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 2002, s. 285–299.

Sobór Watykański II, Dekret o pasterskich zadaniach biskupów w Kościele „Christus Do-
minus” 28 października 1965, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, Dekrety, Dekla-
racje, Poznań 2002, s. 232–254.

Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium” z dnia 
4 grudnia 1963, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, Dekrety, Deklaracje, Poznań 
2002, s. 40–70.

Wójtowicz, S. Realizacja miłości obowiązkiem każdego katolika, „Homo Dei” 1978, nr 1, 
s. 10–11.

Qe priestly ministry in the teaching of John Paul II during  
his pilgrimages to his homeland

Summary

Qe priestly service in the Church was a very special topic of John Paul II’s teachings 
during his pilgrimages to his homeland. Qe following dissertation discusses the im-
age of a priest as presented by the Pope in his speeches, sermons and words directed at 
bishops, priests, monks, seminarians and worshippers during his journeys to Poland 
in the years 1979 – 2002. A presbyter coming from and established for the people 
is to serve in the Church while remaining “in unity with the bishop”, being faithful, 
professing pastoral and brotherly love, giving his personal testimony of his belief in 
Christ, whose Eucharist Oblation he pays daily, gaining from it both strength and power. 
A priest who is participating in the only and everlasting priesthood of Jesus Christ the 
High Priest is to ful-ll his vocation through the evangelistic mission, professing the 
cult of God, sanctifying people and serving them in love, as exempli-ed by the love of 
the Good Shepherd.

Keywords: bishop, Church, Church in Poland, John Paul II, pastoral service, pil-
grimages to Poland, pope, sanctifying mission, serving mission, teaching mission.



Ks. Janusz Szulist

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Mikołaja Kopernika
Toruń

Recepcja Konstytucji duszpasterskiej o Kościele 
w świecie współczesnym w encyklikach społecznych 

bł. Jana Pawła II

Streszczenie: Dokumenty Soboru Watykańskiego II inspirują Kościół 
do działania. Założeniem Ojców Soborowych była bowiem aktualiza-
cja Orędzia Zbawczego, zachowanego i głoszonego przez Kościół. Bł. 
Jan Paweł II kontynuuje owo dzieło aktualizacji, odnosząc się w swoich 
wypowiedziach m.in. do Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie 
współczesnym „Gaudium et spes”.

Analiza i próba porównania wykładni konstytucji duszpasterskiej 
oraz nauczania społecznego Papieża Polaka pozwalają wyróżnić trzy gru-
py tematyczne, stanowiące wspólny obszar re>eksji Ojców Soborowych 
i wspomnianego hierarchy, a mianowicie: uwarunkowania polityczne, roz-
wój oraz pracę. Uwarunkowania wspólnot politycznych dotyczą zgłaszania 
przez elity rządzące postulatów, które w centrum państwa sytuują osobę 
i obierają prawa człowieka za fundament ustroju. Zjawisko rozwoju doty-
czy prób czynienia świata bardziej ludzkim. Stosując terminologię właści-
wą nauczaniu społecznemu Kościoła, należy stwierdzić, że rozwój wyraża 
się w kształtowaniu pierwszeństwa „być” przed „mieć”. Bł. Jan Paweł II 
uwzględnił w swoich naukach koncepcję integralnego rozwoju. Odniósł 
ją nie tylko do człowieka, ale również do stosunków pomiędzy państwami. 
Zagadnienie pracy oznacza uczestnictwo w dalszym procesie stwarzania. 
Chrześcijański etos pracy przyjmuje konkretną postać w zachowaniu pod-
miotowości robotników, w odniesieniu do których powinno być zagwa-
rantowane przestrzeganie katalogu praw ludzi pracy. Właściwa organizacja 
produkcji, czyli miejsca, w którym robotnik jako osoba urzeczywistnia się 
poprzez akty, przyjmuje za nienaruszalny priorytet pierwszeństwo czło-
wieka przed sferą metod i środków z dziedziny techniki.

Słowa kluczowe: encyklika, konstytucja, polityka, praca, rozwój.

Dokumenty Soboru Watykańskiego II inspirują Kościół do działania. Zało-
żeniem Ojców Soborowych była bowiem aktualizacja Orędzia Zbawczego, 
zachowanego i głoszonego przez Kościół. Michał Wojciechowski tłumaczy 
aggiornamento, hasło wywoławcze Vaticanum II, jako „udzisiejszenie” prawd 

studia gdańskie
tom xxx



100 Ks. Janusz Szulist

wiary, zde-niowanych w Biblii oraz w nauce Ojców Kościoła1. Pośród różnych 
form działalności Kościoła szczególnie istotne jest katolickie nauczanie społecz-
ne. Niniejsza publikacja stanowi próbę ukazania, na jaką skalę bł. Jan Paweł II 
w ogłoszonych przez siebie encyklikach społecznych2 aktualizuje myśl soborową, 
a zwłaszcza konstytucję duszpasterską Gaudium et spes.

Niniejsza publikacja składa się z dwóch części. Celem pierwszej z nich jest 
zaprezentowanie głównych aspektów przesłania społecznego Konstytucji dusz-
pasterskiej o Kościele w świecie współczesnym, takich jak nauka o człowieku oraz 
soborowa koncepcja świata. Druga część dotyczy recepcji elementów nauki Gau-
dium et spes w encyklikach społecznych bł. Jana Pawła II. Owe elementy można 
podzielić na trzy grupy tematyczne: wspólnota polityczna, rozwój oraz praca.

1. Przesłanie społeczne Konstytucji duszpasterskiej 
o Kościele w świecie współczesnym w kontekście 
nauczania bł. Jana Pawła II

Nauczanie Ojców Soborowych wyrażone w treści Gaudium et spes eksponuje 
znaczenie dwóch podstawowych zagadnień katolickiej nauki społecznej, a mia-
nowicie człowieka i świata. Osoba ludzka znajduje się w centrum nauczania 
Kościoła. Stopień troski o nią wpływa bezpośrednio na personalistyczny cha-
rakter społeczeństwa. Natomiast szeroko rozumiany świat stanowi rzeczywi-
stość transcendentną w stosunku do człowieka. Osoba, kształtując wielorakie 
relacje ze środowiskiem życia, realizuje postulaty panowania i porządkowania 
podległych sobie stworzeń.

Poprawność relacji do świata, jak też nadrzędność troski o osobę, per ana-
logiam odpowiadają zamiarom Boga względem świata. Boże orędzie odnosi się 
nie tylko do człowieka jako jednostki, ale dotyczy również wspólnot ludzkich. 
Z tego względu społeczny charakter nauki Kościoła stanowi analogon relacji 
Boga wobec stworzenia.

1.1. Człowiek

Centralny obszar problematyki zarysowanej w Gaudium et spes i encyklikach 
społecznych bł. Jana Pawła II wyznacza osoba ludzka. W encyklice Centesi-
mus annus znajduje się następujące stwierdzenie: „tym, co stanowi wątek 

1 Por. M. Wojciechowski, Między polityką a religią, Warszawa 2010, s. 165; zob. również: 
A. Czaja, Aktualność soborowej nauki o Kościele, w: Wierność i aggiornamento. Wokół recepcji 
Soboru Watykańskiego II, red. G. Kucza, Katowice 2006, s. 55n.

2 Bł. Jan Paweł II ogłosił w czasie swojego ponty-katu następujące encykliki społeczne: 
Laborem exercens (1981), Sollicitudo rei socialis (1987) i Centesimus annus (1991).



101Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

i w pewnym sensie myśl przewodnią encykliki i w ogóle całej nauki społecznej 
Kościoła, jest poprawna koncepcja osoby ludzkiej, jej niepowtarzalnej warto-
ści, płynącej stąd, że człowiek jest »jedynym na ziemi stworzeniem, którego 
Bóg chciał dla niego samego«”3. Zagadnienie człowieka określa i wyraża nie 
tylko centrum świata, ale również fundament Kościoła jako instytucji. Bł. Jan 
Paweł II sprecyzował owo pierwszeństwo personalizmu w działalności Kościoła 
w encyklice Redemptor hominis: „człowiek jest pierwszą drogą, po której winien 
kroczyć Kościół w wypełnianiu swojego posłannictwa, jest pierwszą i podsta-
wową drogą Kościoła, drogą wyznaczoną przez samego Chrystusa, drogą, która 
nieodmiennie prowadzi przez Tajemnice Wcielenia i Odkupienia”4. Kościół to-
warzyszy człowiekowi, pośrednicząc w przekazywaniu różnego rodzaju darów; 
wytycza również cele, których zdobywanie czyni wspólnotę bardziej doskonałą 
– w znaczeniu pogłębiania tożsamości pomiędzy charakterem Bożego orędzia 
a sposobem bytowania konkretnej osoby5.

Wyjątkowa pozycja człowieka wynika z posiadanej przez niego godności oso-
bowej. Nadzwyczajna wartość jednostki ludzkiej pośród innych stworzeń wyraża 
się w sformułowaniu, że człowiek jest „stworzony na obraz Boży”. Owo podobień-
stwo dotyczy posiadanej władzy rozumu, władzy woli oraz sumienia6. Na podsta-
wie powyższych uwarunkowań swojej natury człowiek może dalej stwarzać świat, 
porządkować stworzenia wedle principium personalistycznego oraz świadomie 
angażować się w przymnażanie dobra7. W relacji człowieka do innych stworzeń, 
określonej mianem panowania, pojawia się jednak nie tylko element dominacji, 
ale również stosunek odpowiedzialności i troski o dobro istnień podległych oso-
bie ludzkiej. Człowiek nie może zatem bezwzględnie podporządkowywać sobie 
świata, zaspokajając swoje egoistyczne zamiary, ale jest zobowiązany uznać od-
mienność innych stworzeń i tym samym troszczyć się o ich istnienie8.

O godności człowieka decydują jednak nie tylko przymioty natury jednost-
kowej, ale również zdolność do kształtowania wspólnot. W relacji do drugiego 

3 Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 2, n. 11 (cyt. 
dalej: CA); por. również: G. Kucza, Osoba ludzka a wspólnota Kościoła, w: Wierność i aggiorna-
mento. Wokół recepcji Soboru Watykańskiego II, red. G. Kucza, Katowice 2006, s. 103.

4 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, n. 14 (cyt. 
dalej: RH); zob. również: R. Heckel, Dlaczego i w jaki sposób Kościół zabiera głos w dziedzinie 
społecznej i politycznej, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 9, s. 18; K. Wenzel, 
Mała historia Soboru Watykańskiego II, Kraków 2007, s. 175.

5 Zob. R. Etchegaray, Duch społecznej nauki Kościoła, „L’Osservatore Romano” (wydanie pol-
skie) 1991, nr 11, s. 56; G. F. Svidercoschi, Sobór, który trwa. Kronika, bilans, perspektywy II Soboru 
Watykańskiego, Kraków 2003, s. 160n.; J. Sieg, Re%eksja Soboru nad obecnością Kościoła w świecie 
współczesnym, w: Kościół w świetle Soboru, red. H. Bogacki, S. Moysa, Poznań 1968, s. 504nn.

6 Zob. Kompendium nauki społecznej Kościoła, red. Papieska Rada „Iustitia et Pax”, Kielce 
2005, 108–114 (cyt. dalej: KNSK); K. Wenzel, dz. cyt., s. 172n.

7 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst Polski. Nowe 
Tłumaczenie, Poznań 2002, 12 (cyt. dalej: KDK).

8 Zob. Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2009, n. 372n. (cyt. dalej: KKK); KNSK, n. 113.



102 Ks. Janusz Szulist

człowieka jest przekazywana miłość, którą osoba została obdarzona w pierwszej 
kolejności przez Boga9. Jedynie na takim fundamencie są kształtowane więzi 
braterstwa10, a społeczność świadomie dąży do właściwego sobie dobra. Czło-
wiek staje się wówczas budowniczym „cywilizacji miłości”11, która – utworzona 
na wzór rodziny – zapewnia jej członkom możliwość wzrastania w doskonałości12. 
We wspólnotach, w ramach których człowiek realizuje swoją naturę społeczną, 
ujawnia się bezwzględna potrzeba kontaktu z drugim człowiekiem; owe relacje 
są bowiem konieczne do zdobywania dóbr, których nie sposób uzyskać poprzez 
oddziaływanie jednostkowe13.

Działanie ludzkie jest wspomagane darami Ducha Świętego, które wzbo-
gacają naturę człowieka i sprawiają, że może on jeszcze skuteczniej realizować 
dobro14. Przemiana świata, podejmowana w celu wzrastania w doskonałości, 
jednocześnie potwierdza silne zjednoczenie osoby ludzkiej z Chrystusem, któ-
ry – jak naucza Sobór Watykański II – jest Nowym Człowiekiem. Wcielenie 
Słowa Bożego, a następnie okres ziemskiej historii życia Jezusa stanowią przy-
kład przezwyciężania ograniczeń i zmierzania ku pełni zbawienia. Wzorcem 
przemiany, do której powołani są ludzie, jest zmartwychwstanie, kiedy to został 
pokonany największy wróg człowieka, czyli śmierć15.

1.2. Relacja Kościoła do świata

Kościół wchodzi w wielorakie relacje z rzeczywistością społeczną, polityczną 
i kulturową. Jak zauważył Knut Wenzel komentujący konstytucję Gaudium 
et spes, stopień komplikacji stosunków Kościoła i świata sprawia, że trudno 
określić, czym jest świat w znaczeniu teologicznym16. Owe trudności wynikają 
z wieloaspektowego charakteru rzeczywistości transcendentnej, co jest warun-
kowane wielością koncepcji świata, zauważaną już w Piśmie Świętym. Józef 

9 Por. KDK, n. 24; K. Wojtyła, U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 
2003, s. 82.

Człowiek w relacji do drugiej osoby transcenduje siebie. Jest to zdolność właściwa jedynie 
osobom. Dopiero na jej podstawie możliwe jest bezinteresowne obdarowanie bliźniego, okre-
ślające zasadnicze cechy człowieczeństwa. Ograniczenie zdolności transcendowania prowadzi 
do alienacji jednostek lub do wyobcowania wspólnot ludzkich. Por. CA, n. 41. 47.

10 Powołując się na fragment Księgi Rodzaju dotyczący stworzenia kobiety i mężczyzny 
(2, 21–23), należy postulować konieczność partnerstwa w relacjach międzyosobowych. Każdy 
człowiek bez wyjątku posiada w takim samym stopniu niepodważalną godność osobową. Zob. 
KKK, n. 371.

11 Por. KNSK 580–583.
12 Zob. KDK, n . 24; R. Etchegaray, dz. cyt., s. 57; G. Kucza, dz. cyt., s. 102.
13 Por. R. Heckel, dz. cyt., s. 17; G. Kucza, dz. cyt., s. 106nn.
14 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, 

n. 47 (cyt. dalej: SRS).
15 Por. KDK, n. 22. 41; CA, n . 41; R. Etchegaray, dz. cyt., s. 56n.
16 Por. K. Wenzel, dz. cyt., s. 168.



103Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

Majka wskazuje w tym kontekście na trzy znaczenia pojęcia świata. Po pierwsze, 
rozróżnia pomiędzy królestwem ziemskim a Królestwem Niebieskim. Królestwo 
doczesne cechuje się skończonością, czasowością i materialnością, podczas gdy 
Królestwo Niebieskie jest nieskończone, wieczne oraz duchowe. O ile królestwo 
ziemskie dotyczy sfery przemijalności doczesnej, o tyle Królestwo Niebieskie okre-
śla przyszłą ojczyznę, do której człowiek zmierza. Po drugie, światem są ludzie 
jako adresaci Dobrej Nowiny. Jezus kieruje Ewangelię do konkretnego człowieka, 
istniejącego w każdym, a nie tylko aktualnym, momencie czasowym. Po trzecie, 
świat jest rozumiany jako domena złego. Innymi słowy, każdy, kto przeciwstawił 
się Bogu i odrzucił naukę Chrystusową, automatycznie ma swój wkład w budowę 
świata wrogiego rzeczywistości ewangelicznej. Mając na uwadze powyższe zna-
czenia świata, należy stwierdzić, że postawa realistyczna wymaga uwzględniania 
w rzeczywistości stworzonej zarówno elementu dobra, który jest w zdecydowanej 
przewadze, jak też czynnika zła kwestionującego Boży porządek w świecie17.

Kościół wobec realistycznie interpretowanego świata nie oddziela się barierą 
świętości lub przekonania o wybraństwie wiernych. Ojcowie Soborowi, zwracając 
uwagę na przenikanie społeczności ziemskiej i niebieskiej, opisują relację Kościoła 
do świata w następujący sposób: „On (tzn. Kościół – J.S.) sam obecny jest już na zie-
mi, składa się z ludzi, czyli członków społeczności ludzkiej powołanych do tego, aby 
już w historii rodzaju ludzkiego tworzyć rodzinę dzieci Bożych, która powinna być 
powiększana aż do przyjścia Pana”18. Obecność Kościoła powinna sprzyjać budowa-
niu społeczności nacechowanej jednością. Owa obecność Kościoła przyjmuje kon-
kretne formy, wyliczone przez bł. Jana Pawła II w encyklice Sollicitudo rei socialis: 
„badanie znaków czasu i wyjaśnianie ich w świetle Ewangelii”19, konieczność urze-
czywistniania ducha służby20, głoszenie zasad powszechnego przeznaczenia dóbr21 
oraz integralnego rozwoju22, a także wezwanie do budowania kultury ludzkiej23. Za-
angażowanie Kościoła na rzecz przemiany świata w kierunku pogłębiania jedności 
zmierza do przezwyciężenia niesprawiedliwych podziałów pomiędzy państwami 
lub blokami państw oraz do zlikwidowania wszelkich form dyskryminacji godzącej 
przede wszystkim w samego człowieka24.

17 Por. J. Majka, Wprowadzenie do Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczes-
nym, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, wyd. 3, Poznań 1967, s. 521.

18 KDK, n. 40; Jan Paweł II, Kościół się nie boi żyć w świecie, „L’Osservatore Romano” (wyda-
nie polskie) 1987, nr 2, s. 27; Nauka Soboru Watykańskiego II (w zarysie), Poznań 1986, s. 131n.

19 KDK, n. 1; Paweł VI, Encyklika o popieraniu rozwoju ludów (Populorum progressio), w: Do-
kumenty nauki społecznej Kościoła, red. M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanowski, Rzym–Lublin 
1987, cz. 1, n. 1 (cyt. dalej: PP), za: SRS, n. 7.

20 Zob. KDK, n. 3; PP, n. 13, za: SRS, n. 7.
21 Zob. KDK, n. 69; PP, n. 22, za: SRS, n. 7.
22 Zob. KDK, n. 86; PP, n. 48, za: SRS, n. 7.
23 Zob. KDK, n. 57; PP, n. 41, za: SRS, n. 7; R. Heckel, dz. cyt., s. 18.
24 Zob. SRS, n. 6n.; Jan Paweł II, Kultura solidarności, „L’Osservatore Romano” (wydanie 

polskie) 1987, nr 4, s. 22; Nauka Soboru Watykańskiego II…, s. 131nn.; G. F. Svidercoschi, dz. 
cyt., s. 162; J. Sieg, dz. cyt., s. 494.



104 Ks. Janusz Szulist

Kościół konfrontowany z doświadczeniem beznadziei, śmierci i grzechu 
pozostaje w świecie swoistym zaczynem zmian na lepsze, dodającym otuchy. 
Jak nauczają Ojcowie Soborowi, wspólnota uczniów Chrystusa wzywa do prze-
kraczania granic ku pełniejszemu człowieczeństwu. Ów proces posiada punkt 
docelowy w zupełnym szczęściu, utożsamianym z Bogiem25.

2. Elementy nauki Konstytucji duszpasterskiej o Kościele 
w świecie współczesnym, obecne w encyklikach społecznych 
bł. Jana Pawła II

Wykładnię Gaudium et spes, do której nawiązuje Papież Polak w swoich doku-
mentach społecznych, można podzielić na trzy bloki zagadnień: uwarunkowania 
wspólnot politycznych, rozwój oraz praca. Pierwszy z tych bloków dotyczy przede 
wszystkim relacji między władzą a zagadnieniem dobra wspólnego i problema-
tyką osoby w wymiarze społecznym. Rozwój wyznacza wspólny obszar polityki 
oraz kwestii społecznej. Integralna koncepcja rozwoju oznacza postęp na drodze 
humanizacji wspólnot politycznych. Postęp w zakresie pracy wyraża się natomiast 
w utrwaleniu pierwszeństwa osoby przed środkami produkcji oraz w uwzględ-
nianiu w systemach produkowania aspektu duchowego jako zasadniczego zaan-
gażowania człowieka w przemianę rzeczywistości stworzonej.

2.1. Uwarunkowania wspólnot politycznych

Polityka wyznacza zakres roztropnej troski obywateli o dobro wspólne26, które 
zostało w następujący sposób określone w Konstytucji duszpasterskiej o Kościele 
w świecie współczesnym: „dobro wspólne – to znaczy suma tych warunków życia 
społecznego, które pozwalają bądź to grupom, bądź poszczególnym jego członkom 
pełniej i szybciej osiągnąć ich własną doskonałość”27. Pośród uwarunkowań, o któ-
rych naucza Sobór, na pierwszym miejscu znajdują się potrzeby osobowe, a więc 
zaspokojenie postulatów wynikających z bycia istotą ludzką, wyrażonych w godno-
ści osobowej oraz prawach człowieka. Jako dalsze potrzeby określić należy zaspo-
kojenie dóbr zmysłowych, materialnych itd. Przy zachowaniu właściwej hierarchii 
dóbr kształtowany jest w efekcie personalistyczny charakter wspólnot politycznych28.

25 Por. Jan Paweł II, Kościół się nie boi żyć w świecie…, s. 27; K. Wenzel, dz. cyt., s. 170n.; 
J. Sieg, dz. cyt., s. 496n.

26 Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Laborem exercens”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, 
n. 20 (cyt. dalej: LE).

27 KDK, n. 26.
28 Por. tamże; zob. również: CA, n. 41. 43. 47; tenże, Społeczeństwo, władza, dobro wspólne, 

„L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 3, s. 16n.



105Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

Bł. Jan Paweł II, wskazując na specy-kę współczesnych wspólnot politycz-
nych przy zachowaniu powyższej hierarchii dóbr, odnosi się do kwestii funda-
mentalnej, a mianowicie do relacji człowieka wobec rzeczywistości ziemskiej. 
W Gaudium et spes została scharakteryzowana zasada „właściwej autonomii 
spraw ziemskich”. Człowiek, przyjmując odmienność spraw ziemskich i niebie-
skich, podejmuje trud zgłębiania tajników rzeczywistości doczesnej, aby osta-
tecznie dojść do Boga jako pierwszej przyczyny i jako Tego, który podtrzymuje 
cały świat w istnieniu29. W tym kontekście za niegodne człowieka i sprzeczne 
z porządkiem natury należy uznać systemy polityczne, które w imię przyję-
tej ideologii tworzą koncepcje świeckich religii, przeciwstawiając w efekcie 
rzeczywistość ziemską Królestwu Bożemu30. Apogeum antagonizmu pomię-
dzy światem ziemskim a Królestwem Bożym znajduje się w różnego rodzaju 
formach totalitaryzmu, który jest bezpośrednim efektem zakwestionowania 
transcendentnej prawdy. Owa negacja oznacza w realiach politycznych wyklu-
czenie transcendentnej godności osoby ludzkiej, podmiotowości obywateli oraz 
programową ateizację. Człowiek zostaje wówczas wydany na pastwę ziemskich 
oddziaływań, zdominowanych przez logikę przemocy ze strony osób będących 
u władzy lub jednostek posiadających gros kapitału. Poszczególni obywatele 
są wówczas sprowadzani do roli przedmiotów, dowolnie „formowanych” przez 
czynniki rządzące31.

Postępując zgodnie ze wskazaniami natury społecznej, człowiek zakłada róż-
nego rodzaju wspólnoty przyporządkowane właściwym sobie grupom dóbr. 
Kształtowanie społeczności przez osobę odbywa się przy pełnym współudzia-
le rozumu i woli. Zarysowana zależność pomiędzy osobą, naturą społeczną 
a społeczeństwem wyznacza ramy procesu socjalizacji, który na zasadzie relacji 
zwrotnej sprzyja wzrostowi świadomości praw człowieka, a także nadaje wspól-
notom bardziej ludzkie oblicze, przepojone głębszą jednością32. Przeciwień-
stwem wskazanego powyżej procesu socjalizacji jest kształtowanie się struktur 
grzechu33, szczególnie w obszarze wspólnot politycznych. Grzech, który po-
siada skutki społeczne, jest przyczyną barier międzyludzkich. Sprzyja także 
powstawaniu przeszkód pomiędzy jednostką a dobrem, zarówno w wymia-
rze indywidualnym, jak i wspólnotowym. Skutki grzechu przy zachowaniu 

29 Por. KDK, n. 36.
30 Por. CA, n. 25; R. Heckel, dz. cyt., s. 16n. W zakresie wszelkiego rodzaju totalitaryzmów 

państwo „stara się zniszczyć Kościół, a przynajmniej podporządkować go sobie i uczynić z niego 
narzędzie swego aparatu ideologicznego”. Zob. KDK, n. 76; CA, n. 45.

31 Por. S. Koller, Totalitaryzm, w: Encyklopedia nauczania społecznego Jana Pawła II, red. 
A. Zwoliński, Radom 2003, s. 531n. Konsekwencją urzeczywistniania ideologii totalitarnych jest 
najczęściej wyzysk, a nawet eksterminacja, elementów opozycyjnych w stosunku do władzy. Zob. 
Jan Paweł II, Encyklika „Veritatis splendor”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 2, 99 (cyt. dalej: VS); 
CA, n. 44.

32 Por. KDK, n. 25.
33 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska „Reconciliatio et paenitentia”, Wrocław 1999, 

n. 16 (dalej: ReP).



106 Ks. Janusz Szulist

jednostkowej odpowiedzialności prowadzą do kwestionowania zasady soli-
darności oraz dobra wspólnego. Podważenie owych zasad jest równoznaczne 
z burzeniem wspólnot politycznych w ich istocie34.

Wyznacznik poprawności funkcjonowania wspólnot politycznych stanowi 
zachowanie równości bezpośrednio ukonstytuowanej w naturze osoby. Per-
sonalistyczne uzasadnienie równości wewnątrzpaństwowej w następujący 
sposób ukazuje Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym: 
„Ponieważ wszyscy ludzie, obdarzeni rozumną duszą i stworzeni na obraz 
Boży, mają tę samą naturę i to samo pochodzenie, i odkupieni przez Chrystu-
sa korzystają z tego samego powołania i przeznaczenia Bożego, powinna być 
uznawana podstawowa równość wszystkich”35. W Sollicitudo rei socialis bł. Jan 
Paweł II odnosi postulat równościowy nie tylko do wszystkich narodów, ale 
również – w społecznościach wielonarodowych – do równości wobec prawa 
wszystkich obywateli, bez względu na ich przynależność narodową. W tym 
kontekście jako formę niesprawiedliwości należy określać wszelkie przejawy 
rasizmu, które zgodnie z papieską nauką w sposób bezpośredni kwestionują 
godność osobową36.

Postulaty dobra wspólnego oraz solidarności są urzeczywistniane w ra-
mach odpowiednich struktur. Opis ustroju państwa, który by najpełniej 
realizował postulaty personalizmu, znajduje się w encyklice Centesimus 
annus: „Autentyczna demokracja możliwa jest tylko w państwie prawnym 
i w oparciu o poprawną koncepcję osoby ludzkiej. Wymaga ona spełnienia 
koniecznych warunków, jakich wymaga promocja zarówno poszczegól-
nych osób, przez wychowanie i formację w duchu prawdziwych ideałów, jak 
i »podmiotowości« społeczeństwa, przez tworzenie struktur uczestnictwa 
oraz współodpowiedzialności”37. Zachowanie godności osoby ludzkiej oraz 
niepodważalność fundamentu prawnego, którego źródłem są prawa człowie-
ka, pozwala określić demokrację mianem systemu rządów w największym 
stopniu sprzyjającego dobru osoby. Współcześnie postulat humanizacji jest 
najpełniej realizowany tam, gdzie lud sprawuje władzę poprzez bezpośrednie 
lub pośrednie wybory swoich przedstawicieli. Jedynie kontrola rządzących 
z pozycji jednostki gwarantuje ochronę podmiotowości każdej grupy spo-
łecznej – nawet tej, która znajduje się aktualnie w mniejszości lub w opozy-
cji wobec rządzących. Możliwości ochrony podmiotowości obywateli, jakie 
stwarza demokracja, są szczególnie akcentowane w krajach obarczonych 
historycznym doświadczeniem totalitaryzmu. Tym niemniej istnieje ryzy-
ko, że wolność zdobyta na skutek transformacji ustrojowych może być przez 

34 Por. SRS, n. 36; tenże, Społeczeństwo, władza, dobro wspólne…, s. 16n.; tenże, Kultura 
solidarności…, s. 22; K. Wojtyła, dz. cyt., s. 200n.

35 KDK, n. 29.
36 Por. SRS, n. 33.
37 CA, n. 46; tenże, Stolica Apostolska wobec problemów ludzkości, „L’Osservatore Romano” 

(wydanie polskie) 1981, nr 2, s. 6.



107Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

obywateli niewłaściwe spożytkowana. Wówczas nawet w systemach rządów 
demokratycznych kształtowane są różnego rodzaju patologie władzy38.

2.2. Rozwój

Encyklika Sollicitudo rei socialis została ogłoszona w dwudziestą rocznicę upub-
licznienia Populorum progressio. Dokument autorstwa Papieża Polaka ukazuje, 
w jakiej mierze koncepcja rozwoju autorstwa Pawła VI znalazła odzwiercied-
lenie w funkcjonowaniu współczesnych społeczeństw. W Sollicitudo rei socialis 
Jan Paweł II powołuje się wprawdzie na tekst wspomnianej encykliki społecznej 
Pawła VI, niemniej w tekście pierwszego z wymienionych dokumentów znaj-
dują się również liczne odniesienia do Gaudium et spes.

Istotę ludzkiego rozwoju można określić, wskazując na zależność i we-
wnętrzną dynamikę relacji między „mieć” i „być”. Oba terminy zostały scha-
rakteryzowane w Gaudium et spes39, Populorum progressio40 oraz w Sollicitudo 
rei socialis41. Bł. Jan Paweł II określa poprzez „mieć” aspekt materialny rze-
czywistości, kojarzony bezpośrednio z własnością, techniką i technologią. 
Natomiast „być” oznacza aspekt egzystencjalny, obejmujący problematykę 
wzrastania w istnieniu. Człowiek doskonalący własną egzystencję uczestniczy 
zgodnie z swoim powołaniem na większą skalę w Bożym życiu jako najwyższej 
doskonałości. W kontekście rozróżnienia pomiędzy „być” a „mieć” prawdziwy 
rozwój oznacza działanie, które nie tylko respektuje pierwszeństwo aspektu 
podmiotowego przed przedmiotowym, ale dzięki któremu człowiek – poprzez 
posługiwanie się wytworami materialnymi, zdobyczami techniki itp. – może 
zyskiwać nowe walory bytowe. W nauce bł. Jana Pawła II element humanizmu 
zyskuje bowiem zawsze absolutne pierwszeństwo42.

Pośród pozytywnych przejawów rozwoju bł. Jan Paweł II zwraca uwagę 
na potrzebę pogłębiania świadomości, że życie ludzkie wymaga bezwzględnego 
szacunku43. W Sollicitudo rei socialis prawo do istnienia jest konkretnie sytuo-
wane w perspektywie pokoju, w następujący sposób przedstawionego w Gau-
dium et spes: „Pokój nie jest jedynie brakiem wojny, nie da się także sprowa-
dzić do utrzymania równowagi wrogich sił, ani też nie wynika  z autorytarnego 

38 CA, n. 46n.; tenże, Sobie samym przywróceni, „L’Osservatore Romano” (wydanie pol-
skie) 1991, nr 6, s. 18; zob. również: A. Zwoliński, Demokracja, w: Encyklopedia nauczania spo-
łecznego Jana Pawła II, red. tenże, Radom 2003, s. 102nn.

39 Zob. KDK, n. 35.
40 Zob. PP, n. 19.
41 Zob. SRS, n. 28; zob. również: LE, n. 26.
42 Por. SRS, n. 28. 31; CA, n. 36. 41; K. Wojtyła, dz. cyt., s. 202n.; zob. również: C. Strze-

szewski, Katolicka nauka społeczna, Warszawa 1985, s. 700; tenże, Integralny rozwój gospodarczy, 
Warszawa 1976, s. 182nn.

43 Por. SRS, n. 26; Biskupi polscy w obronie życia (Warszawa, 02.05.1991), „L’Osservatore 
Romano” (wydanie polskie) 1991, nr 7, s. 56.



108 Ks. Janusz Szulist

sprawowania władzy, lecz słusznie i właściwie nazywa się »dziełem sprawiedli-
wości« (Iz 32, 7). Jest owocem porządku zaszczepionego społeczeństwu ludz-
kiemu przez jego Boskiego Założyciela, nad którego realizacją pracować mają 
ludzie spragnieni wciąż doskonalszej sprawiedliwości”44. Sprawiedliwość, na te-
mat której nauczają Ojcowie Soborowi, jest urzeczywistniana poprzez prze-
strzeganie praw człowieka, pośród których znajduje się prawo do życia. Innymi 
słowy, szacunek wobec istnienia stanowi jedno z zasadniczych działań na rzecz 
kształtowania pokoju w świecie45.

Odnosząc kwestię rozwoju do życia poszczególnych narodów, bł. Jan Pa-
weł II zwraca uwagę na konieczność własnej inicjatywy jako warunku popra-
wy sytuacji gospodarczej, politycznej i kulturowej46. Powyższy postulat został 
sformułowany na podstawie praktycznych wskazań Soboru, skierowanych pod 
adresem wspólnot międzynarodowych47. Istota przesłania Sollicitudo rei socialis 
zakłada, aby pomoc świadczona między państwami nie ograniczała podmio-
towości wyrażającej się bezpośrednio w wolności inicjatyw, których celem jest 
podniesienie poziomu rozwoju krajów potrzebujących wsparcia48. W tych re-
lacjach między państwami rozwiniętymi i rozwijającymi się należy więc zawsze 
przestrzegać zasady pomocniczości.

2.3. Społeczne znaczenie pracy

W encyklice Laborem exercens bł. Jan Paweł II, charakteryzując m.in. elementy 
duchowości pracy49, odwołuje się do fragmentów Pisma Świętego – szczególnie 
tekstów Nowego Testamentu – dotyczących znaczenia pracy w doczesnym życiu 
Jezusa i funkcjonowaniu Kościoła pierwszych chrześcijan. Ziemska egzystencja 
Chrystusa stanowi podstawę dla sformułowania zasad tzw. ewangelii pracy50. 
Pisma apostolskie ukazują natomiast wielki szacunek dla człowieka pracującego 
i owoców pracy w Kościele pierwotnym. Apostołowie mieli świadomość tego, 
że wypracowane dobra są konieczne dla funkcjonowania wspólnot uczniów 
Chrystusa. Odnosząc wskazania biblijne do sytuacji konkretnych ludzi, można 
stwierdzić, że elementy duchowości pracy zawarte w Laborem exercens precy-
zują ogólny wymiar duchowy wszelkiego zaangażowania -zycznego człowie-
ka. Ów niematerialny wymiar obejmuje ideały ludzkie, w bezpośredni sposób 

44 KDK, n. 78.
45 Por. SRS, n. 26; zob. również: J. Sieg, dz. cyt., s. 512n.
46 Por. SRS, n. 44; tenże, Kultura pracy musi być kulturą sprawiedliwości, „L’Osservatore Ro-

mano” (wydanie polskie) 1987, nr 6, s. 17.
47 Zob. KDK, n. 86; Papieska Komisja „Iustitia et Pax”, W służbie na rzecz wspólnoty ludzkiej: 

etyczne podejście do kwestii zadłużenia międzynarodowego, „L’Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1987, nr 2, s. 3n.

48 Por. SRS, n. 44; zob. również: C. Strzeszewski, Integralny rozwój gospodarczy…, s. 194n.
49 Zob. LE, n. 24–27.
50 Zob. tenże, Ewangelia pracy, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 3, s. 3n.



109Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

urzeczywistniające postulaty wynikające z natury osobowej. Tego typu etycz-
no-ludzkim elementom pracy powinna być podporządkowana sfera techniki, 
co w następujący sposób charakteryzują autorzy Gaudium et spes: „wszystko, 
co prowadzi ludzi do osiągnięcia większej sprawiedliwości, powszechniejszego 
braterstwa, bardziej humanitarnego porządku w zakresie powiązań społecz-
nych, znaczy więcej niż postęp techniczny”51. Zgodnie ze wskazaniami Vatica-
num II praca ludzka w świecie zmierza zatem przede wszystkim w kierunku 
humanizacji środowiska, w jakim żyje człowiek52.

Punktem docelowym zaangażowania człowieka w wykonywaną pracę jest 
budowanie Królestwa Bożego53. W tym aspekcie bł. Jan Paweł II pozostaje nie 
tylko wierny nauce Ojców Kościoła, świadomie nawiązując do Gaudium et spes, 
ale również wskazuje na grupę wartości odkupionych przez Chrystusa i sta-
nowiących jednocześnie cel działań człowieka. Ukierunkowanie na wartości 
nieprzemijające – a ściślej na obronę ich nadrzędnej roli – powinno stanowić 
idealny wzorzec dla organizacji produkcji i wszelkich aktów osobowych54.

Na podstawie powyższych rozróżnień należy stwierdzić, że Konstytucja dusz-
pasterska o Kościele w świecie współczesnym zestawia dwa zagadnienia związa-
ne z obecnością człowieka w świecie: pracę i aktywność. Analizując zależności 
znaczeniowe między wskazanymi pojęciami, należy stwierdzić, że praca stanowi 
formę aktywności ludzkiej. W encyklice Laborem exercens bł. Jan Paweł II pod-
kreśla, że aktywność ludzka warunkuje istotę godności pracy. Praca człowieka 
stanowi formę uczestnictwa w dziele stwórczym Boga, o czym zaświadcza Księga 
Rodzaju (por. Rdz 2, 2)55. Osoba pracująca naśladuje Stwórcę i z tego względu 
sama praca, jak również jej wykonawca, posiadają niezbywalną godność. Relacja 
naśladownictwa znajduje zastosowanie również w kwestii opisu dzieła zbawczego 
Jezusa, który jako prawdziwy Mesjasz ubogacił o element Boski działanie czło-
wieka: „Ojciec mój działa aż do tej chwili i Ja działam” (J 5, 17).

51 KDK, n. 35; zob. również: SRS, n. 28; CA 43; tenże, Praca dla człowieka, nie człowiek dla 
pracy, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1987, nr 2, s. 20.

52 Por. KDK, n. 38n.; LE, n. 3. 26n.; CA, n. 25; J. HoeVner, Myśli o encyklice „Laborem exer-
cens”, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 9, s. 15.

Inspiracja do czynienia świata bardziej ludzkim pochodzi bezpośrednio od Chrystusa Zmar-
twychwstałego, który „będąc Panem nieba i ziemi” motywuje człowieka do przemiany samego 
siebie i własnego otoczenia. Zob. KDK, n. 38; LE, n. 27.

53 Bł. Jan Paweł II w Sollicitudo rei socialis akcentuje zależność pomiędzy rzeczywistością 
doczesną a Królestwem Niebieskim, powołując się na zapisy z Gaudium et spes: „Kiedy bowiem 
w Duchu Pańskim i według Jego polecenia rozkrzewimy na ziemi ludzką godność, braterską 
wspólnotę i wolność, tzn. wszystkie te dobre owoce natury i naszego wysiłku, to znów je potem 
znajdziemy, oczyszczone już jednak z wszelkiej nieczystości, rozświetlone i przemienione, gdy 
Chrystus przekaże Ojcu wieczne i powszechne królestwo: »Królestwo prawdy i życia, królestwo 
świętości i łaski, królestwo sprawiedliwości, miłości i pokoju«. Na tej ziemi królestwo jest już 
obecne w misterium; kiedy zaś przyjdzie Pan, osiągnie ono pełnię”. KDK, n. 39, cyt. za: SRS, n. 48.

54 Por. KDK, n. 69, za: SRS, n. 31; zob. również: CA, n. 25; tenże, Kultura pracy musi być 
kulturą sprawiedliwości…, s. 16.

55 Zob. KDK, n. 33.



110 Ks. Janusz Szulist

Owoce pracy, wpisane niejako w plany Bożej opatrzności, służą nie tylko 
robotnikowi, ale także wspólnocie, w jakiej żyje pracujący56: „Mężczyźni i ko-
biety, którzy zdobywają utrzymanie dla siebie i rodziny, wykonują bowiem 
swoją pracę w taki sposób, aby właściwie służyć społeczeństwu, słusznie więc 
mogą uważać, że przez swoją aktywność rozwijają dzieło Stwórcy, troszczą się 
o dobrobyt braci i dzięki osobistemu wysiłkowi przyczyniają się do realizacji 
zamysłu Bożego w świecie”57. Dobra wypracowane przez człowieka posiadają 
charakter zarówno materialny, jak i duchowy58.

Zjawisko pracy i jej warunki zostały również scharakteryzowane w Konsty-
tucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym. Jednym z ważniejszych 
postulatów Ojców Soborowych jest koncepcja płacy rodzinnej: „Praca (…) po-
winna być tak wynagradzana, by człowiek posiadał możliwości godnego kształ-
towania egzystencji materialnej, społecznej, kulturalnej i duchowej zarówno 
siebie, jak i swoich bliskich, z uwzględnieniem funkcji oraz wydajności każdego, 
sytuacji przedsiębiorstwa, a także dobra wspólnego”59. Istotę postulatu płacy 
rodzinnej w zakresie zawłaszczania z tytułu pracy wyraża zasada powszechnego 
przeznaczenia dóbr, dotycząca „funkcji społecznej własności” lub tzw. „hipoteki 
społecznej”: „Ciąży bowiem na własności »hipoteka społeczna«, czyli uznaje 
się jako jej wewnętrzną właściwość funkcję społeczną, mającą swoją podstawę 
i uzasadnienie właśnie w zasadzie powszechnego przeznaczenia dóbr”60. Owa 
zasada powszechnego przeznaczenia dóbr znajduje uzasadnienie w Księdze 
Rodzaju i zasadniczo analizowana jest w aspekcie stosunku do ubogich61. Spo-
łeczny aspekt własności znajduje zastosowanie przede wszystkim w odniesieniu 
do rodziny, w której ramach człowiek w sposób pierwotny ma możność reali-
zowania swojej natury społecznej, pozwalającej wzrastać w człowieczeństwie62.

Realizacja postulatu płacy rodzinnej gwarantuje matkom swobodę w podej-
mowaniu zadań wynikających z funkcji macierzyńskiej. Kształtowanie młodego 

56 Zob. Jan Paweł II, Godność człowieka, godność pracy, godność rodziny, „L’Osservatore Ro-
mano” (wydanie polskie) 1981, nr 3, s. 4n.

W encyklice Centesimus annus bł. Jan Paweł II w następujący sposób określa wspólnotowe 
znaczenie pracy: „Dzisiaj bardziej niż kiedykolwiek pracować znaczy pracować z innymi i pra-
cować dla innych: znaczy robić coś dla kogoś”. CA, n. 30.

57 KDK, n. 34, za: LE, n. 25.
58 Por. LE, n. 25; J. HoeVner, dz. cyt., s. 15.
59 KDK, n. 67.
60 SRS, n. 42.
Rozdział czwarty encykliki Centesimus annus w całości jest poświęcony zagadnieniu włas-

ności prywatnej i powszechnemu przeznaczeniu dóbr. Zob. CA, n. 30‒43.
61 Por. KDK, n. 69, za: SRS, n. 42; CA, n. 30.
62 Zob. LE, n. 25; J. HoeVner, dz. cyt., s. 15; C. Strzeszewski, Własność. Zagadnienie społecz-

no-moralne, Warszawa 1981, s. 21n.; tenże, Katolicka nauka społeczna…, s. 610n.
Według autorów Gaudium et spes uwzględnienie aspektu społecznego własności prywat-

nej najskuteczniej reguluje kon>ikty w zakresie stosunku pracy. Zdolność współdecydowania 
o kierunku działalności gospodarczej stanowi również gwarancję zachowania autonomii osób 
będących fundamentem zaangażowania mającego na celu produkcję dóbr. Zob. KDK, n. 68.



111Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

pokolenia stanowi największy wkład rodzin w dobro wspólne społeczności 
ludzkich63. Państwa, w których matki są zmuszane do pracy poza domem 
z uwagi na zbyt niskie wynagrodzenie innego żywiciela rodziny, jawnie sprzeci-
wiają się personalistycznej koncepcji dobra wspólnego. Na podstawie nauczania 
bł. Jana Pawła II można stwierdzić, że status matek w rodzinach pracowniczych 
– w aspekcie konieczności lub swobody podejmowania pracy poza domem – 
jest miarą personalistycznego charakteru postrzeganej integralnie społeczności 
państwowej. Stanowi również sprawdzian sprawiedliwości społecznej, której 
zapewnienie najpełniej sprzyja zachowaniu pokoju społecznego64.

Pokój społeczny bywa zachowany nie tylko przy przestrzeganiu prawa 
do płacy rodzinnej, ale również przy poszanowaniu innych praw ludzi pra-
cy, wskazanych w encyklice Laborem exercens. Pierwszym tego typu prawem 
jest prawo do pracy, którego zachowanie wyznacza kierunek polityki społecz-
nej w ogólności. Problem bezrobocia ukazuje skalę łamania prawa do pracy 
w ramach współczesnych systemów gospodarczych i politycznych w zakresie 
kształtowania ustawodawstwa. Walka z bezrobociem, jak zauważa bł. Jan Paweł 
II, wymaga współdziałania wielu instytucji na szczeblu państwowym i między-
narodowym. Ojciec Święty podkreśla konieczność opracowania długofalowej 
strategii, która będzie sprzyjała sukcesywnemu wzrostowi zatrudnienia65. Ko-
lejne prawo ludzi pracy dotyczy wolności zrzeszenia się. Systemy społeczne po-
winny gwarantować wolne funkcjonowanie związków zawodowych, skutecznie 
reprezentujących interesy robotników. Zaangażowanie instytucji związkowych 
ma na celu przywrócenie lub zachowanie sprawiedliwości społecznej. Celem 
działania, a niekiedy nawet walki robotników nie może być wyeliminowanie 
przeciwnika, ale zdobywanie wciąż nowych dóbr, wyrażających się w podmio-
towości pracowniczej. Zorganizowane w myśl tych reguł związki zawodowe nie 
tylko działają na rzecz przymnażania dobra wspólnego, ale pogłębiają poczu-
cie wzajemnej solidarności i sprawiedliwości społecznej. Bł. Jan Paweł II prze-
strzega przed upartyjnieniem związków zawodowych oraz podkreśla ich aspekt 
wychowawczo-edukacyjny, który powinien być wpisany w statuty organizacji 
związkowych. Formą protestu związkowego może być strajk. Stąd też w ra-
mach praw ludzi pracy wskazuje się na prawo do strajku. Protest robotników 
prowadzony w tej formie powinien jednak stanowić ostateczną formę wyrażenia 
swojego niezadowolenia66. W dobie globalizacji należy również wyróżnić prawo 
do emigracji zarobkowej. Z uwagi na sytuację społeczną lub polityczną obywatele 

63 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska „Familiaris consortio”, Wrocław 2000, n. 44nn. 
(dalej: FC).

64 Por. LE, n. 19; R. Etchegaray, dz. cyt., s. 57.
65 Por. LE, n. 18; zob. również: R. Etchegaray, dz. cyt., s. 57; C. Strzeszewski, Praca ludzka. 

Zagadnienie społeczno-moralne, Lublin 1978, s. 230–241; S. Olejnik, Teologia moralna życia spo-
łecznego, Włocławek 2000, s. 431.

66 Por. LE, n. 20; C. Strzeszewski, Praca ludzka. Zagadnienie społeczno-moralne…, s. 96–100; 
S. Olejnik, dz. cyt., s. 432n.



112 Ks. Janusz Szulist

danego państwa są niekiedy zmuszeni do szukania zatrudnienia poza granicami 
własnej ojczyzny. Ów stan, postrzegany jako konieczność, musi być poprzedzony 
głębokim namysłem nad kwestią opuszczenia swojego kraju pochodzenia. Nato-
miast w aspekcie docelowego państwa migracji przedstawiciele katolickiej nauki 
społecznej wysuwają postulaty, by w żaden sposób nie dyskryminować migran-
tów. Jako zachowanie nieludzkie należy oceniać wykorzystywanie sytuacji przy-
musu, w jakiej znajdują się jednostki poszukujące pracy poza swoją ojczyzną67.

Omawiając kwestię praw ludzi pracy, bł. Jan Paweł II wskazuje na sytuację 
rolników68 oraz osób upośledzonych69 na rynku pracowniczym. Wskazane powy-
żej grupy społeczne są szczególnie narażone na marginalizację. Stąd też w nauce 
Kościoła znajdują się apele o czujność w kwestii przestrzegania całego katalogu 
praw ludzi pracy właśnie w stosunku do rolników oraz osób upośledzonych.

System gospodarki obejmuje wzajemne uwarunkowanie własności i pracy. 
Jan Paweł II w Laborem exercens zwraca uwagę na zależność, że organizacja 
produkcji, a tym samym charakter własności – czy też szeroko rozumianego 
kapitału produkcyjnego – nie może być efektem dyktatu jedynie przedsiębior-
cy lub też przedsiębiorstwa jako całości70. Udział pracowników we własności 
przedsiębiorstwa poprzez różnego rodzaju formy akcjonariatu daje robotnikom 
realny wpływ na takie kształtowanie struktury własności, aby najpełniej odpo-
wiadała ona potrzebom pracownika i jego rodziny71.

Zakończenie

Karol Wojtyła uczestniczył w obradach Soboru Watykańskiego II. Jego współ-
udział w ostatecznym kształcie dokumentów soborowych jest szczególnie wi-
doczny w Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym „Gau-
dium et spes”. Owa konstytucja znalazła odzwierciedlenie m.in. w encyklikach 
społecznych bł. Jana Pawła II. Przedstawione powyżej analiza i próba porówna-
nia wykładni konstytucji duszpasterskiej oraz nauczania społecznego Papieża 
Polaka pozwalają wyróżnić trzy grupy tematyczne, stanowiące wspólny obszar 
re>eksji Ojców Soborowych i wspomnianego hierarchy, a mianowicie: uwarun-
kowania polityczne, rozwój oraz pracę. Uwarunkowania wspólnot politycznych 
dotyczą zgłaszania przez elity rządzące postulatów, które w centrum państwa 
sytuują osobę i obierają prawa człowieka za fundament ustroju. Powyższe pra-
widłowości są najpełniej urzeczywistnianie w ramach demokracji.

67 Por. LE, n. 23; S. Olejnik, dz. cyt., s. 434n.
68 Zob. LE, n. 21; zob. również: tenże, Rozwój rolnictwa – wymogi sprawiedliwości światowej, 

„L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 12, s. 17n.
69 Zob. LE, n. 22.
70 Zob. CA, n. 43.
71 Por. LE, n. 14; J. HoeVner, dz. cyt., s. 15; C. Strzeszewski, Własność. Zagadnienie społeczno-

-moralne…, s. 105n.; tenże, Praca ludzka. Zagadnienie społeczno-moralne…, s. 332nn.



113Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

Zjawisko rozwoju dotyczy prób czynienia świata bardziej ludzkim. Stosu-
jąc terminologię właściwą nauczaniu społecznemu Kościoła, należy stwierdzić, 
że rozwój wyraża się w kształtowaniu pierwszeństwa „być” przed „mieć”. Bł. 
Jan Paweł II uwzględnił w swoich naukach koncepcję integralnego rozwoju. 
Odniósł ją nie tylko do człowieka, ale również do stosunków pomiędzy pań-
stwami. W myśl jego postulatów prawdziwy rozwój oznacza krzewienie zasady 
solidarności jako przejawu miłości.

Zagadnienie pracy oznacza uczestnictwo w dalszym procesie stwarzania. 
Chrześcijański etos pracy przyjmuje konkretną postać w zachowaniu podmio-
towości robotników, w odniesieniu do których powinno być zagwarantowane 
przestrzeganie katalogu praw ludzi pracy. Właściwa organizacja produkcji, czyli 
miejsca, w którym robotnik jako osoba urzeczywistnia się poprzez działanie, 
przyjmuje za nienaruszalny priorytet pierwszeństwo człowieka przed sferą me-
tod i środków z dziedziny techniki.

Problemy polityki, rozwoju i pracy odpowiadają głównym zagadnieniom 
encyklik społecznych bł. Jana Pawła II. Wskazane powyżej kwestie na tyle par-
tycypują w chrześcijańskiej nauce społecznej, na ile są zgodne z przesłankami 
personalizmu i realizmu. Podwaliny chrześcijańskiej koncepcji świata znajdują 
się już w Ewangelii. W tym też zakresie zostały przejęte przez Ojców Soboro-
wych i Papieża Polaka.

Zależność pomiędzy nauką Soboru Watykańskiego II a nauczaniem współ-
czesnych papieży można wykazać, zestawiając nie tylko Konstytucję dusz-
pasterską i encykliki społeczne bł. Jana Pawła II, ale także inne dokumenty 
współczesnej katolickiej nauki społecznej. Podobne analizy są możliwe także 
w odniesieniu do takich przedmiotów badań, jak Kościół, sakramenty, obja-
wienie itd. Każda z tego typu analiz porównawczych pozwala wykazać, w jakim 
stopniu postulat aggiornamento znalazł zastosowanie w rzeczywistości Kościoła 
aktywnego w wieloraki sposób w świecie.

Literatura

Biskupi polscy w obronie życia (Warszawa, 02.05.1991), „L’Osservatore Romano” (wy-
danie polskie) 1991, nr 7, s. 56.

Czaja A., Aktualność soborowej nauki o Kościele, w: Wierność i aggiornamento. Wokół 
recepcji Soboru Watykańskiego II, red. G. Kucza, Katowice 2006, s. 55–65.

Etchegaray R., Duch społecznej nauki Kościoła, „L’Osservatore Romano” (wydanie pol-
skie) 1991, nr 11, s. 56n.

Heckel R., Dlaczego i w jaki sposób Kościół zabiera głos w dziedzinie społecznej i politycznej, 
„L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 9, s. 16–19.

HoeVner J., Myśli o encyklice „Laborem exercens”, „L’Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1981, nr 9, s. 15.

Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska „Familiaris consortio”, Wrocław 2000.
Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska „Reconciliatio et paenitentia”, Wrocław 1999.



114 Ks. Janusz Szulist

Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 2, 
s. 461–530.

Jan Paweł II, Encyklika „Laborem exercens”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, 
s. 104–156.

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, 
s. 3–56.

Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 1, 
s. 319–376.

Jan Paweł II, Encyklika „Veritatis splendor”, w: tenże, Encykliki, Kraków 1996, t. 2, 
s. 533–640.

Jan Paweł II, Ewangelia pracy, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1981, nr 3, s. 3n.
Jan Paweł II, Godność człowieka, godność pracy, godność rodziny, „L’Osservatore Romano” 

(wydanie polskie) 1981, nr 3, s. 4n.
Jan Paweł II, Kościół się nie boi żyć w świecie, „L’Osservatore Romano” (wydanie pol-

skie) 1987, nr 2, s. 27.
Jan Paweł II, Kultura pracy musi być kulturą sprawiedliwości, „L’Osservatore Romano” 

(wydanie polskie) 1987, nr 6, s. 16n.
Jan Paweł II, Kultura solidarności, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1987, 

nr 4, s. 22.
Jan Paweł II, Praca dla człowieka, nie człowiek dla pracy, „L’Osservatore Romano” (wy-

danie polskie) 1987, nr 2, s. 20.
Jan Paweł II, Rozwój rolnictwa – wymogi sprawiedliwości światowej, „L’Osservatore Ro-

mano” (wydanie polskie) 1981, nr 12, s. 17n.
Jan Paweł II, Sobie samym przywróceni, „L’Osservatore Romano” (wydanie polskie) 1991, 

nr 6, s. 18n.
Jan Paweł II, Społeczeństwo, władza, dobro wspólne, „L’Osservatore Romano” (wydanie 

polskie) 1981, nr 3, s. 16n.
Jan Paweł II, Stolica Apostolska wobec problemów ludzkości, „L’Osservatore Romano” 

(wydanie polskie) 1981, nr 2, s. 6n.
Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2009.
Koller S., Totalitaryzm, w: Encyklopedia nauczania społecznego Jana Pawła II, red. 

A. Zwoliński, Radom 2003, s. 529–538.
Kompendium nauki społecznej Kościoła, red. Papieska Rada „Iustitia et Pax”, Kielce 2005.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst 
Polski. Nowe Tłumaczenie, Poznań 2002, s. 526–605.

Kucza G., Osoba ludzka a wspólnota Kościoła, w: Wierność i aggiornamento. Wokół re-
cepcji Soboru Watykańskiego II, red. tenże, Katowice 2006, s. 101–113.

Majka J., Wprowadzenie do Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie współczes-
nym, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, wyd. 3, Poznań 1967, 
s. 521–536.

Nauka Soboru Watykańskiego II (w zarysie), Poznań 1986.
Olejnik S., Teologia moralna życia społecznego, Włocławek 2000.
Papieska Komisja „Iustitia et Pax”, W służbie na rzecz wspólnoty ludzkiej: etyczne po-

dejście do kwestii zadłużenia międzynarodowego, „L’Osservatore Romano” (wydanie 
polskie) 1987, nr 2, s. 3–6.



115Recepcja „Konstytucji duszpasterskiej o Kościele w świecie…

Paweł VI, Encyklika o popieraniu rozwoju ludów „Populorum progressio”, w: Dokumenty 
nauki społecznej Kościoła, red. M. Radwan, L. Dyczewski, A. Stanowski, Rzym–Lub-
lin 1987, cz. 1, s. 391–416.

Sieg J., Re%eksja Soboru nad obecnością Kościoła w świecie współczesnym, w: Kościół 
w świetle Soboru, red. H. Bogacki, S. Moysa, Poznań 1968, s. 489–518.

Strzeszewski C., Integralny rozwój gospodarczy, Warszawa 1976.
Strzeszewski C., Katolicka nauka społeczna, Warszawa 1985.
Strzeszewski C., Praca ludzka. Zagadnienie społeczno-moralne, Lublin 1978.
Strzeszewski C., Własność. Zagadnienie społeczno-moralne, Warszawa 1981.
Svidercoschi G. F., Sobór, który trwa. Kronika, bilans, perspektywy II Soboru Watykań-

skiego, Kraków 2003.
Wenzel K., Mała historia Soboru Watykańskiego II, Kraków 2007.
Wojciechowski M., Między polityką a religią, Warszawa 2010.
Wojtyła K., U podstaw odnowy. Studium o realizacji Vaticanum II, Kraków 2003.
Zwoliński A., Demokracja, w: Encyklopedia nauczania społecznego Jana Pawła II, red. 

tenże, Radom 2003, s. 101–105.

Qe reception of the “Pastoral Constitution  
on the Church in the Modern World” in the blessed  

John Paul’s II social encyclicals

Summary

Qe documents of the Second Vatican Council stimulate the Church to act as one of the 
propositions discussed by the Council Fathers was the renewal of the salvi-c message 
which is preserved and proclaimed by the Church. Qis research is an attempt to dem-
onstrate to what extent Blessed Pope John Paul II was drawing from and reinterpreting 
the conciliar legacy, especially the Pastoral Constitution Gaudium et spes. Qe com-
mon points of the magisterium of this particular document and the social teaching of 
the Polish Pope can be grouped into three topic areas which were of a great interest 
to both the Council Fathers and the PontiV. Qese are: political conditions, develop-
ment and labour. Qe question of the political circumstances of particular political 
societies concern such policy schemes of ruling elites which put the human person in 
the centre of the state aVairs and choose human rights as the fundamental principle of 
the system of government. Qe phenomenon of the development refers to the eVorts 
to make this world a better place to live. Blessed Pope John Paul II took the concept of 
the complex human progress into account in his teaching. Qis concept was applied 
not only on the level of an individual person but also international relations. Qe idea 
of labour implies partaking in the continuous process of the creation. Qe Christian 
labour ethics gains its characteristic features when it stresses that workers are subjects. 
Consequently, respecting their employees’ rights ought to be guaranteed. Production 
is a -eld where a worker ful-ls his or her function by certain acts; in this case it is the 



116 Ks. Janusz Szulist

labour. Qerefore, a just and a well-organised production system would always take the 
person of the worker as an absolute priority in respect to such elements as the produc-
tivity or the applied technology.

Keywords: constitution, encyclical, development, labour, policy.



Ks. Andrzej Anderwald

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Opolski

Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii  
z naukami przyrodniczymi

Streszczenie: Artykuł, odwołując się do nauczania papieża Jana Pawła II, 
przedstawia jego ujęcie dialogu teologii z naukami przyrodniczymi. 
Jest to zagadnienie istotne z punktu widzenia wiary chrześcijańskiej. Jej 
uzasadnianie dokonuje się dziś w klimacie myślenia, w którym nauki 
przyrodnicze, narzędzia poznania świata im właściwe, a także rozpo-
wszechniony przez nie obraz świata odgrywają doniosłą rolę. W tekście 
ukazane zostały istotne wskazania soborowego otwarcia Kościoła na naukę, 
stanowiące inspirację dla papieskiego ujęcia dalszych i bliższych uwa-
runkowań dialogu teologii z naukami przyrodniczymi.

Słowa kluczowe: dialog, dialog interdyscyplinarny, Kościół, nauka, 
nauki przyrodnicze, teologia.

W przesłaniu do George’a Coyne’a, dyrektora Obserwatorium Watykańskiego, 
Jan Paweł II zamieścił taką uwagę: „Tak wiele we współczesnym świecie wydaje 
się być rozbitym na fragmenty, na drobne części. Tak wiele w ludzkim życiu 
dokonuje się w izolacji lub we wrogości. Nieustannie wzrasta rozdział pomiędzy 
narodami bogatymi i biednymi; kontrast pomiędzy północnymi i południowy-
mi regionami naszej planety staje się coraz bardziej wyraźny i nieznośny. Anta-
gonizm pomiędzy rasami i religiami dzieli poszczególne kraje na walczące obo-
zy; historyczne animozje nie wykazują żadnego znaku zmniejszania się. Nawet 
w obrębie społeczności akademickiej utrzymuje się separacja pomiędzy prawdą 
i wartościami, zaś izolacja kultur – naukowej, humanistycznej i religijnej – czyni 
wspólny dyskurs trudnym, jeśli czasami nawet niemożliwym”1. Troska o dialog 
teologii z naukami przyrodniczymi jest jednym z ważnych działań podejmo-
wanych w obrębie Kościoła i jego teologii na rzecz spójnej wizji rzeczywistości 
właściwej dla myśli chrześcijańskiej. Dobrze wyrażają to słowa papieża rozpo-
czynające encyklikę Fides et ratio (1998): „Wiara i rozum są jak dwa skrzydła, 
na których duch ludzki unosi się ku kontemplacji prawdy. Sam Bóg zaszczepił 
w ludzkim sercu pragnienie poznania prawdy, którego ostatecznym celem jest 
poznanie Jego samego, aby człowiek – poznając Go i miłując mógł dotrzeć także 

1 Jan Paweł II, Posłanie do Ojca George’a V. Coyne`a dyrektora Obserwatorium Watykańskiego 
(Rzym 1988), w: Nauka a wiara – przestrzeń dialogu, red. T. Sierotowicz, Tarnów 1997, s. 263.

studia gdańskie
tom xxx



118 Ks. Andrzej Anderwald

do pełnej prawdy o sobie”. Problematyka dialogu teologii z naukami przyrodni-
czymi stanowi szczególny przypadek istotnego dla myśli chrześcijańskiej dia-
logu między rozumem a wiarą. Obszerna literatura ostatnich latach dotycząca 
tej relacji zdaje się być zdominowana przez tematy szczegółowe. Jedynie mar-
ginalnie są podejmowane kwestie formalne, dotyczące teoretycznych podstaw 
prowadzenia tego rodzaju dialogu2. Stąd cel niniejszych rozważań ma zasadni-
czo charakter formalny i zmierza do ukazania zmieniających się uwarunkowań 
relacji teologia – nauki przyrodnicze. Źródło dla opracowania postawionego 
problemu stanowią wypowiedzi Jana Pawła II dotyczące: (a) explicite dialogu 
teologia – nauki przyrodnicze; (b) implicite odniesień Kościoła do nauk świe-
ckich w ogólności. Realizacja tak określonego celu będzie przebiegać w trzech 
etapach: (1) ukazania nauk przyrodniczych jako nowego locus theologicus oraz 
przedstawienia dalszych (2) i bliższych (3) uwarunkowań dialogu teologii z na-
ukami przyrodniczymi według Jana Pawła II.

1. Nowy locus theologicus

Charakterystyczna dla ponty-katu Jana Pawła II troska o dialog teologii z na-
ukami przyrodniczymi jest rozwinięciem zainicjowanego na Soborze Watykań-
skim II (1962–1965) otwarcia Kościoła na naukę. Stosunek Kościoła do nauki, 
w tym szczególnie do nauk przyrodniczych uważanych za modelowe wśród 
nauk, kształtuje się pod wpływem wypowiedzi zawartych w Konstytucji Dusz-
pasterskiej o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et spes” (1965). W do-
kumencie tym można wskazać na dwojakiego rodzaju sformułowania, będące 
wyrazem otwarcia Kościoła na naukę. Pierwszą grupę tworzą wypowiedzi od-
noszące się pozytywnie do obecności nauk świeckich w kształtowaniu kultury 
ludzkiej. W punkcie piątym konstytucji czytamy: „Dzisiejszy stan poruszenia 
umysłów i odmiana warunków życia wiążą się z szerszą przemianą stosunków, 
skutkiem której w kształtowaniu myśli nabierają rosnącego znaczenia na-
uki matematyczne i przyrodnicze oraz te, które traktują o samym człowieku, 
a w dziedzinie działania wypływające z poprzednich umiejętności techniczne. 
To naukowe nastawienie urabia inaczej niż dawniej charakter kultury i spo-
sób myślenia. Umiejętności techniczne tak dalece postępują, że zmieniają ob-
licze ziemi i już próbują dokonać podboju przestrzeni pozaziemskiej. Umysł 
ludzki rozszerza w pewien sposób swoje panowanie także nad czasem: sięga 
w przeszłość – drogą poznania historycznego, a w przyszłość – umiejętnością 

2 Zob. przykładowo: M. Heller, Z. Liana, J. Mączka, W. Skoczny (red.), Nauki przyrodnicze 
a teologia: kon%ikt i współistnienie, Tarnów 2001; I. Koncsik, $eologie und Naturwissenscha\en 
– ein systematischer Literaturbericht, „Wissenscha¡ und Weisheit“ 64 (2001), nr 2 s. 232–289; 
H. Schwarz, 400 Jahre Streit um die Wahrheit – $eologie und Naturwissenscha\, Göttingen 2012 
oraz zbiory internetowe: http://www.obi.opoka.org.pl/rozwoj.html; http://www.forum-grenzfra-
gen.de/foren/forumgrenzfragen/index.html; http:/www.metanexus.net.



119Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

przewidywania i planowaniem. Rozwijające się nauki biologiczne, psycholo-
giczne i społeczne nie tylko pomagają człowiekowi do lepszego poznania same-
go siebie, ale wspierają go też w tym, by stosując metody techniczne wywierał 
bezpośrednio wpływ na życie społeczeństw”3.

Ojcowie soboru wskazują na potrzebę uznania osiągnięć nauk świeckich, choć 
w niektórych przypadkach stanowią one wyzwanie dla nauki Kościoła, które nale-
ży jednak podjąć w trosce o dobro człowieka: „Nowsze bowiem badania i odkry-
cia w dziedzinie nauk ścisłych oraz historii i -lozo-i nasuwają nowe zagadnienia, 
które niosą ze sobą życiowe konsekwencje, a także domagają się nowych docie-
kań od teologów. Poza tym zachęca się teologów, żeby przy zachowaniu metod 
i wymogów właściwych nauce teologicznej, wciąż szukali coraz to bardziej odpo-
wiedniego sposobu podawania doktryny ludziom sobie współczesnym; bo czym 
innym jest sam depozyt wiary, czyli jej prawdy, a czym innym sposób jej wyraża-
nia przy zachowaniu jednak tego samego sensu i znaczenia. W duszpasterstwie 
należy uznawać i stosować w dostatecznej mierze nie tylko zasady teologiczne, 
lecz także zdobycze nauk świeckich, zwłaszcza psychologii i socjologii, tak żeby 
również i wiernych prowadzić do rzetelnego i dojrzalszego życia wiary”4.

Drugą grupę tworzą soborowe wypowiedzi będące wyrazem konkretnych 
propozycji otwarcia Kościoła na naukę w formie dialogu z wybranymi dyscy-
plinami. Chodzi tu szczególnie o teksty, które starają się bliżej określić warunki 
prowadzenia tego dialogu. Konstytucja podkreśla zasadniczo jeden warunek 
podstawowy, dotyczący zachowania autonomii między porządkiem doczes-
nym a wiecznym: „Jeśli przez autonomię w sprawach ziemskich rozumiemy to, 
że rzeczy stworzone i społeczności ludzkie cieszą się własnymi prawami i war-
tościami, które człowiek ma stopniowo poznawać, przyjmować i porządkować, 
to tak rozumianej autonomii należy się domagać; nie tylko bowiem domagają 
się jej ludzie naszych czasów, ale odpowiada ona także woli Stwórcy. (…) Dla-
tego też badanie metodyczne we wszystkich dyscyplinach naukowych, jeżeli 
tylko prowadzi się je w sposób prawdziwie naukowy i z poszanowaniem norm 
moralnych, naprawdę nigdy nie będzie się sprzeciwiać wierze, sprawy bowiem 
świeckie i sprawy wiary wywodzą swój początek od tego samego Boga”5.

Zawarte w tekście wskazania o charakterze metodologicznym przyczyniają 
się nie tylko do oczyszczenia przeszłości w stosunkach Kościół – nauka, ale 
wytyczają podstawy pod budowę przyszłej relacji. Ojcowie soborowi w two-
rzeniu syntez poprzez dialog Kościoła z naukami zdają się upatrywać szan-
sę na przezwyciężenie wszelkich niebezpieczeństw i trudności związanych 
z postępującą specjalizacją w obrębie nauk szczegółowych6. Równocześnie 
wyraźnie przestrzegają oni przed redukowaniem poznawania rzeczywistości 

3 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium 
et spes”, w: Tenże, Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 2002, n. 5.

4 Tamże, n. 62.
5 Tamże, n. 36.
6 Tamże, n. 56.



120 Ks. Andrzej Anderwald

do poszczególnych metod badawczych danej dyscypliny naukowej: „Zapewne 
dzisiejszy postęp nauk i umiejętności technicznych, które mocą własnej meto-
dy nie mogą dotrzeć do najgłębszych podstaw rzeczy, sprzyjać może pewnemu 
fenomenizmowi i agnostycyzmowi, jeżeli metody badań, jakimi posługują się 
te dyscypliny naukowe, uzna się niesłusznie za najwyższą regułę odnajdywania 
całej prawdy”7. Tego typu nieprawidłowości metodologiczne mogą również stać 
się jednym ze źródeł ateizmu: „Wielu, niewłaściwie przekroczywszy granice nauk 
pozytywnych, usiłuje albo wszystko tłumaczyć tylko drogą naukowego poznania, 
albo też przeciwnie, nie przyjmuje istnienia żadnej w ogóle prawdy absolutnej”8.

Mimo tych trudności i niebezpieczeństw teolodzy, wierni metodologii 
własnej dziedziny badań, nie powinni rezygnować z poszukiwania właściwych 
form dla przekazu doktryny chrześcijańskiej współczesnemu człowiekowi9. 
Rozwinięcie tej ostatniej myśli ma miejsce w soborowym dekrecie o formacji 
kapłańskiej Optatam totius (1965), który zawiera słowa zachęty do zdobywa-
nia gruntownej, systematycznej i aktualnej wiedzy na temat człowieka i świata. 
Zawarte w dekrecie wskazania dotyczą potrzeby uwzględnienia w kształceniu 
kandydatów do kapłaństwa, oprócz wyników badań -lozo-cznych, również naj-
nowszych osiągnięć nauk ścisłych. Celem tego rodzaju edukacji ma być przy-
gotowanie przyszłych duchownych, szczególnie odpowiedzialnych za przekaz 
Ewangelii, do prowadzenia rozmów ze współczesnymi sobie ludźmi10.

Obecne w dokumentach Soboru zainteresowanie nawiązaniem współpracy 
ze światem nauki zdaje się wyraźnie wskazywać współczesnej teologii nowe 
„miejsce”, z którego czerpie ona materiał do konstruowania swoich wypowiedzi 
i twierdzeń. Znana jest w teologii, zwłaszcza fundamentalnej, nauka hiszpań-
skigo teologa Melchiora Cano (1509–1560) o miejscach teologicznych (loci 
theologici) określana jako topika teologiczna. W swoim klasycznym dziele De 
loci theologicis (1563), pierwszym podręczniku z zakresu metodologii teologicz-
nej, przedstawił on źródła argumentacji teologicznej i zasady ich stosowania. 
W teologii wyróżnił dwa rodzaje swoich źródeł: miejsca własne (loci proprii – 
auctoritas), oparte na Boskim autorytecie (Pismo Święte, Tradycja, Magisterium 
Kościoła, teksty liturgiczne, dzieła Ojców i pisarzy Kościoła) i miejsca pomoc-
nicze (loci alieni – ratio), oparte wyłącznie na autorytecie ludzkim (poznanie 
rozumowe, -lozo-a, historia). Posoborowa teologia poszerza i pogłębia zakres 
topiki teologicznej, włączając do nich sztukę i literaturę piękną jako źródło in-
spiracji teologicznej, człowieka, wiarę i znaki czasu11. Wprawdzie są to miejsca 

7 Tamże, n. 57.
8 Tamże, n. 19.
9 Tamże, n. 62.

10 Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłańskiej „Optatam totius”, w: tenże, Konstytucje 
– dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 2002, n. 15.

11 Por. J. Szymik, Loci theologici, w: Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Rusecki, 
K. Kaucha, I. S. Ledwoń, J. Mastej, Lublin–Kraków 2002, s. 757–759; H. J. Sander, Die Vernun\ 
– ein Locus $eologicus Alienus. Das moderne Di]erenzprinzip der Dogmatik und seine Bedeutung 
im Lehramt der Kirche, w: Rozum i wiara, red. A. Anderwald, Opole 2001, s. 194–196.



121Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

o charakterze pomocniczym, zewnętrznym i prawdopodobnym, ale poszerza-
jącym warsztat i pole badań dla teologii. Zainteresowanie, jakie wzbudzają do-
konywane w naukach przyrodniczych odkrycia czy związana z nimi swoistego 
rodzaju wiara w możliwości ludzkiego umysłu, są wyrazem pewnego znaku cza-
su, w którym uwidaczniają się oczekiwania, potrzeby i roszczenia ludzi danej 
epoki. „Teologia – jak zauważają w dyskusji M. Heller, S. Budzik i S. Wszołek, 
redaktorzy książki o obrazach świata w teologii i naukach przyrodniczych – sta-
je często wobec przynajmniej częściowo uzasadnionego zarzutu, że odpowiada 
na pytania, których nikt nie stawia, a milczy wobec problemów, które znajdu-
ją się na ustach wszystkich. Uznanie nauk przyrodniczych i humanistycznych 
za ważny locus theologicus, czyli źródło re>eksji i argumentacji teologicznej, 
pozwoli tych zarzutów uniknąć i spełnić jeden z istotnych celów teologii, jakim 
jest służba człowiekowi. Trudno bowiem dotrzeć do człowieka i nawiązać z nim 
dialog bez uwzględnienia aktualnego obrazu świata”12.

Ta myśl o potrzebie budowania dialogu ze światem, w tym szczególnie dziś 
ze światem nauki, stanowi ważny wątek papieskiego nauczania. Będzie ono sta-
nowić przedmiot dalszych analiz zmierzających do określenia nauczania Jana 
Pawła II o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi.

2. Dialog: uwarunkowania dalsze

Do wyjątkowego otwarcia Kościoła na naukę, w tym i na nauki przyrodnicze, 
doszło za czasów ponty-katu Jana Pawła II (1978–2005)13. Papieskie wypo-
wiedzi z okazji rocznic Papieskiej Akademii Nauk czy konferencji z udziałem 
przedstawicieli nauk przyrodniczych koncentrują się zasadniczo wokół trzech 
kwestii: (1) możliwości i konieczności dialogu Kościoła ze światem nauki, 
(2) jego uwarunkowań metodologicznych oraz (3) wyznaczenia jego tematy-
ki. Wymienione tematy nie są przez papieża omawiane osobno, ale najczęściej 
się przeplatają. Już w jednym ze swoich pierwszych przemówień skierowanych 
do członków Papieskiej Akademii Nauk (1979) z okazji 100. rocznicy urodzin 
A. Einsteina (1879–1955) papież, w nawiązaniu do Gaudium et spes, formułuje 
warunki spotkania Kościoła ze światem nauki. Jako warunek wstępny wskazuje 
na potrzebę oczyszczenia historii tych spotkań z wszelkich błędnych odnie-
sień przedstawicieli Magisterium Kościoła do przedstawicieli nauk świeckich: 
„Aby pójść jeszcze dalej niż uczynił to Sobór, pragnę, aby teologowie, naukowcy 
i historycy, ożywieni duchem szczerej współpracy, pogłębili badania nad spra-
wą Galileusza, lojalnie uznając błędy którejkolwiek ze stron, przyczyniając się 

12 M. Heller, S. Budzik, S. Wszołek, Nauki jako locus theologicus – próba wniosków, w: Obrazy 
świata w teologii i naukach przyrodniczych, red. M. Heller, S. Budzik, S. Wszołek, Tarnów 1996, 
s. 258.

13 Por. K. Michalski, Castel Gandolfo, w: Rozmowy w Castel Gandolfo, red. K. Michalski, t. 1, 
Warszawa–Kraków 2010, s. 5–14.



122 Ks. Andrzej Anderwald

tym samym do zniknięcia nieufności, które dla wielu umysłów bywają wciąż 
jeszcze przeszkodą owocnej zgody między wiarą i nauką, między Kościołem 
i światem. Udzielam pełnego poparcia temu dziełu, które będzie mogło przy-
nieść zaszczyt prawdzie wiary i prawdzie nauki oraz otworzyć drogę do przy-
szłej współpracy”14. Papież wprost wymienia tu casus Galileusza, zachęcając 
do dalszych jego badań celem usunięcia wszelkich nieufności, które dla wielu 
bywają wciąż jeszcze przeszkodą w uznaniu niesprzeczności między nauką 
a wiarą. Twierdzenie Galileusza, twórcy nowożytnej -zyki, o niemożliwości 
zachodzenia sprzeczności między dwiema prawdami – prawdą wiary i nauki15 
– papież przejmuje jako pewnego rodzaju klucz hermeneutyczny dla dialogu 
Kościoła z nauką. A zatem istotnym podstawowym warunkiem budowania te-
goż dialogu jest zachowanie autonomii nauk, czemu papież daje również wyraz 
przez wskazanie na normy epistemologiczne niezbędne dla pogodzenia wy-
powiedzi biblijnych z naukowymi. Szczególnie chodzi tu o reguły interpretacji 
tekstu Pisma Świętego, których zaczątki można odnaleźć w liście Galileusza 
do księżnej Krystyny Lotaryńskiej, a uzupełnienie w encyklice Divino a^ante 
Spiritu16. Całość zamyka przytoczony przez papieża obszerny fragment z dzieła 
G. Lemaître’a (1894–1966), jednego z pierwszych prezesów Papieskiej Akade-
mii Nauk. Wynika z niego dość jednoznacznie zachęta do otwarcia w dialogu 
uczonych wierzących na uczonych niewierzących i do współpracy w poszuki-
waniu prawdy17. Należy dostrzec również pewne uwarunkowania podmiotowe 
dialogu, wśród których papież podkreśla pokorę jako cechę przydatną nie tylko 
w prowadzeniu badań naukowych, ale i dla prowadzenia samego dialogu mię-
dzy wierzącym a uczonym18.

Zawarte w przesłaniu do członków Papieskiej Akademii Nauk uwagi papieża 
na temat dialogu Kościoła z nauką znajdują swoje dalsze dopełnienie w wygło-
szonym rok później przemówieniu w katedrze kolońskiej (1980) na spotkaniu 
z naukowcami, nauczycielami i studentami szkół wyższych. W swym przemó-
wieniu papież podejmuje m.in. sprawę tzw. pozornych kon>iktów, które nazna-
czyły w przeszłości relację pomiędzy Kościołem a nowożytnym przyrodoznaw-
stwem. Ich źródło tkwiło najczęściej w ingerencji instancji kościelnych w proces 
postępu naukowego. A zatem do kon>iktów prowadził głównie brak uwzględ-
niania rozdziału pomiędzy porządkiem wiary i rozumu. To pierwsza tego typu 
bezpośrednia uwaga papieża dotycząca przeszkody w prowadzeniu dialogu. 
„Nie boimy się tego, co więcej uważamy za wykluczone – naucza papież – aby 
jakaś nauka oparta na rozumowych podstawach i postępująca w sposób meto-
dycznie poprawny doszła do stwierdzeń, które byłyby w kon>ikcie z prawdą 

14 Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Akademii Nauk z okazji 100. rocznicy urodzin 
A. Einsteina (1979), nr 6.

15 Tamże.
16 Por. Tamże, nr 8.
17 Tamże, nr 10.
18 Tamże, nr 7.



123Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

wiary. Może się tak stać jedynie tam, gdzie nie zostanie dostrzeżona albo zosta-
nie zafałszowana rozdzielność porządków poznania”19. W przesłaniu z Kolonii 
nie chodzi tylko i wyłącznie o uświadomienie różnic metodologicznych, które 
pomogłoby uporządkować i przezwyciężyć dawne kon>ikty w relacji Kościoła 
do nauki; papież wskazuje nowe tematy dialogu. Wśród nich wylicza powią-
zania odkryć nauk przyrodniczych z techniką, a w dalszej kolejności również 
z etyką, badanie wpływu tychże nauk na postęp techniczny i wynikających stąd 
problemów ekologicznych. Papież przestrzega przed „technicznym” traktowa-
niem nauki, które może prowadzić do jej redukcji do celów pragmatycznych. 
Tego rodzaju ujmowanie nauki, uznające za osiągnięcia poznawcze tylko to, 
co służy oczekiwanemu skutkowi, może prowadzić do odrzucenia myślenia 
o prawdzie jako zbytecznej formie aktywności naukowej. Fakt taki staje się 
przeszkodą w podejmowaniu dialogu20. Z kolei wprost re>eksja nad naturą po-
znania nauk przyrodniczo-technicznych prowadzi papieża do zwrócenia uwagi 
na ich granice poznawcze, aspektowość poznania oraz brak możliwości udzie-
lenia odpowiedzi na pytania o sens istnienia wszechświata i człowieka. Równo-
cześnie papież przestrzega przed odrywaniem, szczególnie nauk przyrodniczo-
-technicznych, od wymiaru aksjologicznego: „Funkcjonalistyczna nauka, która 
odsunęła wartości i odcięła się od prawdy, może się oddać całkowicie na służbę 
ideologii, jedynie instrumentalnemu rozumowi zagraża zawsze, że nie będzie 
wolny”21. Wskazane ograniczenia poznania naukowego domagają się dopełnie-
nia przez inny rodzaj poznania. Współpraca Kościoła z nauką umożliwia inte-
gralne podejście do rzeczywistości. Ujęcie takie ma chronić z jednej strony przed 
ujmowaniem kultury naukowo-technicznej jako przeciwieństwa wobec świata 
rozumianego jako stworzonego przez Boga; z drugiej przed redukcją człowieka 
do „przedmiotu i obiektu badań techników nauki o człowieku”22. Godna odnoto-
wania jest również uwaga papieża, że sam dialog Kościoła z nauką nie jest czymś 
wolnym od napięć i kon>iktów. Przyczyny takiego stanu rzeczy papież upatruje 
w skończoności ludzkiego umysłu, „którego zasięg jest ograniczony i który przy 
tym podlega błędom”23. Mimo jednak możliwych napięć i nowych kon>iktów 
w dialogu Kościoła z nauką nie należy odstępować od dialogu, a to zasadniczo 
dlatego, że zawsze należy mieć „nadzieję pojednawczego przezwyciężenia trud-
ności, skoro budujemy na zdolności tegoż rozumu do poznania prawdy”24.

Przedstawione przez papieża Jana Pawła II we wczesnych dwóch wypowie-
dziach uwagi na temat dialogu dotyczą dalszych ogólnych jego uwarunkowań 
przedmiotowych. Wśród nich przede wszystkim chodzi o konieczność uznania 
i poszanowania autonomii różnych dziedzin wiedzy.

19 Tenże, Przemówienie do ludzi nauki (1980), nr 3.
20 Tamże.
21 Tamże.
22 Tamże, nr 4. Szerzej por. encyklika Jana Pawła II, Redemptor hominis (1979), nr 15–16.
23 Tamże, nr 5.
24 Tamże.



124 Ks. Andrzej Anderwald

3. Dialog: uwarunkowania bliższe

Bliższe dookreślenie na temat dialogu teologii z naukami przyrodniczymi odnajdu-
jemy w późniejszych papieskich wystąpieniach z okresu 1985–1998. W przemówie-
niu do uczestników międzynarodowego sympozjum na temat: Wiara chrześcijań-
ska a teoria ewolucji (1985) zostaje wskazany wyraźnie jeden z głównych tematów 
szczegółowych dialogu, dotyczący relacji pomiędzy teologią stworzenia a teorią 
ewolucji. Papież przypomina, w nawiązaniu do encykliki Piusa XII Humani generis 
(1950), że dyskusja wokół ewolucji jako pewnego modelu interpretacji powstania 
życia na Ziemi nie budzi sprzeciwu ze strony wiary. W tym objętościowo najkrót-
szym z omawianych tu przemówień papież wyraża uwagę metodologiczną ważną 
dla dialogu na temat: stworzenie – ewolucja. Uwaga ta odnosi się do prawidłowego 
rozgraniczania i przyporządkowania płaszczyzn poznawczych, dotyczących roz-
wiązania kwestii alternatywy: stworzenie albo ewolucja?25.

Ważnym wkładem papieża w określanie bliższych uwarunkowań współ-
pracy Kościoła z nauką jest jego posłanie skierowane w 1988 r. do dyrektora 
Obserwatorium Watykańskiego George`a Coyne`a z okazji 300. rocznicy wy-
dania przez Newtona Philosophiae Naturalis Principia Mathematica. Posłanie 
to w dużej części odnosi się wprost do konkretnej formy dialogu z naukami 
przyrodniczymi. Papież wychodzi od omówienia negatywnej racji za podej-
mowaniem współpracy, a mianowicie obecnego dziś w świecie rozbicia, frag-
mentaryzacji, która nierzadko prowadzi do izolacji różnych dziedzin życia. 
Na poziomie ogólnym dochodzi do izolacji, a nawet kon>iktów pomiędzy 
Kościołem a Akademią26. To dążenie do intelektualnej spójności i współpracy 
jest pozytywnym bodźcem do podejmowania dialogu między społecznością 
naukową a Kościołem. Współpraca taka może doprowadzić do lepszego zro-
zumienia świata jako całości. Ponadto poszukiwanie tego, co łączy w obszarze 
Kościół – nauka, może prowadzić do odkrycia wartości i doświadczeń, które 
są wspólne teologii i naukom przyrodniczym mimo istniejących pomiędzy 
nimi różnic. Papież odwołuje się tu do przykładu badań prowadzonych w --
zyce współczesnej i biologii molekularnej, w których obrębie coraz bardziej 
widoczne staje się, mimo specy-ki tych dyscyplin, dążenie do jedności, której 
nie należy mylić z dążeniem od identyczności27. Wyraźniej niż we wcześniej-
szych swych wypowiedziach papież formułuje warunki dialogu, który musi 
być wolny od redukcjonizmu i zacierania różnic metodologicznych, domagając 
się, aby nauka pozostała nauką, a religia religią. Zagrożeniem dla dialogu teo-
logii z naukami przyrodniczymi jest zarówno jednostronny redukcjonizm, jak 
i narzucona sobie izolacja, czy to po stronie nauki, czy też po stronie teologii. 

25 Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników międzynarodowego sympozjum na temat: „Wiara 
chrześcijańska a teoria ewolucji” (1985), w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II. 
Kraków 1997, s. 348.

26 Tenże, Posłanie do Ojca George`a V. Coyne`a…, s. 263–264.
27 Tamże, s. 266.



125Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

Gdy chodzi zatem o bliższe uwarunkowania prowadzenia dialogu, papież wy-
powiada się jednoznacznie przeciwko (1) prostej neutralności, która sprzyja 
fragmentaryzacji obrazu świata oraz (2) fałszywej identyczności, wynikającej 
z redukowania jednej dyscypliny do drugiej28. Opowiada się natomiast za dąże-
niem do poprawnie rozumianej jedności, która zakłada różność i integralność 
swoich elementów. Kościół, mówiąc o jedności między nauką i religią, nawołuje 
przede wszystkim do wzajemnego między nimi zrozumienia. Dlatego papież 
domaga się od zainteresowanych dialogiem teologów zdobycia odpowiednich 
kompetencji, które są konieczne, aby uczynić dialog autentycznym i twórczym. 
Kompetencje te mogą skutecznie zapobiec zbyt pospiesznemu wykorzystywa-
niu niektórych teorii przyrodniczych w celach apologetycznych, na przykład 
kosmologicznej teorii Big Bang, którą papież wprost wymienia29. Z drugiej 
jednak strony teologia, uwzględniająca w ramach swojej re>eksji nad stworze-
niem świata i człowieka odkrycia -zyki, biologii, dokonuje aktualizacji, jakie 
stawia przez nią Anzelmowe &des quaerens intellectum. Teolog odpowiedzialnie 
podejmujący to wezwanie staje wobec powinności powoływania się na odkry-
cia naukowe, gdyż, jak stwierdza papież: „żywotność i znaczenie teologii dla 
ludzkości będą w głęboki sposób odzwierciedlone w jej zdolności do przyjęcia 
tych odkryć”30. Nie znaczy to jednak, że teologia ma bezkrytycznie a-rmować 
i recypować wszystkie odkrycia naukowe.

Już samo podejmowanie współpracy, na co papież wielokrotnie zwraca uwa-
gę, może służyć pomocą w harmonizowaniu świata nauki i religii. Pomoc taka 
jest dziś szczególnie ważna wobec rozwoju nauk przyrodniczych. Również sama 
nauka może doznać wzbogacenia w dialogu z teologią. Papież stoi tu na stano-
wisku, że nauka „rozwija się najlepiej wtedy, gdy jej pojęcia i wnioski są włą-
czone w szerszy horyzont ludzkiej kultury wraz z jej zainteresowaniem osta-
tecznym sensem i wartością”31. Do pożądanych rezultatów współpracy papież 
zalicza na pierwszym miejscu oczyszczenie z błędów: „nauka może oczyścić re-
ligię z błędów i przesądów; religia może oczyścić naukę z idolatrii i fałszywych 
absolutów. Każda z nich może wprowadzić drugą w szerszy świat, w którym 
obie mogą się rozwijać”32. Dynamiczna relacja pomiędzy nauką a religią może 
prowadzić również do odkrycia granic poznawczych własnej dziedziny badań 
oraz wzrostu świadomości metodologicznej. Odkrycia takie chronią strony dia-
logu przed nieuzasadnionymi ekstrapolacjami, „tak, by teologia nie podawała 
się za pseudo-naukę, a nauka nie stawała się nieświadomą siebie teologią”33.

W konstytucji apostolskiej o uniwersytetach katolickich Ex corde Ecclesiae 
(1990) papież zwraca raz jeszcze uwagę na kompetencje epistemologiczne 

28 Tamże, s. 268.
29 Tamże, s. 270.
30 Tamże, s. 269.
31 Tamże, s. 271.
32 Tamże.
33 Tamże, s. 272.



126 Ks. Andrzej Anderwald

prowadzących dialog, celem poprawnego rozwiązywania złożonych proble-
mów -lozo-cznych i etycznych34. Papież zwraca uwagę na tematykę współpra-
cy, która wykracza poza obszar bezpośrednio związany z teologią i naukami 
przyrodniczymi, przyczyniając się do stawiania pytań i szukania rozwiązań 
o charakterze interdyscyplinarnym, angażującym więcej niż dwie dyscypliny. 
Jeszcze wyraźniej w przemówieniu wygłoszonym z okazji 600-lecia Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Jagiellońskiego Jan Paweł II wskazuje na transcen-
dentny wymiar badań naukowych: „Poszukiwanie prawdy, nawet wówczas, gdy 
dotyczy ograniczonej rzeczywistości świata czy człowieka, nigdy się nie kończy, 
zawsze odsyła ku czemuś, co jest ponad bezpośrednim przedmiotem badań, 
ku pytaniom otwierającym dostęp do Tajemnicy”35.

Dla bliższego określenia warunków dialogu teologii z naukami przyrodniczymi 
nie bez znaczenia jest również papieskie przesłanie do członków Papieskiej Akade-
mii Nauk w ramach sesji na temat: Powstanie i ewolucja życia (1996). Wprawdzie 
dokument nie zawiera wprost nowych uwag formalnych na temat samego dialogu 
teologii z naukami przyrodniczymi, a jedynie odniesienia do wcześniejszych pa-
pieskich wypowiedzi, to jednak dostarcza przykładu podjęcia przez papieża kon-
kretnego tematu dialogu, a mianowicie relacji biblijnej nauki o stworzeniu do przy-
rodniczej teorii ewolucji. Papieskie przesłanie wyraźnie wskazuje na konieczność 
rewizji ze strony Kościoła pewnych sformułowań odnoszących się do kwestii 
przyrodniczych. Podobnie jak miało to miejsce w stosunku do wcześniejszych 
ocen ze strony Kościoła samego faktu ewolucji: „Dzisiaj – stwierdza papież – pra-
wie pół wieku po publikacji encykliki Humani generis, nowe zdobycze nauki każą 
nam uznać, że teoria ewolucji jest czymś więcej niż hipotezą”36.

Uwagi na temat współpracy Kościoła z nauką występują również w encykli-
ce Fides et ratio (1998). Nauczanie w niej zawarte dotyczy kwestii najbardziej 
podstawowej relacji między rozumem a wiarą, która znajduje się u podstaw dia-
logu teologii z naukami przyrodniczymi. Encyklika zbiera wcześniejsze myśli 
papieża na temat uznania autonomii porządków wiary i rozumu jako gwarancji 
uniknięcia kon>iktów pomiędzy nimi. Choć w encyklice brak jest osobnych 
rozważań na temat nauk szczegółowych, to jednak papieskie przestrogi natury 
metodologicznej zachowują ważność również w odniesieniu do dialogu teologii 
z naukami przyrodniczymi. Papież przestrzega wyraźnie przed eklektyzmem 
jako błędem metodologicznym (nr 87) oraz redukcjonistycznie zorientowanym 
scjentyzmem (nr 88). Oprócz wspomnianych uwag, znajduje się tu bezpośred-
nie odniesienie do badań naukowych. Jednym z celów współpracy Kościoła 
z nauką jest dążenie do integracji dwóch obszarów ludzkiej wiedzy – religij-
nej i naukowej. Zgodnie z myślą przewodnią encykliki Fides et ratio chodzi 

34 Jan Paweł II, Konstytucja apostolska o uniwersytetach katolickich „Ex corde Ecclesiae”, nr 4.
35 Tenże, Przemówienie z okazji 600-lecia Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Jagielloń-

skiego, nr 4.
36 Tenże, Magisterium Kościoła wobec ewolucji. Przesłanie Ojca Świętego do Członków Papie-

skiej Akademii Nauk (Rzym 22.10.1996), nr 4.



127Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

o integrację zmierzającą do ukazania mądrościowego wymiaru ludzkich badań, 
„w którym do zdobyczy naukowych i technicznych dołączają się także wartości 
-lozo-czne i etyczne, będące charakterystycznym wyrazem tożsamości osoby 
ludzkiej” (nr 106). Integracja ta ma dopomóc człowiekowi poszukującemu zbli-
żyć się do Prawdy. Tak sformułowany cel jest zachętą do podejmowania dialogu 
interdyscyplinarnego, której egzempli-kację stanowi dialog teologii z naukami 
przyrodniczymi, właśnie ze względu na jego walor mądrościowy.

* 
*     *

Od czasu Soboru Watykańskiego II można zaobserwować rozwój w otwar-
ciu Kościoła na naukę, począwszy od dostrzeżenia w początkowym jego sta-
dium możliwości i potrzeby prowadzenia dialogu z naukami przyrodniczymi, 
aż po próby bliższego jego określenia przez wskazanie na uwarunkowania pro-
wadzenia współpracy ze światem nauki. To otwarcie ze strony Kościoła m.in. 
na dialog z przyrodnikami stało się możliwe również ze względu na odejście 
tych ostatnich od neopozytywistycznego rozumienia nauki. Analiza papieskich 
wypowiedzi na temat dialogu Kościoła z nauką, a zwłaszcza specy-ki dialogu 
z naukami przyrodniczymi, pozwala na ustalenie pewnych ogólnych kryte-
riów jego prowadzenia. Można je wyprowadzić z zawartych w papieskich wy-
powiedziach wskazań dotyczących okoliczności sprzyjających oraz przeszkód 
w prowadzeniu dialogu. Do pierwszych trzeba zaliczyć nade wszystko zasa-
dę uznania i poszanowania autonomii nauk, która znajduje się we wszystkich 
wspomnianych przesłaniach Jana Pawła II do członków Papieskiej Akademii 
Nauk. Papież wyraźnie opiera budowanie dialogu między teologią a naukami 
szczegółowymi na zachowaniu odrębności metodologicznej oraz norm episte-
mologicznych właściwych danej dyscyplinie nauki37. Natomiast wśród prze-
szkód uniemożliwiających prowadzenie rzetelnego dialogu w dokumentach 
najczęściej wymieniany jest redukcjonizm38. Expressis verbis papieskie wypo-
wiedzi wyliczają również inne przeszkody, takie jak zamykanie się, szczególnie 
nauk przyrodniczo-technicznych, na wymiar aksjologiczny39 oraz wszelkiego 
rodzaju ekstrapolacje40 i eklektyzm metodologiczny41. Należy zauważyć, że Jan 

37 Por. Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Akademii Nauk z okazji 100. rocznicy urodzin 
A. Einsteina, nr 8; Tenże, Przemówienie do ludzi nauki, nr 3; Tenże, Przemówienie do uczestników 
międzynarodowego sympozjum na temat: „Wiara chrześcijańska a teoria ewolucji”, s. 348.

38 Por. Tenże, Przemówienie do ludzi nauki, nr 3.
39 Por. Tenże, Przemówienie do Papieskiej Akademii Nauk z okazji 100. rocznicy urodzin 

A. Einsteina, nr 6; tenże, Przemówienie do ludzi nauki, nr 4; tenże, Posłanie do Ojca George`a V. 
Coyne`a, Dyrektora Obserwatorium Watykańskiego, s. 268.

40 Por. Tenże, Przemówienie do uczestników międzynarodowego sympozjum na temat: „Wiara 
chrześcijańska a teoria ewolucji”, s. 349; tenże, Posłanie do Ojca George`a V. Coyne`a, Dyrektora 
Obserwatorium Watykańskiego, s. 272.

41 Tenże, Fides et ratio, nr 87.



128 Ks. Andrzej Anderwald

Paweł II w dialogu Kościoła z nauką na pierwszym miejscu stawia wspólne po-
szukiwanie prawdy42. W dialogu teologii z naukami przyrodniczymi dostrzega 
możliwość scalania teoretycznych rozważań poszczególnych dyscyplin w dąże-
niu do jedności nauki, która zdolna jest do objęcia całej rzeczywistości.

Literatura

Heller M., Budzik S., Wszołek S., Nauki jako locus theologicus – próba wniosków, 
w: Obrazy świata w teologii i naukach przyrodniczych, red. M. Heller, S. Budzik, 
S. Wszołek, Tarnów 1996, s. 253–259.

Heller M., Liana Z., Mączka J., Skoczny W. (red.), Nauki przyrodnicze a teologia: kon%ikt 
i współistnienie, Tarnów 2001.

Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio” (1998), Kraków 1998.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis” (1979), w: Encykliki Ojca Świętego Jana 

Pawła II, Kraków 1998, s. 7–76.
Jan Paweł II, Konstytucja apostolska o uniwersytetach katolickich „Ex corde Ecclesiae” 

(Rzym 15.08.1990), OsRomPol 11(1990), nr 10–11, s. 5–9.
Jan Paweł II, Magisterium Kościoła wobec ewolucji. Przesłanie Ojca Świętego do Członków 

Papieskiej Akademii Nauk (Rzym 22.10.1996), OsRomPol 18(1997), nr 1, s. 18–19.
Jan Paweł II, Posłanie do Ojca George’a V. Coyne`a dyrektora Obserwatorium Waty-

kańskiego (Rzym 1988), w: Nauka a wiara – przestrzeń dialogu, red. T. Sierotowicz, 
Tarnów 1997, s. 262–273.

Jan Paweł II, Przemówienie do ludzi nauki (Kolonia 15.11.1980), w: Przemówienia i ho-
milie Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 1997, s. 307–318.

Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Akademii Nauk z okazji 100. rocznicy urodzin 
A. Einsteina (Rzym 10.11.1979), w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pa-
wła II, Kraków 1997, s. 332–336.

Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników międzynarodowego sympozjum na temat: 
„Wiara chrześcijańska a teoria ewolucji” (Rzym 26.04.1985), w: Przemówienia i ho-
milie Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 1997, s. 347–349.

Jan Paweł II, Przemówienie z okazji 600-lecia Wydziału Teologicznego Uniwersytetu 
Jagiellońskiego (Kraków 8.06.1997), w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Prze-
mówienia, homilie, Kraków 1997, s. 983–990.

Jan Paweł II, Zrozumieć wszechświat i człowieka. Przemówienie do uczestników sym-
pozjum zorganizowanego przez Watykańskie Obserwatorium Astronomiczne 
(28.06.1996) http://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemo-
wienia/astronomowie_28061996.html (odczyt z dn. 20.05.2012).

Koncsik I., $eologie und Naturwissenscha\en – ein systematischer Literaturbericht, 
„Wissenscha¡ und Weisheit” 64 (2001), nr 2 s. 232–289.

42 Por. Jan Paweł II, Zrozumieć wszechświat i człowieka. Przemówienie do uczestników sym-
pozjum zorganizowanego przez Watykańskie Obserwatorium Astronomiczne (28.06.1996) http://
www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/astronomowie_28061996.
html (odczyt z dn. 20.05.2012).



129Jana Pawła II przesłanie o dialogu teologii z naukami przyrodniczymi

Michalski K., Castel Gandolfo, w: Rozmowy w Castel Gandolfo, red. K. Michalski, War-
szawa–Kraków 2010, t. 1, s. 5–14.

Sander H. J., Die Vernun\ – ein Locus $eologicus Alienus. Das moderne Di]erenzprin-
zip der Dogmatik und seine Bedeutung im Lehramt der Kirche, w: Rozum i wiara, 
red. A. Anderwald, Opole 2001, s. 194–196.

Schwarz H., 400 Jahre Streit um die Wahrheit – $eologie und Naturwissenscha\, Göt-
tingen 2012.

Sierotowicz T., Jan Paweł II i sprawa Galileusza – „rehabilitacja“ Galileusza?, „Zagad-
nienia Filozo-czne w Nauce 45(2009), s. 97–123.

Sobór Watykański II, Dekret o formacji kapłańskiej „Optatam totius”, w: Tenże, Konsty-
tucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, Poznań 2002, s. 288–301.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes”, w: Tenże, Konstytucje – dekrety – deklaracje. Tekst łacińsko-polski, 
Poznań 2002, s. 526–606.

Szymik J., Loci theologici, w: Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Rusecki, K. Kaucha, 
I. S. Ledwoń, J. Mastej, Lublin – Kraków 2002, s. 757–759.

Qe message of John Paul II on a dialogue of theology  
with natural sciences

Summary

Qe article, referring to the teaching of Pope John Paul II, presents his attitude to the dia-
logue of theology with natural sciences. Qis is a signi-cant issue from the point of view 
of Christian faith. Its justi-cation is made in the atmosphere of thinking, where natural 
sciences, with their methods of learning the world as well as the image of the world wide-
spread by them play a signi-cant role. Qerefore, natural sciences, cognition connected 
therewith, natural image of the world may be recognized as an important theological place 
(locus theologicus). Signi-cant indications of Council Church opening for the science were 
contained, in the text constituting an inspiration for the Papal attitude towards further 
and closer conditions of the dialogue of theology with natural sciences.

Keywords: dialogue, interdisciplinary dialogue, church, science, natural science, 
theology.





Ks. Jacek Grzybowski

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego
Warszawa

Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

Streszczenie: W komentarzach i opracowaniach dotyczących osoby, po-
sługi i działalności Jana Pawła II można przeczytać, że był jednym z tych 
papieży, którzy w ciągu ostatnich dwustu lat podejmowali problemy i za-
gadnienia społeczne. Jego społeczne przesłanie związane było bardzo 
mocno z tematyką moralną. Papież – jak właściwie wszystko, co podej-
mował w swoim bogatym nauczaniu – również i problematykę dotyczą-
cą wspólnot, narodu, państwa, pracy czy ekonomii wiązał za etycznymi 
wskazaniami i zobowiązaniami. Jan Paweł II był przekonany, że tylko 
na bazie chrześcijańskiej koncepcji osoby może zostać stworzona właś-
ciwa wizja społeczeństwa. Naród jest dla papieża z rodziny i dla rodziny. 
Więź rodzinna oznacza jednak zarazem przynależność do wspólnoty 
większej niż rodzina, wspólnoty ludu i narodu, która wychowuje, z któ-
rą jesteśmy związani jednością kultury, języka i historii. Dla papieża 
to wspólnotowe dziedzictwo stanowi zarazem wezwanie w znaczeniu 
etycznym. Otrzymując język, tradycję, wiarę i dziedzicząc wartości 
składające się na całokształt kultury własnego społeczeństwa człowiek 
wzrasta w zrozumieniu siebie i swojego miejsca w świecie. Papież jest 
zatem przekonany, że droga do narodu prowadzi przez rodzinę i ród, 
samo słowo „ojczyzna” już suponuje relacje szczególne z rodzicami, oj-
cem, macierzą, matką. Stąd naród nie może być uważany za społeczność 
skonstruowaną, powstałą w wyniku pewnej umowy, ale jest wspólnotą 
naturalną, tak jak naturalne są podstawowe ludzkie więzi i relacje. Dla-
tego zarówno rodziny jak i narodu nie da się niczym zastąpić. Termin 
„naród” oznacza więc dla Jana Pawła II tę społeczność, która znajduje 
swoją ojczyznę w określonym miejscu świata i która wyróżnia się wśród 
innych własną kulturą, historią i tradycją.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, język, naród, ojczyzna, rodzina, tradycja, 
wspólnota.

W opracowaniach dotyczących osoby, posługi i działalności Jana Pawła II dość 
często podkreśla się, że był to papież, któremu bliskie stały się problemy i za-
gadnienia społeczne. Ilekroć jednak podejmował tematy wspólnoty, narodu, 
państwa, pracy, ekonomii, zawsze wiązał je ze wskazaniami i zobowiązania-
mi etycznymi. Widział bowiem człowieka i tworzone przez niego środowiska 

studia gdańskie
tom xxx



132 Ks. Jacek Grzybowski

w szerokim spektrum społecznych relacji, jakie podejmuje on w różnorakich 
wspólnotach: rodzinie, mieście, gminie, państwie, zrzeszeniach zawodowych 
i naukowych. Znał i rozumiał siłę wspólnotowego świata, który kształtuje ży-
cie człowieka. „Oprócz rodziny spełniają pierwszorzędną rolę i uruchamiają 
swojego rodzaju system solidarności także inne społeczności pośrednie. Doj-
rzewają one jako prawdziwe wspólnoty osób i umacniają tkankę społeczną, 
zapobiegając jej degradacji, jaką jest anonimowość i bezosobowe umaso-
wienie, niestety częste we współczesnym społeczeństwie. Osoba ludzka żyje 
i »podmiotowość społeczeństwa« wzrasta wtedy, kiedy wiele różnych relacji 
wzajemnie się ze sobą splata”1.

Formy życia kolektywnego

Jednym z tematów, którym papież poświęcił część swojej re>eksji społecznej, 
było zagadnienie narodu. Wydaje się, że kategoria ta, choć powszechnie znana 
i szeroko stosowana, nie konotuje jednoznacznych treści. Pojęcie to wciąż sta-
wia nas wobec problemu, skąd wzięło się to, co nazywamy narodem – czy jest 
to idea historyczna, czy jedynie abstrakcyjno-pojęciowa i czy w ogóle można 
ją w jakiś sposób zde-niować? Dla niektórych badaczy pytanie o naród jest py-
taniem nieadekwatnym. Skoro rzeczownik ten odnosi się do różnych zjawisk, 
można co najwyżej stwierdzić, czym bywa on w danym, konkretnym czasie 
w pewnym, społecznym lub interpretacyjnym kontekście2. Jak pisał Feliks 
Koneczny, kwestia narodowa należy do najbardziej zawiłych w historii. Do-
wodem tego jest brak jednoznacznej de-nicji narodu. De-nicji jest bowiem 
tyle, że właściwie brak de-nicji3. Nie ma jednej, która pasowałaby do wszyst-
kich grup, których członkowie uważają siebie za przynależących do jednego 
narodu4. Owa różnorodność określeń i ujęć wiąże się z tym, że zagadnienie 
narodu było przedmiotem zainteresowań zarówno wielu dyscyplin naukowych, 
jak i ideologii politycznych. Józef Tischner podkreślał, że nie jest to pojęcie sta-
tyczne, bezczasowe, którego sens dałoby się ustalić raz na zawsze, jest uwikłane 
w historię i tak należy je opisywać i rozumieć5.

Mimo jednak tych wątpliwości jedno wydaje się bezsporne – konieczność 
łączenia się we wspólnotę z innymi ludźmi jest naturalną potrzebą człowieka. 
W swojej Polityce klasycznie ujął to Arystoteles, po nim wielu innych -lozofów, 
myślicieli, socjologów i antropologów opisało relacyjny charakter bytu ludzkiego6.

1 Jan Paweł II, Encyklika „Centessimus annus”, Rzym 1991, n. 49.
2 Por. J. Kilias, Wspólnota abstrakcyjna. Zarys socjologii narodu, Warszawa 2004, s. 181.
3 Por. F. Koneczny, Prawa dziejowe, Komorów 1997, s. 342.
4 Por. J. Szacki, O narodzie i nacjonalizmie, „Znak”, 1997, nr 3, s. 15.
5 Por. J. Tischner, Naród i jego prawa, „Znak”, 1997, nr 4, s. 29.
6 „Państwo należy do tworów natury, człowiek jest z natury stworzony do życia w państwie 

(człowiek jest istotą państwową)”. Arystoteles, Polityka, I 2, 1253a. „Kiedy Arystoteles określa 



133Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

W zależności od terytorium i kultury powstają różne zbiorowości i grupy. Zrze-
szenia takie mają na celu osiągnięcie dobra, którego samodzielnie człowiek nie 
mógłby zdobyć. Naturalnym sposobem życia wspólnotowego jest rodzina. Rodzice 
jako pierwsi wychowawcy kształtują podstawowe relacje dziecka z innymi ludźmi. 
Aby jednak zapewnić dziecku wszechstronny rozwój, sami rodzice nie wystarczą. 
Ich opieka będzie zawierała fundamentalny co prawda wymiar wychowania, ale 
nad innymi elementami rozwoju dziecka muszą czuwać i kształtować go już nie 
tylko najbliżsi. Rodzina jest w stanie zaspokoić tylko najbardziej podstawowe ludzkie 
potrzeby. Do pełnego rozwoju konieczna jest większa społeczność. Słusznie więc za-
uważa Feliks Koneczny: „Naród jest zrzeszeniem ponad ludowym, zrzeszeniem się 
ludów, a zatem pojawia się tylko tam, gdzie się już przeszło przez byt plemienny 
i złączenie plemion w lud. Z tego wniosek, że nie mogą stanowić narodu społe-
czeństwa, tkwiące w ustroju rodowym lub choćby w bycie plemiennym. Narodo-
wość może się zjawić dopiero po całkowitej emancypacji rodziny”7.

Stąd na progu historii ludzkości spotykamy skupiska ludzkie zwane rodami. 
Ród powstawał z naturalnego mnożenia się i rozrastania rodzin, a jego podsta-
wą był czysto naturalny stosunek rodziców do dzieci. Ród jest więc najstarszą 
znaną formą ludzkiej gromady czy ludzkiego skupiska. Życie rodowe opierało 
się na wspólnej własności gruntów, stad, bydła, terytoriów myśliwskich i pro-
dukcji rolnej. Złączenie rodów w większy związek tworzyło naturalną prze-
wagę najsilniejszej i najlepiej zorganizowanej grupy nad resztą najbliższej (są-
siedniej) populacji. Powstanie zorganizowanego społeczeństwa jest więc  – jak 
przekonują antropologowie – efektem wewnętrznego rozwoju grup ludzkich, 
związanego z osiągnięciem pewnego stadium zaawansowania w ich organizacji, 
uwarunkowanego stopniem społeczno-ekonomicznego rozwoju. Wydaje się za-
tem, że pojawienie się narodu związane jest z wyższym stopniem wewnętrznej 
organizacji funkcjonowania społeczności, jaką tworzyły rodowo-plemienne 
skupiska ludzkie8. Oczywiście tak zorganizowana społeczność staje się pewną 
formą życia kolektywnego, posiadającą suwerenną władzę, terytorium, na któ-
rym ta władza jest wykonywana, oraz ludność, w stosunku do której atrybu-
ty władzy są realizowane. Możemy więc powiedzieć, że wspólnota rodowo-
-plemienna, jako wspólnota etniczna związana wspólnym językiem, tradycją 
i szeroko pojętą kulturą (wspólne wartości, wierzenia, obyczaje, symbole), jest 

człowieka jako zwierzę polityczne, podkreśla właśnie to, co dzieli rozum grecki od dzisiejszego. 
Jeżeli homo sapiens jest w jego oczach homo politicus, to dlatego, że sam rozum jest w swej istocie 
polityczny”. J. P. Vernant, Źródła myśli greckiej, tłum. J. Szacki, Gdańsk 1996, s. 152. Niektórzy 
komentatorzy tłumaczą zwrot politikon jako „polityczny”, pochodzi on bowiem od rzeczownika 
polis; jego treści nie należy jednak utożsamiać z dzisiejszym rozumieniem słowa „polityczny”. 
U Arystotelesa słowo to oznacza przede wszystkim przynależność do niewielkiej społeczności 
pełnoprawnych obywateli jednego miasta. Zob. szerzej: K. Leśniak, Arystoteles, Warszawa 1989, 
s. 89; P. Rybicki, Arystoteles. Początki i podstawy nauki o społeczeństwie, Wrocław 1963, s. 39.

7 F. Koneczny, O wielości cywilizacyj, Kraków 1935, s. 302.
8 Zob. W. Żelazny, Etniczność. Ład – kon%ikt – sprawiedliwość, Poznań 2006, s. 53; J. D. Eller, 

Antropologia kulturowa. Globalne siły, lokalne światy, tłum. A. Gąsior-Niemiec, Kraków 2012, s. 443.



134 Ks. Jacek Grzybowski

realną i obiektywnie ujętą pro-narodową strukturą. W tym kontekście społecz-
ność narodowa jawi się jako kolejne stadium etniczno-politycznego rozwoju 
ludzkich zbiorowości – dobrowolne zrzeszenie ludów. Dzięki temu konkretny 
naród można nie tylko odróżnić od rodu, plemienia czy ludu, lecz także wy-
różnić spośród innych narodów9.

Dlatego, jak pisał Bronisław Malinowski, istnienie narodów jest pierwotnym 
i fundamentalnym faktem w ewolucji ludzkich społeczności10. W takim właśnie 
znaczeniu narodowa ojczyzna jest przedłużeniem i rozwinięciem ojczyzny ro-
dzinnej. Jej członków łączą więzy krwi oraz wartości wynikające z przynależe-
nia do wspólnoty etnicznej, jednego rodu, plemienia lub szerzej narodu, którego 
terytorium stanowi istotny czynnik -zycznej integracji. Ojczyzna staje się w ten 
sposób wyrazem idei siły i suwerenności. Najcenniejszą wartością jest tu dobro 
wspólnoty, które stanowi najwyższe prawo, będące ponad interesami lokalnych 
i społecznych grup. Dzięki temu następuje utożsamienie się przestrzeni ojczyzny 
z terytorium narodu, co z kolei implikuje rolę granic, a w konsekwencji koniecz-
ność ich obrony11.

Średniowieczne monarchie i nacje

Właściwe zalążki istnienia i funkcjonowania narodów na europejskiej arenie 
dziejów odnajdujemy w średniowieczu. Johan Huizinga przekonuje, że przełom 
XI i XII w. to czas budzenia się w Europie świadomości narodowej, przekonania 
o posiadaniu własnego kraju, mieszkania w ojczyźnie (ziemi ojców, ojcowiź-
nie) i poczucia odrębności od innych narodów, języków i ojczyzn. Sugeruje, 
że przyczyną uświadamiania sobie narodowej odrębności były zarówno pod-
jęte w ramach Christianitas wyprawy krzyżowe, rozwój uniwersytetów i grupo-
wanie się studentów (klerków) w ramach nacji, jak i kon>ikt poszczególnych 
monarchów z papiestwem. Spór o supremację, konsekwentnie antagonizując 
strony kon>iktu, budził jednocześnie poczucie odrębności takich podmio-
tów, jak Francuzi, Niemcy, Portugalczycy czy Węgrzy12. W wiekach średnich 

9 Por. P. Tarasiewicz, Spór o naród, Lublin 2003, s. 46.
10 Por. B. Malinowski, Plamię-naród i plemię-państwo, w: Sto lat socjologii polskiej, red. J. Szacki, 

Warszawa 1995, s. 504–505; C. Geertz, Interpretacja kultur. Wybrane eseje, tłum. M. Piechaczek, 
Kraków 2005.

11 Por. B. Gębski, Socjologiczne problemy identy&kacji tożsamości społecznej, w: Filozo&a toż-
samości, red. J. Kojkoł, Gdańsk 2007, s. 246; J. Tischner, Polska jest ojczyzną, Paris 1985, s. 109.

12 Huizinga podaje tu przykład Jana z Salisbury i jego słynnej frazy w tekście skierowanym 
przeciwko polityce cesarza Fryderyka Rudobrodego – Quis Teutonicos constituit iudices natio-
num? (Kto mianował Niemców sędziami narodów?). Zob. J. Huizinga, Patriotyzm i nacjonalizm 
w dziejach Europy, tłum. J. Woźniakowski, „Znak” 1965, nr 6, s. 698–699, 702. W Polsce znakiem 
zaznaczania tej różnicy są niewątpliwie postanowienia synodu w Łęczycy, gdzie podjęta została 
uchwała o obronie języka polskiego i znalazły się wyrażenia ujawniające poczucie odrębności 
i tożsamości narodowej – gens Polonica i gens $eutonica. Można to odczytać, i tak przekonywał 



135Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

w sposób bardziej powszechny niż miało to miejsce w starożytnej Grecji i Rzy-
mie, ujawnia się przekonanie i wiara w identy-kującą plemiennie, a potem na-
rodowo, wspólnotę pochodzenia. Z kolei badania Benedykta Zientary wskazują 
na Franków jako pierwsze plemię o cechach wspólnoty narodowej. Ambicje 
Karolingów, ich związanie się z symboliką i etosem chrześcijańskim, konse-
kwencja w używaniu określenia „królowie Franków” doprowadziła z jednej 
strony do upowszechnienia ich wizerunku, z drugiej zaś pokazania zalet ple-
mienno-narodowej integracji w sferze ideowej, militarnej i kulturowej. Oczywi-
ście narody średniowieczne powstają jako społeczność uformowana i tworzona 
przez świadome politycznie wyższe warstwy społeczne (rycerstwo, szlachtę, 
duchowieństwo, uczonych), zjednoczone językiem, tradycją, wspólnym mitem 
o pochodzeniu, przywiązaniem i miłością do zamieszkiwanej ziemi13.

Krzepnięcie w Europie monarchii narodowych od XV do XVII wieku 
i pojawianie się nowożytnego pojęcia „państwo” (lo stato, l’état, der Staat, the 

Benedykt Zientara, jako deklarację istnienia konkretnych zwartych i świadomych swej odręb-
ności narodów – polskiego i niemieckiego. Zob. B. Zientara, Wiek XIII – wielkie przemiany, obce 
wpływy i świadomość narodowa, w: Uniwersalizm i swoistość kultury polskiej, red. J. Kłoczowski, 
Lublin 1989, s. 72–73; A. Walicki, Naród, nacjonalizm, patriotyzm, Kraków 2009, s. 41–42. Na po-
jawienie się owej świadomości Polski jako narodu niewątpliwy wpływ miał fakt przyjęcia chrztu przez 
Mieszka I oraz pośrednictwo Kościoła. To były pierwsze przebłyski myśli o narodzie. Jednakże syste-
matyczna re>eksja naukowa, -lozo-czna i teologiczna o narodzie pojawiła się w Polsce pod koniec 
XIV w. Do najważniejszych przedstawicieli zajmujących się problematyką narodu należeli: Mateusz 
z Krakowa, Stanisław ze Skarbimierza, Paweł Włodkowic, Jan Ostroróg, Andrzej Frycz Modrzewski. 
W ich nauczaniu możemy doszukać się pewnej koncepcji narodu rozumianego jako podmiot życia 
społecznego, praw natury i w końcu jako miejsce umożliwiające człowiekowi, jako istocie społecznej, 
rozwój. Podczas obrad Soboru w Konstancji (1414–1418) zgromadzeni Ojcowie Soborowi wystąpili 
w ramach delegacji narodowych jako nationes. Również i delegacja polska po raz pierwszy wystąpiła 
na arenie międzynarodowej, na tak wielkim zgromadzeniu, pod nazwą natio slavonica czy też polo-
na. W sporze Królestwa Polskiego, reprezentowanym przede wszystkim przez Pawła Włodkowica 
i Andrzeja Łaskarza, z Zakonem Krzyżackim, znany już był w Europie fakt świadomości istnienia 
narodu polskiego. Czesław S. Bartnik początki polskiego narodu widzi w zetknięciu się państwa 
pierwszych Piastów z przedstawicielami innych państw chrześcijańskich. Owo spotkanie było 
przyspieszeniem budowania i kształtowania się świadomości narodowej z rodów, szczepów, ple-
mion i ludów. W twórczości wybitnych Polaków epoki średniowiecza – Wincentego Kadłubka, 
Janka z Czarnkowa, Marcina Kromera – Bartnik dostrzega istotne dowody świadczące zarówno 
o rozwoju samopoznania narodowego, wyrażającego się w mitach, legendach, podaniach o Le-
chu, Kraku, Popiele, Piaście, jak i konfrontacjach idei narodu polskiego z innymi narodami. Zob. 
H. Samsonowicz, Do roku 1506, w: Polska na przestrzeni wieków, red. J. Kowalczuk, Z. Stefaniak, 
Warszawa 2007, s. 151–153; C. S. Bartnik, Idea polskości, Radom 2001, s. 144. Inaczej – pole-
micznie wobec tezy o powstawaniu wspólnot narodowych w średniowieczu – pisze A. D. Smith, 
twierdząc, że jeśli nawet wystąpiły takie procesy, to były one wytworem nielicznych elit. Naród 
to zjawisko masowe, a masowej świadomości przynależności narodowej w wiekach średnich nie 
było. Zob. A. D. Smith, Kulturowe podstawy narodów. Hierarchia, przymierze i republika, tłum. 
W. Usakiewicz, Kraków 2009, s. 19–20.

13 Zob. B. Zientara, Świt narodów europejskich. Powstawanie świadomości narodowej na obszarze 
Europy pokarolińskiej, Warszawa 1985, s. 14–29; Ch. Dawson, Tworzenie się Europy, tłum. J. W. Zieliń-
ska, Warszawa 2000; M. Bloch, Społeczeństwo feudalne, tłum. E. Bakowska, Warszawa 1981.



136 Ks. Jacek Grzybowski

state) ma swoje apogeum w wieku XIX14. To wtedy, na bazie romantycznych ru-
chów wolnościowych pojawia się w sposób kulturowy, polityczny i wręcz pub-
liczny kategoria narodu jako suwerena w państwie. Suwerennym narodem jest 
lud jako wspólnota języka i kultury, która z kolei jest wspólnotą pochodzenia, 
krwi i ziemi. W tej perspektywie naród, w szerokiej świadomości społecznej – 
zarówno intelektualistów, jak i uboższych warstw niższych stanów (chłopów, 
proletariuszy, rzemieślników) jawi się jako byt ontologiczny. To w XIX wieku 
narodziła się idea, że to świadomość narodowa (z całą wieloznacznością i nie-
określonością tego pojęcia) jest fundamentem narodu. Tylko poprzez świado-
mość naród zyskuje dojrzałość i właściwą sobie formę bytu (bez niej pozostaje 
w stanie niejako „uśpienia”, jego istnienie jest w stadium bardziej potencjalnym 
niż rzeczywistym)15. Będąc realną wspólnotą, nie jest postrzegany jako przy-
padkowy rezultat historycznych okoliczności czy społecznej umowy, lecz jako 
wytwór naturalnych tendencji genealogicznych przodków, ich historii, przeka-
zanej tradycji, zamieszkiwanej ziemi i wyznawanych wartości (religii, zachowań 
moralnych, celów społecznych). W ten sposób świadomość narodowa odnala-
zła swe źródła i uprawomocnienia16.

Nasci – „brać początek i powstawać”

Nawet jednak historyczna perspektywa nie pozwala na podanie jednej koncep-
cji czy de-nicji narodu. Zależą one bowiem od wielu czynników – od momentu 
historycznego, tradycji i aktualnej sytuacji danej zbiorowości narodowej, pozio-
mu jej oświaty, etycznych postaw i kulturowej samoświadomości. W rozumieniu 
potocznym dominuje, jak przekonuje Antonina Kłoskowska, ujmowanie narodu 
jako zjawiska naturalnego, wynikłego z przyrodzonego charakteru więzi opartej 
na wspólnocie pochodzenia, ziemi i kultury. To przekonanie ma postać wiary, 
czasem bardzo silnie przeżywanej, czasem spychanej na margines świadomości. 
Zgodna z nim jest sama etymologia słowa „naród”, w wielu językach wywodzącego 
się od łacińskiego wyrazu natio, którego źródłosłów pochodzi od nascor, nascere, 
nasci – „rodzić się”, „zaczynać się” „pochodzić”, „powstawać”, „rosnąć”17. I choć 

14 Naukowe pojęcie państwa pochodzi z roku 1829, odwołał się do niego Robert von Mhol 
w swej pracy Gerechtichkeit als principium iuris, a obecne znaczenie tego słowa zostało wypraco-
wane przez prawników i teoretyków prawa końca XIX i początku XX w. Pojęcie to ewoluowało 
wraz z rozwojem nowoczesnego państwa. Zob. szerzej: E. Kustra, Wstęp do nauki o państwie, Toruń 
1999, s. 16; G. Seidler, H. Groszyk, J. Malarczyk, A. Pieniążek, Wstęp do nauki o państwie i prawie, 
Lublin 1996, s. 31; A. Błaszczyk, Ewolucja państwa. Wybór tekstów, Warszawa 1997, s. 77.

15 Por. N. Bończa Tomaszewski, Źródła narodowości. Powstanie i rozwój polskiej świadomości 
w II połowie XIX i na początku XX wieku, Wrocław 2006, s. 19.

16 Por. R. Szul, Język, naród, państwo. Język jako zjawisko polityczne, Warszawa 2009, s. 19–20.
17 Por. A. Kłoskowska, Kultury narodowe u korzeni, Warszawa 2005, s. 15. Rozpatrując pocho-

dzenie nazw obwołujących naród w językach, które w przeszłości kształtowały się na bazie języka 
łacińskiego, można dostrzec bezpośrednie powiązania do relacji pokrewieństwa. Praźródłem 



137Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

w starożytności i średniowieczu synonimiczne wobec tego wyrażenia były terminy 
populus, gens, to w wiekach średnich łacińskie natio i patria wyrażały już w sposób 
dobitny przywiązanie do nacji i ojczyzny mocniej niż ich starożytne konotacje. 
Samo natio – wraz z terminami gens i populus – było wiązane z nazewnictwem 
ludów Starego Testamentu18 i to właśnie biblijna wykładnia wprowadziła w świat 
średniowieczny kategorię narodu przyporządkowaną poszczególnym grupom, 
plemionom, nacjom – Szwabom, Burgundom, Bretończykom, Polanom – łącząc 
je jednocześnie z terytorium, działaniami politycznymi, lojalnością wobec suwe-
rena, obronnością, zabieganiem o własne interesy19.

W tym kluczu interpretacyjnym opisuje naród Jan Paweł II. Dla niego – jak 
zobaczymy – naród jest społecznością naturalną, formą życia wspólnotowego, któ-
ra wyrasta z egzystencjalno-relacyjnej sytuacji osoby, rodziny, kultury. Papież był 
przekonany, że tylko na bazie chrześcijańskiej koncepcji osoby może zostać stwo-
rzona właściwa wizja społeczeństwa. Oczywiście tezy te mają swe źródła we wcześ-
niejszym kościelnym nauczaniu. Już w encyklice Rerum novarum Leona XIII i póź-
niejszych dokumentach nauki społecznej Kościoła zostało wyrażone przekonanie, 
że odzwierciedleniem społecznej natury człowieka nie jest jedynie państwo, ale 
także różne grupy pośrednie, poczynając od rodziny, a kończąc na wspólnotach 

angielskiego nation, francuskiego nation, niemieckiego nation, włoskiego nazione, hiszpańskiego 
nación itd. jest łaciński termin natio. Starożytni Rzymianie tego terminu używali do oznaczenia 
bogini urodzin i urodzaju. Również w języku polskim wyraz „naród” ma swoje źródło w języku 
łacińskim. W początkach plemion słowiańskich nie był znany słowo nascor. Trudno w tamtych 
czasach mówić nawet o odpowiednikach typowych wyrażeń, jak „ród”, „rodzić”, „porodzić”. 
W kulturze słowiańskiej, jak pisze A. Brückner, nazwa „ród” oznaczała szczęśliwy traf, powodze-
nie, pomyślność, przyrost, a również bożka szczęścia i losu. Dopiero w czasach średniowiecznej 
łaciny termin „ród” zaczęto utożsamiać z rodzeniem i pomnażaniem ludzkiej rodziny. Tak więc 
etymologicznie „naród” oznacza konkretną zbiorowość ludzi związanych więzią wspólnego, na-
turalnego pochodzenia, pochodzenia od jednego, wspólnego przodka. Polskie określenie narodu 
posiada bliskoznaczne wyrazy: „ród”, „rodzić się”. Podobne konotacje, związane z płodzeniem 
i rodzeniem, ma pojęcie łacińskie patria pochodzące od słowa pater (ojciec) i implikujące tym 
samym pojęcie patriotyzmu (umiłowania ojcowizny, ojczyzny). Ojcowizna, a potem ojczyzna 
są więc treściowo ściśle związane z rodzeniem. Por. A. Brückner, Słownik etymologiczny języ-
ka polskiego, Warszawa 2000, s. 460. Eisenstadt zwraca uwagę, że często konstrukcja zbiorowej 
tożsamości ma bardzo wyraźne związki z płcią, widoczne w takich wyrażeniach jak: „kraj ma-
cierzysty”, „ojcowizna”, „ojcowie narodu”, „ojcowie założyciele”. Zob. S. N. Eisenstadt, Utopia 
i nowoczesność, tłum. A. Ostolski, Warszawa 2009, s. 67.

18 Wielu badaczy dopatruje się początków świadomości narodowej i ludu, który w naród 
się przekształca, w historii starożytnego Izraela. Z plemienno-etniczno-kulturowej wspólnoty 
wytwarza się (szczególnie pod wpływem sprzeciwu wobec Egipcjan, opuszczenia Egiptu i za-
siedlenia Kanaanu) wspólnota narodu, który widzi swoją szczególną misję w dziejach świata 
i sam nazywa siebie narodem wybranym. Zob. A. D. Smith, Etniczne źródła narodów, tłum. 
M. Głowacka-Grajper, Kraków 2009, s. 233–237.

19 Por. J. Huizinga, Patriotyzm…, s. 699–700. Oczywiście nie można pochopnie utożsamiać 
narodu z pojęciem ojczyzny. Taka korelacja czy wręcz synonimiczność następuje wtedy, gdy 
wspólnota narodowa zamieszkująca dany teren jest jednolita etnicznie. Wówczas naród egzy-
stuje w ojczyźnie. Zob. S. Kowalczyk, Naród, państwo, Europa. Z problematyki &lozo&i narodu, 
Rzeszów 2003, s. 33.



138 Ks. Jacek Grzybowski

gospodarczych, społecznych, politycznych i kulturalnych. Posiadają one, jako prze-
jaw ludzkiej natury, swą własną autonomię, zawsze jednak (podkreślał to papież 
dobitnie) w ramach właściwie zde-niowanego dobra wspólnego20. „Wymiarem 
miłości społecznej jest ojczyzna: synowie i córki jednego narodu trwają w miłości 
wspólnego dobra, jakie czerpią z kultury i historii, znajdując w nich oparcie dla 
swej społecznej tożsamości, a zarazem dostarczając tego oparcia bliźnim, roda-
kom. Ten krąg miłości społecznej posiada szczególne znaczenie w naszym pol-
skim doświadczeniu dziejowym – i w naszej współczesności. Miłość społeczna 
jest otwarta ku wszystkim ludziom i ku wszystkim ludom. Jeżeli ukształtuje się 
ona głęboko i rzetelnie w swych podstawowych kręgach – człowiek, rodzina, oj-
czyzna – wówczas zdaje również egzamin w kręgu najszerszym”.21 Jednak, jak pisał 
Józef Tischner, papież miał świadomość faktu, że w charakterystyce narodu tkwi 
swoiste napięcie, jakie wyraża to pojęcie. W narodzie bowiem to, co uniwersalne, 
styka się na rozmaite sposoby z tym, co partykularne. I właśnie to zetknięcie jest 
częstym źródłem różnorodnych antagonizmów22. W przemówieniu Od praw czło-
wieka do praw narodu wygłoszonym na forum Zgromadzenia Narodowego ONZ 
Jan Paweł II zaznaczał: „To napięcie między rzeczywistością partykularną a uni-
wersalną można bowiem uznać za nieodłączną cechę ludzkiej istoty. Wspólna 
natura każe ludziom czuć się tym, kim są – członkami jednej wielkiej rodzi-
ny. Jednakże ze względu na konkretny wymiar historyczny tej natury ludzie 
są też w nieunikniony sposób połączeni ściślejszymi więzami z określonymi 
społecznościami: przede wszystkim z rodziną, następnie z różnymi grupami 
środowiskowymi, na koniec z całą społecznością etniczno-kulturową, która nie 
przypadkiem określana jest terminem »naród«, przywodzącym na myśl słowo 
»rodzić«, kiedy zaś nazywana jest ojczyzną, wskazuje właśnie na rzeczywistość 
rodziny. Ludzka egzystencja jest zatem osadzona między tymi dwoma biegu-
nami – uniwersalności i partykularyzmu – pozostającymi w stanie żywotnego 
napięcia; napięcie to jest nieuniknione, ale staje się szczególnie owocne, jeśli 
przeżywane jest spokojnie i w sposób zrównoważony”23. A zatem, to w tym esen-
cjalnym znaczeniu naród ma być „z rodziny i dla rodziny”. Jednakże są to struktury 
w stosunku do siebie nierównoważne, a jednocześnie wobec siebie nieodzowne. 
Każdy z tych biegunów jest niepowtarzalny i niezastępowalny. Więź rodzinna 
oznacza zarazem przynależność do wspólnoty większej niż rodzina, wspólnoty, 
która podobnie jak więzi i relacje rodzinne, wychowuje. Jest to wspólnota ludu 
i narodu, z którymi jesteśmy związani jednością kultury, języka i historii. Dla pa-
pieża to dziedzictwo stanowi zarazem wezwanie w znaczeniu etycznym. Otrzymu-
jąc język, tradycję, wiarę i dziedzicząc wartości składające się na całokształt kultury 

20 Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Centessimus annus”…, n. 40.
21 Jan Paweł II, Homilia w czasie nabożeństwa maryjnego odprawionego na lotnisku w Muchow-

cu, Katowice, 20.06.1983, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 247.
22 Por. J. Tischner, Naród…, s. 29.
23 Jan Paweł II, Od praw człowieka do praw narodów. Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego 

ONZ, 05.10. 1995, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. XII, red. zbiorowa, Kraków 2009, s. 130.



139Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

własnego społeczeństwa, człowiek wzrasta w zrozumieniu siebie i swojego miejsca 
w świecie24.

Papież był więc przekonany, że droga do narodu prowadzi przez rodzinę i ród. 
Samo słowo „ojczyzna” już suponuje szczególne relacje z rodzicami, ojcem, ma-
cierzą, matką. Stąd naród nie może być uważany za społeczność skonstruowaną, 
powstałą w wyniku pewnej umowy, ale musi być postrzegany jako wspólnota na-
turalna, tak jak naturalne są podstawowe ludzkie więzi i relacje. Dlatego zarówno 
rodziny, jak i narodu nie da się niczym zastąpić25. Termin „naród” oznacza więc dla 
Jana Pawła II tę społeczność, która znajduje swoją ojczyznę w określonym miejscu 
świata i która wyróżnia się wśród innych własną kulturą26.

Można więc powiedzieć, że nauka Jana Pawła II o tożsamości antropologicznej 
narodu jest zbudowana na schemacie: osoba ludzka – rodzina – lud – naród. To czło-
wiek jest podstawowym kryterium wszelkich relacji społecznych i życia wspólnoto-
wego. Przekonanie to zostało wyrażone już w nauczaniu Jana Pawła II poprzedzają-
cym ponty-kat. W studium Osoba i czyn Karol Wojtyła pisał, że wspólnota w samym 
człowieczeństwie jest wszakże podstawą wszystkich innych wspólnot27.

Naród bogaty ludźmi

Jan Paweł II bardzo często zwracał uwagę i przypominał, że osoba ludzka jest auto-
rem, autorytetem i źródłem przemian dla otaczającej nas rzeczywistości. Jest jedyną 
instancją stanowiącą punkt wyjścia dla kształtowania świata jako dziejów własnej 
ojczyzny. Spośród różnorodnych istot żyjących na ziemi tylko człowiek ma świado-
mość swojej podmiotowości, swego „ja”, które nie jest tylko grą jaźni, lecz rzeczywi-
stością. Ta podmiotowość ujęta jest w doświadczenie intencji, woli i wolności. Nieja-
ko w centrum prawdy o osobie ludzkiej Karol Wojtyła stawiał wolność jako władzę, 
nad którą człowiek ma moc – „samozależność”, co w doświadczeniu konkretnego 
człowieka wyraża się poprzez „samoopanowanie”, „samoposiadanie”. Wolność jest 
tu rozumiana jako rzeczywista zdolność do wyborów skierowanych ku prawdzie. 
Wyraża dynamizm zadany człowiekowi, przez który odsłania on swoją godność jako 
ten, który „zdobywając siebie”, przeobrażając świat, „czyniąc sobie ziemię poddaną”, 
urzeczywistnia zarazem ideały społeczne. Z tej właśnie „zadanej” człowiekowi wol-
ności rodzi się bezpośrednia zależność pomiędzy wolnością człowieka a wolnością 
narodu. Dlatego dla polskiego papieża naród jest na tyle wolny, na ile osoba ludzka 
urzeczywistnia wolność zadaną sobie w sobie samej28. 

24 Por. W. Łużyński, Naród – ojczyzna – patriotyzm w nauczaniu społecznym Jana Pawła II, 
„Studia Gnesnensia”, 2006, t. XX, s. 314.

25 Por. A. Skreczko, Rodzina i naród jako „rzeczywistości nie do zastąpienia”. Re%eksje na pod-
stawie książki Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość”, „Studia Teologiczne”, 2005, nr 23, s. 20.

26 Por. Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005, s. 74.
27 K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 1969, s. 321.
28 Por. K. Czuba, Ojczyzna w nauczaniu Jana Pawła II, Olsztyn 1990, s. 64.



140 Ks. Jacek Grzybowski

Możemy więc wyraźnie powiedzieć, że dla papieża naród jest przede wszystkim 
bogaty ludźmi, zasobny człowiekiem i jego troską o kształt wolności, wspólnoty, do-
bra, prawdy. Odpowiedzialność za te sfery obywatelskiego funkcjonowania nadają 
kształt społecznym relacjom w narodzie. Głównym bowiem bogactwem człowieka 
wraz z ziemią jest sam człowiek i to on, mocą swego zaangażowania, pracy, inteli-
gencji, trudu i pomysłowości, stanowi bezcenne dobro narodów. Oczywiście nie sam 
człowiek wyabstrahowany ze swego naturalnego kontekstu, ale pojawiający się w ro-
dzinie i rodzinę tworzący. Rodzina, jako naturalne i uprzywilejowane miejsce poja-
wiania się życia, komunii i uczestnictwa, pełni bowiem dla papieża najważniejszą dla 
jednostki i narodu funkcję. Decyduje o jego kondycji i przyszłości29. Naród jest w tej 
perspektywie terenem powołania i etycznej odpowiedzialności osoby ludzkiej. Taka 
perspektywa stwarza podstawy więzi komunijnej pomiędzy człowiekiem a narodem. 
„Komunia” obejmuje też wzajemność – wzajemne odniesienia, obdarzanie się, odpo-
wiedzialność wobec siebie i za siebie, wyznacza ten wymiar życia, w którym spełnia 
się powołanie osoby również w różnorakich relacjach i wspólnotach.

Według Jana Pawła II społeczność narodowa pozostaje więc w służbie rodziny, 
bo z niej i dzięki niej bierze swój początek. Stąd jest ona zawsze nadrzędna wobec 
narodu – jest społecznością cieszącą się jasnym i pierwotnym prawem. Dlatego 
naród rozumiany podmiotowo, jako spojona kulturą rodzina rodzin, winien być 
postrzegany jako najważniejsza szeroka wspólnota dla duchowych dziejów czło-
wieka30. „Jeżeli jest rzeczą słuszną, aby dzieje narodu rozumieć poprzez każdego 
człowieka w tym narodzie, to równocześnie nie sposób zrozumieć człowieka 
inaczej, jak w tej wspólnocie, którą jest naród”.31

Zaznaczmy jednak wyraźnie – będąc wspólnotą ludzi powiązanych wzajem-
nymi relacjami – naród nie jest dla papieża bytem substancjalnym. Można wręcz 
powiedzieć, że Jan Paweł II odżegnuje się od naturalistycznej wizji narodu, w któ-
rej wyakcentowany jest aspekt etniczny i dochodzi do głosu organicystyczna wi-
zja wspólnotowości, a o narodowej przynależności stanowią czynniki obiektywne 
i naturalne. Janowi Pawłowi II bliższa jest koncepcja narodu jako bytu realnego, ale 
przypadłościowego, w którym konkretni ludzie i relacje tworzą więzi społeczne, 
spojone wspólnie rozumianą, akceptowaną i przeżywaną kulturą. Naród nie jest ani 
mityczną substancją, kierującą poszczególnymi osobami, ani prostym zbiorem lu-
dzi, ale taką wspólnotą, w której oprócz indywiduów jest jeszcze pewna wspólna im 
rzeczywistość, rzeczywista relacja. Zde-niowanie narodu jako wspólnoty relacyjnej 
opartej na szeroko rozumianej kulturze, która domaga się kontynuacji i ochrony, 
sprawia, że unika się skrajnego monizmu w teorii społecznej (jednostka jest niczym 
wobec narodu, rozpływa się w nim) i skrajnego pluralizmu (jednostka jest ważniej-
sza od narodu jako całości). Realna relacja, skierowana ku ludziom i narodowej 

29 Por. W. Łużyński, Naród…, s. 309.
30 Zob. Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej, n. 5; Jan Paweł II na ziemi 

polskiej, red. S. Dziwisz, J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Vatican 1979, s. 30.
31 Jan Paweł II w pielgrzymce do ojczystej ziemi. Jan Paweł II w Polsce 2–10 czerwca 1979, red. 

Z. Modzelewski, J. Sadzik, D. Szumska, Paryż 1980, s. 34.



141Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

kulturze konstytuuje naród w jego byciu i trwaniu. W społecznej wizji Jana Pawła II 
naród istnieje więc w podmiocie (w ludziach) i dla podmiotu (dla ludzi), stąd nie 
może być postrzegany jako byt substancjalny (samoistny, istniejący per se).

Z kultury i dla kultury

Takie rozumienie narodu – w perspektywie rodziny jako zbiorowości osób – choć 
jest opisywane w kategoriach wspólnoty wywodzącej się z naturalnych dla człowie-
ka relacji, to jednak jako całość należy do sfery kultury. Jednostka staje się „rzeczy-
wistością” swego narodu gdy wchodzi w jego kulturową i historyczną przestrzeń 
– język, tradycję, dziedzictwo, symbolikę. Papież mocno zaakcentował to, gdy jako 
głowa Kościoła katolickiego przemawiał na forum UNESCO: „Jestem synem Na-
rodu, który przetrzymał najstraszliwsze doświadczenia dziejów, którego wielo-
krotnie sąsiedzi skazywali na śmierć, a on pozostał przy życiu i pozostał sobą. 
Zachował własną tożsamość i zachował pośród rozbiorów i okupacji własną 
suwerenność jako Naród – nie w oparciu o jakiekolwiek środki -zycznej potęgi, 
ale tylko w oparciu o własną kulturę, która okazywała się w tym wypadku potę-
gą większą od tamtych potęg. I dlatego też to, co tutaj mówię na temat praw na-
rodu u podstaw kultury i jej przyszłości, nie jest echem żadnego nacjonalizmu, 
ale pozostaje trwałym elementem ludzkiego doświadczenia i humanistycznych 
perspektyw rozwoju człowieka. Istnieje podstawowa suwerenność społeczeń-
stwa, która wyraża się w kulturze Narodu. Jest to zarazem ta suwerenność, przez 
którą równocześnie najbardziej suwerenny staje się człowiek”32.

32 Jan Paweł II, Przyszłość człowieka zależy od kultury, „Więź”, 1980, nr 7–8, s. 12. Dla Papieża 
tam, gdzie jest prawdziwy patriotyzm, nie ma miejsca na nacjonalizm, są to bowiem pojęcia prze-
ciwstawne. Charakterystyczne dla nacjonalizmu jest bowiem to, że uznaje tylko dobro własnego 
narodu i tylko do niego dąży, nie licząc się z prawami innych. Patriotyzm natomiast jako miłość 
ojczyzny przyznaje wszystkim innym narodom takie samo prawo jak własnemu, a zatem jest 
drogą do uporządkowanej miłości społecznej. Nacjonalizm, o którym w cytowanym fragmencie 
papież mówi w kontekście negatywnym, dziś jest kojarzony jedynie jednoznacznie pejoratywnie 
(nienawiść jako konieczny element nacjonalizmu), nie był i nie jest jednak w literaturze ujmowa-
ny zawsze w konotacji negatywnej. Florian Znaniecki twierdził na przykład, że nacjonaliści opo-
wiadali się za ideami niezależności narodu, narodowego zjednoczenia, rozwoju jego celów bądź 
dziejowej misji. Podobnie o. Jacek Woroniecki przekonywał, że nacjonalizm jest doktryną o życiu 
narodu, jego źródłach, obowiązkach i roli. Por. F. Znaniecki, Współczesne narody, tłum. Z. Dul-
czewski, Warszawa 1990, s. 71nn; J. Woroniecki, Katolicka etyka wychowawcza, t. II, Lublin 1986, 
s. 122. Stało się niestety tak, że nacjonalizm, rozumiany technicznie, a nie ideologicznie, a więc 
jako świadome poczucie ciągłości i twórczego zadomowienia w historii własnej zbiorowości i jej 
religii, został oceniony bardzo krytycznie, zdelegitymizowany i zepchnięty na margines (zob. Ch. 
Lorenz, Przekraczanie granic. Eseje z &lozo&i historii i teorii historiogra&i, Poznań 2009, s. 215). 
Współcześnie jednak ryzykowne, podejrzane, a wręcz szkodliwe stało się swobodne korzysta-
nie z poczucia przynależności do własnych tradycji. Na skutek tego nikt przyzwoity nie dopuści 
do tego, by stać się nacjonalistą, szowinistą, mesjanistą, narodowym megalomanem. Zob. szerzej: 
R. Legutko, Esej o duszy polskiej, Kraków 2008, s. 32; C. Calhoun, Nacjonalizm, tłum. B. Piasecki, 
Warszawa 2007, s. 19–34; P. Lawrence, Nacjonalizm. Historia i teorie, Warszawa 2007.



142 Ks. Jacek Grzybowski

De-niowany i opisywany przez papieża naród to wspólnota etniczno-kultu-
rowa, egzystująca na określonym terytorium, powstała jako wytwór historii i tra-
dycji, posiadająca świadomość własnej tożsamości, a często także wspólny język 
i dominującą religię. Są to intuicje bliskie Florianowi Znanieckiemu, który w pracy 
poświęconej współczesnym narodom położył główny nacisk na analityczne wyod-
rębnienie i możliwą empiryczną niezależność narodu od państwa, sugerując, że na-
ród to zbiorowość, której zasadę wyodrębnienia stanowi uświadamiana swoistość 
i oryginalność kultury. Wspólnota kultury narodowej stanowi w tej perspektywie 
czynnik więzi społecznej trwalszy i skuteczniejszy niż wspólny rząd, administracja, 
polityczne czy ekonomiczne racje33. Papież potwierdza niejako takie interpretacje. 
Wiele razy, szczególnie w trakcie pielgrzymek do Polski, mówił przecież: „Naród 
jest prawdziwie wolny, gdy może kształtować się jako wspólnota określona przez 
jedność kultury, języka, historii. Państwo jest istotnie suwerenne, jeśli rządzi 
społeczeństwem i zarazem służy dobru wspólnemu społeczeństwa i jeśli pozwa-
la narodowi realizować właściwą mu podmiotowość, właściwą mu tożsamość. 
To pociąga za sobą między innymi stwarzanie odpowiednich warunków rozwo-
ju w zakresie kultury, ekonomii i innych dziedzin życia społecznej wspólnoty. 
Suwerenność państwa jest głęboko związana z jego zdolnością promowania 
wolności narodu, czyli stwarzania warunków, które mu pozwolą wyrazić całą 
swoją własną tożsamość historyczną i kulturalną, to znaczy pozwala mu być 
suwerennym przez państwo”34.

A zatem to w dziejach kultury odzwierciedla się to, co nazwać można „duszą 
narodu”. Żyją w niej jego dzieje. Jest ona nieustającą szkołą rzetelnego i uczciwego 
patriotyzmu. Dlatego właśnie wspólnota ta umie też stawiać wymagania i kreować 
ideały, bez których trudno człowiekowi uwierzyć w swoją godność i siebie samego 
wychować35.

Jeśli zatem bycie narodem wyraża się poprzez kulturę, to oczywiste staje się, 
że nie sposób zrozumieć narodu bez kultury i tego wszystkiego, co ją tworzy. Dla-
tego nie można nigdy tej wspólnoty sprowadzić do wspólnoty etnicznej (opartej 
na ius sangvinis) bądź wspólnoty obywatelskiej (opartej na zobowiązaniach czysto 
prawnych). Naród wyrasta bowiem nie tyle z krwi czy prawa, ale ze wspólnego 
dziejowego pnia, który stanowią zarówno przodkowie, jak i konsolidujące spo-
łeczność wydarzenia towarzyszące początkom narodowej wspólnoty36. „Naród 
jest wielką wspólnotą ludzi, których łączą różne spoiwa, ale nade wszystko 
właśnie kultura. Naród istnieje z kultury i dla kultury. I dlatego właśnie jest 
ona tym wielkim wychowawcą ludzi do tego, aby bardziej być we wspólnocie, 

33 Zob. F. Znaniecki, dz. cyt., s. 151.
34 Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej pod Szczytem Jasnej Góry, 19.06.1983, 

w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 218.
35 Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży zgromadzonej na Wzgórzu Lecha, Gniezno, 

03.06.1979, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 40.
36 Jan Paweł II, Przemówienie powitalne na lotnisku Okęcie, 08.06.1987, w: Jan Paweł II, Dzieła 

zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 299.



143Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

która ma dłuższą historię niż każdy człowiek i własna rodzina – zarazem 
zaś we wspólnocie, w oparciu o którą każda rodzina wychowuje, poczynając 
od tego, co najprostsze: od języka, którym mały człowiek uczy się mówić, aby 
stawać się członkiem tej wspólnoty, którą jest jego rodzina i jego Naród”37.

Jeśli kultura wyznacza drogi tożsamościowego umocnienia narodu i moc jego 
żywotności, to tym samym stanowi najcenniejsze dobro wspólne tej społeczności. 
Dzięki niemu może ona bowiem istnieć, funkcjonować i trwać w kolejnych po-
koleniach. To kultura wyodrębnia naród spośród innych narodów, stowarzyszeń, 
federacji i struktur państwowych. Stanowi o sile nie tyle materialnej, ile duchowej 
i bardziej niż polityczne granice decyduje o byciu bądź upadku narodów. Jest rze-
czywistym sprawdzianem jego bytu38. W takiej perspektywie kultura staje się pod-
stawą świadomości i samoświadomości narodu, odbiciem jego duszy, zwornikiem 
tożsamości, sposobem kształtowania narodowych zachowań i obyczajów. Kultura 
jest sposobem wyrazu samego siebie we wszystkich właściwie dziedzinach39. „Kul-
tura jest przede wszystkim dobrem wspólnym narodu. Trwanie przy wielorakim 
warsztacie twórczości służy trwaniu i przetrwaniu Narodu”40.

Inspiracje ojczyźniane i religijne

Jak celnie ujął to ks. Józef Tischner: „być w ojczyźnie to, być sobą u siebie”41. Z naro-
dem zawsze łączy się wiara, że z tą wspólnotą, poprzez wspólnych przodków i więzy 
pokrewieństwa, jesteśmy w szczególny sposób połączeni, a związek ten ma charakter 
normatywny (odczuwanie go stanowi dla członków zbiorowości obowiązek mo-
ralny). Ta specy-czna relacja i towarzyszący jej etos stanowią fundament kultury 
narodowej, która znajduje swoje odbicie w pojęciu ojczyzny – tego, co pochodzi 
od „wspólnego ojca”. Ojczyzna jest tu widziana jako podstawowy korelat narodu42. 
Symbolicznie – poprzez gest ucałowania ziemi – tę właśnie głęboką prawdę wyrażał 
papież: „Pocałunek złożony na ziemi polskiej ma jednak dla mnie sens szczegól-
ny. Jest to jakby pocałunek złożony na rękach matki — albowiem Ojczyzna jest 
naszą matką ziemską. Polska jest matką szczególną. Niełatwe są jej dzieje, zwłasz-
cza na przestrzeni ostatnich stuleci. Jest matką, która wiele przecierpiała i wciąż 
na nowo cierpi. Dlatego też ma prawo do miłości szczególnej”43.

37 Jan Paweł II, Przyszłość człowieka zależy od kultury, „Więź”, 1980, nr 7–8, s. 12.
38 Por. W. Łużyński, Naród…, s. 312.
39 Por. C. S. Bartnik, Wizja narodu według Jana Pawła II, „Chrześcijanin w świecie”, 1983, 

nr 121, s. 5.
40 „Do końca ich umiłował”: trzecia wizyta duszpasterska w Polsce 8–14 czerwca 1987 roku, red. 

S. Dziwisz, J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Vaticano 1987, s. 223; Jan Paweł II w pielgrzymce …, s. 56.
41 Por. J. Tischner, Naród…, s. 37.
42 Por. A. Kłoskowska, Kultury…, s. 52; S. Ossowski, Analiza socjologiczna pojęcia ojczyzny, 

w: Z zagadnień psychologii społecznej, Warszawa 1967, s. 233.
43 Jan Paweł II, Przemówienie powitalne na lotnisku Okęcie, Warszawa, 16.06.1983, w: Jan 

Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 173.



144 Ks. Jacek Grzybowski

Zaznaczmy jednak wyraźnie, w perspektywie antropologii, etyki i teologii Jana 
Pawła II naród nie był tylko tworem ewolucji historii lub jedynie koncepcją -lozo-i 
społecznej. Papież rozumiał naród teologicznie jako wspólnotę zamierzoną przez 
Boga, formę jedności międzyludzkiej wynikającą z tajemnicy Ojcostwa Bożego. 
Ojczyzna w jego przekonaniu jest dziedzictwem, które ma swoje źródło w darze 
miłości ojcowskiej samego Boga. Jest to swoista sukcesja przede wszystkim tego, 
co duchowe, ale zarazem głęboko związane z materialnym podłożem ludzkiej eg-
zystencji. Jest przekazywane wewnątrz tajemnicy rodzenia, która znajduje swoje 
ostateczne uzasadnienie i spełnienie w zrodzeniu Wcielonego Syna Bożego. W ten 
sposób rodzina ujawnia się jako rzeczywistość podstawowa, a naród jawi się jako 
pełnia rodziny, jej uniwersalny kształt, objawienie jej wewnętrznej głębi i dynami-
zmu. Stąd rodziny i narodu nie można od siebie oddzielać: te dwie formy zjedno-
czenia zwrócone są ku sobie wzajemnie poprzez uczestnictwo w realizacji dobra 
wspólnego. Ojczyzna jest światem rzeczy i ludzi o „charakterze macierzyńskim” 
– jak nazywa to Bartnik – względem każdego, na wszystkich płaszczyznach życia 
materialnego i psychicznego. Dla papieża wywodzi się z pra-pierwotnej miłości 
stwórczej Boga44.

Dlatego mówiąc o genealogii narodu, Jan Paweł II podkreśla jej duchowy wy-
miar, wskazujący na Boskie źródło istnienia ludzkości, wezwanej ostatecznie, aby 
stała się „narodem Bożym” czy „rodziną dzieci Bożych”. Zauważmy, że to, co Oj-
ciec Święty pisze o genealogii narodu, harmonizuje z jego wykładem na temat ge-
nealogii osoby zawartym w Liście do Rodzin. To pozwala na podkreślenie dwóch 
ważnych idei: po pierwsze, że godność narodu wynika z godności osób, które go 
tworzą, a po drugie, że owa prawda i głębia genealogii tak osoby, jak i narodu, nale-
ży do wewnętrznej tajemnicy rodziny45. Głęboko przeżywana wiara nie przekreśla 
zatem lojalności narodowych. Wręcz przeciwnie: chrześcijanie i chrześcijańskie 
wspólnoty żyją dogłębnie włączeni w życie poszczególnych narodów i są znakiem 
Ewangelii również w wierności swojej ojczyźnie, swemu narodowi, kulturze naro-
dowej, zawsze jednak w wolności, którą przyniósł Chrystus. Chrześcijaństwo jest 
otwarte na powszechne braterstwo, gdyż wszyscy ludzie są dziećmi tego samego 
Ojca i braćmi w Chrystusie46.

W narodzie zachodzi ciągły proces przechodzenia od sfery natury ludzkiej, za-
korzenionej w świecie, ku sferze podmiotowej, wewnętrznej. Stąd naród uzyskuje 
własną świadomość, własnego ducha, duszę, rozum, serce, zespół uczuć zbioro-
wych i władze działania. Ostatecznie dochodzi niejako do powstania pewnej „jaź-
ni”, dzięki której zbiorowość ludzka czuje się jednym narodem i odróżnia siebie 
od innych. W ten sposób naród otrzymuje swoją najwyższą podmiotowość, która 
dochodzi niemal do pewnej „osobowości”, „rozpiętej na osobach” poszczególnych 
jednostek natury ludzkiej. Naród nabywa najwyższej godności, gdy służy każdej 
osobie ludzkiej, a jednostka natury ludzkiej staje się w pełni osobą, gdy służy 

44 Por. C. S. Bartnik, Wizja narodu…, s. 4.
45 Por. A. Skreczko, dz. cyt, s. 23.
46 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio”, n. 43.



145Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

innym osobom. Dzięki temu podmiotowość narodu znajduje szczególne opar-
cie w solidarnej wspólnocie ludzi47. Tak rozumiany etos społeczności narodowej 
umożliwia osobie ludzkiej zdobycie i dotarcie do rzeczywistych i autentycznych 
wartości moralnych, na bazie których człowiek kształtuje swoją hierarchię war-
tości, własne sumienie i moralne priorytety. Dzięki wspólnocie narodowej może 
zatem nastąpić ukształtowanie etycznej samoświadomości, związanej z odpowie-
dzialnością za teraźniejszość i przyszłość48.

Zakończenie

Poczynione analizy nie oddają całej różnorodnej i rozporoszonej wśród wielu 
tekstów, homilii i przemówień, re>eksji Jana Pawła II o narodzie. Stanowią raczej 
formę zwrócenia uwagi na najważniejsze aspekty ujmowania narodu przez pa-
pieża Polaka. Jan Paweł II wiedział bowiem, że wszystkie społeczne i polityczne 
konteksty, w których żyje człowiek są – jak mówił Helmuth Plessner – „objęte 
przez horyzont narodu”.

Dla Jana Pawła II narodowość jawi się jako istotny rys ludzkiej egzystencji, tak 
jak zdolność powiedzenia „ja” i „ty”, umożliwiając podjęcie swojego losu w spo-
sób najbardziej osobisty49. W wielu przypadkach to nie etniczno-terytorialna 
wspólnota, a powstanie politycznego aparatu i administracji było fundamentalną 
przyczyną formowania się i integrowania wspólnot narodowych, jednak z pew-
nością nie zasadniczą. Pierwsza tworzyła się zawsze wspólnota rodowo-plemienna 
o silnym charakterze etnicznym, która przez organizację swoich struktur osiągała 
kolejne etapy rozwoju zbiorowości50. Najogólniej można więc powiedzieć, że dla 
papieża naród to wspólnota ludzi tworząca się w długich procesach dziejowych; 
wyznaczają ją członkowie mający poczucie (świadomość) wspólnego pochodze-
nia, dobra, losów historycznych, specy-cznych postaw, znaków, religijnych i oby-
czajowych zachowań. Zwykle wspólnotę tę postrzega się w dwóch w wymiarach: 
etniczno-kulturowym i politycznym. A ponieważ wspólnota narodu jest „społecz-
nie mocna”, to człowiek swoją głębszą tożsamość ludzką łączy prawie zawsze 
z przynależnością do narodu, swój trud i pracę pojmuje jako pomnażanie dobra 
wspólnego wypracowywanego przez jego rodaków, uświadamiając sobie przy 
tym, że praca ta służy pomnażaniu dorobku całej rodziny ludzkiej, wszystkich 
ludzi żyjących na świecie.

Jan Paweł II akcentował mocno także to, że naród jest podmiotem. Stwierdze-
nie to należy do fundamentalnych zasad, które w nauce Jana Pawła II dotyczą naro-
du. Naród jako podmiot jest wspólnotą ludzi, pokoleń, języka, kultury, dziejów, jest 
bowiem nosicielem zasadniczych wartości, które składają się na pojęcie ojczyzny. 

47 Por. C. S. Bartnik, Teologia narodu, Częstochowa 1999, s. 105.
48 Por. H. Skorowski, Naród, Warszawa 2006, s. 65.
49 Zob. H. Plessner, dz. cyt., s. 119.
50 Por. P. van den Berghe, $e Ethnic Phenomenon, New York 1981, s. 34.



146 Ks. Jacek Grzybowski

Zarówno postawa tożsamości, jak i odpowiedzialności wobec własnych dziejów 
stanowią właśnie o tym, że naród jest podmiotem. Prawa narodów do samostano-
wienia warunkują pełnię podmiotowości, tworząc zarazem dojrzałą siłę państwa. 
Jan Paweł II widzi podmiotowość jako wyraz uczestnictwa we wszystkim, co do-
tyczy wspólnego dobra wobec ojczyzny. „Być podmiotem, to znaczy uczestniczyć 
w stanowieniu o pospolitej rzeczy wszystkich Polaków”.51 Oznacza to, że pod-
miotowość narodu implikuje pełnię jego praw. Jest w sposób zasadniczy prawem 
do bycia suwerennym gospodarzem na ziemi, którą naród dziedziczy po praojcach 
i za którą jest odpowiedzialny wobec przyszłych pokoleń. Owa podmiotowość za-
sadza się na podstawowych dla Jana Pawła II, a wskazanych już principiach – oso-
bie ludzkiej, rodzinie, kulturze i etyce. Naród nie jest jedynie zbiorowością, jest 
rzeczywistą wspólnotą – społecznością osób zjednoczonych wspólnym działaniem 
dla określonego celu. Wynika to z solidarności pochodzenia, poczucia narodowej 
tożsamości, rozpoznawalnych symboli kulturowych, obyczaju52.

Widzimy zatem, że wizja narodu Jana Pawła II jest ściśle antropologiczna, 
związana z rodziną i jej pierwszeństwem wobec wszystkich innych wspólnot 
i społeczności. Naród jest z rodzin i dla rodzin, ale osadzonych mocno w całym 
bogactwie kultury. To z kolei implikuje etyczny i religijny aspekt narodu. Naród 
jest zobowiązaniem solidarnościowym zogniskowanym wokół dobra wspólnego 
osoby i społeczności, gdzie kluczową rolę – tak widział to Jan Paweł II – odgrywa 
religia wzmacniająca więź pomiędzy człowiekiem a człowiekiem i człowiekiem 
a objawiającym się Bogiem. Ostatecznie zatem naród Jana Pawła II ma charakter 
aksjologiczny i religijny – jest wspólnotą nie tylko horyzontalną, ale wertykalną, 
wyrażając ideę wspólnoty dzieci Bożych – nowego ludu Bożego, narodu Pana.

Wynika z tego, ze wedle papieża każdy naród winien cieszyć się prawem 
do własnego języka i kultury, za pomocą których ludzie wyrażają i przedstawia-
ją to, co można nazwać podstawową duchową suwerennością. Prawo do narodu 
i kształtowania swego życia wedle własnych tradycji warunkuje również prawo 
do budowania swojej przyszłości, zapewniając młodemu pokoleniu odpowiednią 
edukację53. Pokój i zbliżenie pomiędzy narodami mogą być budowane tylko 
na zasadzie poszanowania praw narodu, takich jak prawo do istnienia, do wol-
ności, do podmiotowości społeczno-politycznej, do tworzenia własnej kultury. 
W ten sposób naród stanie się wspólnotą, w której człowiek jest postrzegany 
przede wszystkim jako istota, która szuka prawdy, usiłuje żyć w dialogu, który 
obejmuje dawne i przyszłe pokolenia54.

Niewątpliwie zatem jest to etyczna wizja rozumienia ludzkich społeczności. 
Naród jawi się jako wartość. Stąd bycie i funkcjonowanie narodu nie zasadza się 

51 Zob. Pokój Tobie, Polsko! Ojczyzno moja! Jan Paweł II znów na polskiej ziemi, red. S. Dzi-
wisz, J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Watykan 1983, s. 43.

52 H. Skorowski, Naród, w: Encyklopedia nauczania społecznego Jana Pawła II, red. A. Zwoliń-
ski, Radom 2003, s. 307.

53 Por. J. Tischner, Naród…, s. 45.
54 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Centessimus annus”…, n. 49.



147Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

na władzy, tym bardziej nie jest sposobem panowania człowieka nad człowiekiem, 
lecz wyrasta z najpełniejszej służby dobru wspólnemu – ojczyźnie – w której osta-
tecznie każdy jest „z narodu i dla narodu”55. Naród pozwala osobie ludzkiej od-
krywać i przeżywać własną osobową tożsamość. Daje świadomość zakorzenienia 
w konkretnym w świecie, wspólnocie i kulturze. W tym znaczeniu naród w swych 
konstytutywnych elementach jawi się jako dobro, które pozwala człowiekowi być 
podmiotem w życiu społecznym. Godność osoby jest w tej wizji fundamentem 
narodu jako wspólnoty rodziny, kultury, religii, tradycji i historii56.

Oznacza to jednocześnie, że dzieje narodu zasługują na właściwą ocenę wedle 
tego, co wniósł on w rozwój człowieka, rodziny, w ludzką świadomość, serce, 
sumienie. Dla Jana Pawła II stanowi to zarazem najgłębszy nurt kultury, jej 
najmocniejszy zrąb, jej rdzeń i siłę. Dla papieża bowiem, patrzącego na świat 
w perspektywie głęboko religijnej, każdy człowiek, każdy naród, każda kultura 
i cywilizacja mają swoją rolę do wypełnienia i swoje miejsce w tajemniczym 
planie Boga i powszechnej historii zbawienia.

Literatura

Arystoteles, Polityka, tłum. L. Piotrowicz, Warszawa 1964.
Bartnik C. S., Idea polskości, Radom 2001.
Bartnik C. S., Teologia narodu, Częstochowa 1999, s. 105.
Bartnik C. S., Wizja narodu według Jana Pawła II, „Chrześcijanin w świecie”, 1983, 

nr 121, s. 1–12.
Berghe P. van den, $e Ethnic Phenomenon, New York 1981.
Bloch M., Społeczeństwo feudalne, tłum. E. Bakowska, Warszawa 1981.
Błaszczyk A., Ewolucja państwa. Wybór tekstów, Warszawa 1997.
Bończa Tomaszewski N., Źródła narodowości. Powstanie i rozwój polskiej świadomości 

w II połowie XIX i na początku XX wieku, Wrocław 2006.
Brückner A., Słownik etymologiczny języka polskiego, Warszawa 2000.
Calhoun C., Nacjonalizm, tłum. B. Piasecki, Warszawa 2007.
Czuba K., Ojczyzna w nauczaniu Jana Pawła II, Olsztyn 1990.
Dawson Ch., Tworzenie się Europy, tłum. J. W. Zielińska, Warszawa 2000.
„Do końca ich umiłował”: trzecia wizyta duszpasterska w Polsce 8–14 czerwca 1987 roku, 

red. S. Dziwisz, J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Watykan 1987.
Eisenstadt S. N., Utopia i nowoczesność, tłum. A. Ostolski, Warszawa 2009.
Eller J. D., Antropologia kulturowa. Globalne siły, lokalne światy, tłum. A. Gąsior-Niemiec, 

Kraków 2012.
Geertz C., Interpretacja kultur. Wybrane eseje, tłum. M. Piechaczek, Kraków 2005.
Gębski B., Socjologiczne problemy identy&kacji tożsamości społecznej, w: Filozo&a toż-

samości, red. J. Kojkoł, Gdańsk 2007, s. 175–180.

55 Por. C. S. Bartnik, Wizja narodu według Jana Pawła II, „Chrześcijanin w świecie”, 1983, 
nr 121, s. 4.

56 Por. H. Skorowski, Naród, Warszawa 2006, s. 119.



148 Ks. Jacek Grzybowski

Huizinga J., Patriotyzm i nacjonalizm w dziejach Europy, tłum. J. Woźniakowski, „Znak” 
1965, nr 6, s. 692–740.

Jan Paweł II na ziemi polskiej, red. S. Dziwisz, J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Watykan 1979.
Jan Paweł II w pielgrzymce do ojczystej ziemi. Jan Paweł II w Polsce 2–10 czerwca 1979, 

red. Z. Modzelewski, J. Sadzik, D. Szumska, Paryż 1980.
Jan Paweł II, Encyklika „Centessimus annus”, Rzym 1991.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio”, Rzym 1990.
Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej pod Szczytem Jasnej Góry, 

19.06.1983, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, 
s. 216–220.

Jan Paweł II, Homilia w czasie nabożeństwa maryjnego odprawionego na lotnisku w Mu-
chowcu, Katowice, 20.06.1983, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, 
Kraków 2008, s. 243–248.

Jan Paweł II, Od praw człowieka do praw narodów. Przemówienie do Zgromadzenia 
Ogólnego ONZ, 05.10.1995, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, tom. XII, red. zbioro-
wa, Kraków 2009, s. 127–135.

Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005.
Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży zgromadzonej na Wzgórzu Lecha, Gniezno, 

03.06.1979, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, 
s. 39–43.

Jan Paweł II, Przemówienie powitalne na lotnisku Okęcie, 08.06.1987, w: Jan Paweł II, 
Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 299–300.

Jan Paweł II, Przemówienie powitalne na lotnisku Okęcie, Warszawa, 16.06.1983, w: Jan 
Paweł II, Dzieła zebrane, t. IX, red. zbiorowa, Kraków 2008, s. 173–174.

Jan Paweł II, Przyszłość człowieka zależy od kultury, „Więź”, 1980, nr 7–8, s. 5–18.
Kilias J., Wspólnota abstrakcyjna. Zarys socjologii narodu, Warszawa 2004.
Kłoskowska A., Kultury narodowe u korzeni, Warszawa 2005.
Koneczny F., O wielości cywilizacyj, Kraków 1935.
Koneczny F., Prawa dziejowe, Komorów 1997.
Kowalczyk S., Naród, państwo, Europa. Z problematyki &lozo&i narodu, Rzeszów 2003.
Kustra E., Wstęp do nauki o państwie, Toruń 1999.
Lawrence P., Nacjonalizm. Historia i teorie, Warszawa 2007.
Legutko R., Esej o duszy polskiej, Kraków 2008.
Leśniak K., Arystoteles, Warszawa 1989.
Lorenz Ch., Przekraczanie granic. Eseje z &lozo&i historii i teorii historiogra&i, Poznań 

2009.
Łużyński W., Naród – ojczyzna – patriotyzm w nauczaniu społecznym Jana Pawła II, 

„Studia Gnesnensia”, 2006, t. XX, s. 531–543.
Malinowski B., Plamię-naród i plemię-państwo, w: Sto lat socjologii polskiej, red. J. Szacki, 

Warszawa 1995, s. 487–516.
Ossowski S., Analiza socjologiczna pojęcia ojczyzny, w: Z zagadnień psychologii społecznej, 

Warszawa 1967.
Plessner H., Władza a natura ludzka. Esej o antropologii światopoglądu historycznego, 

tłum. E. Paczkowska-Łagowska, Warszawa 1994.
Pokój Tobie, Polsko! Ojczyzno moja! Jan Paweł II znów na polskiej ziemi, red. S. Dziwisz, 

J. Kowalczyk, T. Rakoczy, Watykan 1983.



149Z rodziny i z kultury – naród u Jana Pawła II

Rybicki P., Arystoteles. Początki i podstawy nauki o społeczeństwie, Wrocław 1963.
Samsonowicz H., Do roku 1506, w: Polska na przestrzeni wieków, red. J. Kowalczuk, 

Z. Stefaniak, Warszawa 2007, s. 11–155.
Seidler G., Groszyk H., Malarczyk J., Pieniążek A., Wstęp do nauki o państwie i prawie, 

Lublin 1996.
Skorowski H., Naród, w: Encyklopedia nauczania społecznego Jana Pawła II, red. 

A. Zwoliński, Radom 2003, s. 307.
Skorowski H., Naród, Warszawa 2006.
Skreczko A., Rodzina i naród jako „rzeczywistości nie do zastąpienia”. Re%eksje na pod-

stawie książki Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość”, „Studia Teologiczne”, 2005, nr 23, 
s. 19–27.

Smith A. D., Etniczne źródła narodów, tłum. M. Głowacka-Grajper, Kraków 2009.
Smith A. D., Kulturowe podstawy narodów. Hierarchia, przymierze i republika, tłum. 

W. Usakiewicz, Kraków 2009.
Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej, n. 5.
Szacki J., O narodzie i nacjonalizmie, „Znak”, 1997, nr 3, s. 4–31.
Szul R., Język, naród, państwo. Język jako zjawisko polityczne, Warszawa 2009.
Tarasiewicz P., Spór o naród, Lublin 2003.
Tischner J., Naród i jego prawa, „Znak”, 1997, nr 4, s. 27–45.
Tischner J., Polska jest ojczyzną, Paris 1985.
Vernant J. P., Źródła myśli greckiej, tłum. J. Szacki, Gdańsk 1996.
Walicki A., Naród, nacjonalizm, patriotyzm, Kraków 2009.
Wojtyła K., Osoba i czyn, Kraków 1969.
Woroniecki J., Katolicka etyka wychowawcza, t. II, Lublin 1986.
Zientara B., Świt narodów europejskich. Powstawanie świadomości narodowej na obsza-

rze Europy pokarolińskiej, Warszawa 1985.
Zientara B., Wiek XIII – wielkie przemiany, obce wpływy i świadomość narodowa, w: Uni-

wersalizm i swoistość kultury polskiej, red. J. Kłoczowski, Lublin 1989, s. 57–80.
Znaniecki F., Współczesne narody, tłum. Z. Dulczewski, Warszawa 1990, s. 71nn.
Żelazny W., Etniczność. Ład – kon%ikt – sprawiedliwość, Poznań 2006.

From the family and from the culture  
– the nation by John Paul II

Summary

In the commentaries and studies upon John Paul II himself, his ministry and activity 
you can read that he was one of the popes, who in the past two hundred years, raised 
the social problems and issues. His social message was very strongly associated with 
the subject of moral. Qe Pope – and actually everything that he raised in rich variety of 
his teaching – also issues concerning communities, nation, state, labour and economics 
associated with ethical indications and obligations. He saw a man and environment 



150 Ks. Jacek Grzybowski

created by him in a wide spectrum of social references – relationship that he takes on in 
the various communities – family, town, municipality, state, professional and scienti-c 
associations. For John Paul II, the nation was a natural community, the community 
form of life which grows out of existential-relational situation of a person, family, cul-
ture. Pope was convinced that only on the basis of the Christian concept of a person, 
the right vision of society can be created. Qe Nation is for the Pope out of the family 
and for the family. Qe family bond, however, also belongs to a community larger than 
the family, community of people and nation, who raises, to which we are bound by the 
unity of culture, language and history. For Pope this community heritage is also a call 
in the ethical sense. Receiving language, tradition, faith and inheriting values that make 
up the culture of his society, a man grows in understanding himself and his place in the 
world. Qe Pope is therefore convinced that the way to the nation leads through the fam-
ily and origin, the very word fatherland already presupposes special relationship with 
his parents, father, mother, motherland. Qus, nation can’t be regarded as a constructed 
community, resulting from a contract, but it is a natural community, as are the basic 
natural human bonds and relationships. Qerefore, there can be no substitute neither 
for the family nor the nation. Qe term nation for John Paul II means, the community, 
which -nds its home in a certain place of the world and which stands out among the 
others with its own culture, history and tradition.

Keywords: community, family, homeland, John Paul II, language, nation, tradition.



Ks. Tomasz Biedrzycki

Gdańskie Seminarium Duchowne

25 lat po encyklice  
Sollicitudo rei socialis Jana Pawła II

Streszczenie: Artykuł stanowi próbę odczytania na nowo encykliki spo-
łecznej Jana Pawła II Sollicitudo rei socialis w dwadzieścia pięć lat po jej 
napisaniu. Encyklika ta dotyczy solidarności jako zasady życia społecz-
nego. Korzeniem tej myśli jest powstały w Polsce ruch społeczny NSZZ 
„Solidarność”, który inspiruje papieża do napisania encykliki o potrzebie 
globalnej solidarności w kontekście rosnącego podziału świata na bogatą 
Północ i biedne Południe. Patrząc na powyższy problem z perspektywy 
dwudziestu pięciu lat, w niniejszym artykule próbujemy odpowiedzieć 
na pytania: Czy ten rażący podział świata się zwiększa, czy zmniejsza? 
Czy globalizacja stała się narzędziem solidarności, czy wyzysku? Jak na-
leż, w świetle powyższych problemów widzieć obecny kryzys -nansowy 
dotykający bogaty świat? Artykuł ten jest więc próbą oceny globalizacji 
od strony etycznej. Pokazuje największe zagrożenie, jakie to zjawisko 
ze sobą niesie – problem delokalizacji kapitału.

Słowa kluczowe: Benedykt XVI, Caritas in veritate, delokalizacja, 
globalizacja, Jan Paweł II, kryzys -nansowy, solidarność, Sollicitudo rei 
socialis, społeczna odpowiedzialność.

Dwadzieścia pięć lat temu, w grudniu 1987 r., papież Jan Paweł II podpisał swo-
ją kolejną encyklikę – Sollicitudo rei socialis. Była to druga po Laborem exercens 
encyklika społeczna. Kontekst jej opublikowania jest szczególny. W czerwcu 
tegoż roku papież odwiedził Polskę, a w czasie swojej wizyty na gdańskiej Za-
spie, mówił do Polaków o solidarności. W kontekście polskim było to odczy-
tane jednoznacznie.

1. Gdańskie korzenie Sollicitudo rei socialis

W 1980 r. w wyniku strajków robotniczych w stoczni gdańskiej powstał pierw-
szy niezależny, samorządny związek zawodowy: NSZZ „Solidarność”. W dobie 
reżimu komunistycznego było to zjawisko nieprawdopodobne, kropla demo-
kracji. „Festiwal wolności” nie mógł jednak trwać długo. Po roku decyzją gen. 
Wojciecha Jaruzelskiego został wprowadzony stan wojenny w Polsce i tym 

studia gdańskie
tom xxx



152 Ks. Tomasz Biedrzycki

samym zdelegalizowana „Solidarność”. Wielu przedstawicieli opozycji było in-
ternowanych. Stan wojenny został zawieszony po roku, a zniesiony po półtora, 
ale związku zawodowego NSZZ „Solidarność” już nie było i nie było wolności. 
„Solidarność” była bowiem czymś więcej niż tylko związkiem zawodowym. Była 
organizacją ruchu obywatelskiego skupiającą całą opozycję totalitarnego reżimu.

Po pięciu latach od tych wydarzeń, w 1987 r., z pielgrzymką do swojej oj-
czyzny przyjechał Jan Paweł II i mówił o największych problemach nurtują-
cych Polaków. Mówił więc też o „Solidarności”. Stwarzano wiele przeszkód, aby 
utrudnić papieżowi wizyte w Gdańsku – „kolebce Solidarności”. Gdy jednak do-
szła ona do skutku, na gdańskiej Zaspie Jan Paweł II mówił do zgromadzonych, 
nawiązując do treści swojej pierwszej encykliki społecznej Laborem exercens: 
„Gdańsk (…) otwierał przed nami te perspektywy, jakie ukazuje człowiekowi 
na ziemi morze. Perspektywy dali bezbrzeżnej, perspektywy głębi swych wód, 
perspektywy wolności. (…) W tym mieście bowiem, a równocześnie na całym 
Wybrzeżu Bałtyckim i w innych środowiskach pracy w Polsce, podjęto ogromy 
wysiłek, zmierzający do tego, by ludzkiej pracy przywrócić jej pełny wymiar 
osobowy i społeczny. Wysiłek ten stanowi w dziejach »pracy nad pracą«, jak 
się wyraził współczesny polski myśliciel, doniosły etap. (…) Praca nie może 
być traktowana nigdy i nigdzie jako towar, bo człowiek nie może być nigdy dla 
człowieka towarem, ale musi być podmiotem”1.

Papież, mówiąc o „umowach gdańskich”, wypracowanych przez strajkują-
cych, szybko przeszedł do tematu solidarności. Mówił o niej jednak nie jako 
o związku zawodowym, ale jako o zasadzie życia społecznego mającej podstawy 
biblijne: „»Jeden drugiego brzemiona noście« – to zwięzłe zdanie Apostoła jest 
inspiracją dla międzyludzkiej i społecznej solidarności. Solidarność – to zna-
czy jeden i drugi, a skoro brzemię, to brzemię niesione razem, we wspólnocie. 
A więc nigdy: jeden przeciw drugiemu. Jedni – przeciw drugim. I nigdy brze-
mię dźwigane przez człowieka samotnie. Bez pomocy drugich. Nie może być 
nigdy walka silniejsza od solidarności. Nie może być program walki ponad 
programem solidarności. Inaczej – rosną zbyt ciężkie brzemiona. I rozkład tych 
brzemion narasta w sposób nieproporcjonalny. Gorzej jeszcze, gdy mówi się: 
naprzód walka – choćby w znaczeniu walki klas – to bardzo łatwo drugi czy 
drudzy pozostają na polu społecznym przede wszystkim jako wrogowie. Jako 
ci, których trzeba zwalczyć, których trzeba zniszczyć. Nie jako ci, z którymi 
trzeba szukać porozumienia, z którymi wspólnie trzeba obmyślać, jak »dźwigać 
brzemiona«”2.

Homilia papieża na Zaspie, jak widać wyraźnie, nie ma charakteru wiecu 
politycznego. Jest proklamacją Słowa Bożego. Choć papież wyraźnie polemizu-
je tu z ówcześnie panującą ideologią marksistowskiej walki klas, a słowa o so-
lidarności były odbierane przez współczesnych jako zakamu>owane mówienie 

1 Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy Św. dla świata pracy, 12.06.1987 r., „L’Osserwatore 
Romano”, numer specjalny 1987, s. 63–64.

2 Tamże, s. 65.



15325 lat po encyklice „Sollicitudo rei socialis” Jana Pawła II

o NSZZ „Solidarność”, to w rzeczywistości ta była czymś więcej. Najlepszym 
na to dowodem jest opublikowanie pół roku później kolejnej encykliki społecz-
nej Sollicitudo rei socialis, w której papież mówił o rosnącym podziale świata 
na bogatą Północ i biedne Południe oraz o potrzebie międzyludzkiej solidarności, 
niezbędnej do rozwiązania tego problemu. Gdańska i polska „Solidarność” była 
niewątpliwie dla Jana Pawła II inspiracją do głębszych przemyśleń nad solidar-
nością w ogóle, rozumianą jako cnota społeczna. Dla papieża solidarność to nie 
tylko związek zawodowy czy ruch opozycji antykomunistycznej, ale to biblijna 
zasada życia społecznego służąca do rozwiązywania problemów społecznych.

2. Solidarność jako cnota społeczna dla leczenia  
grzechów strukturalnych świata

Jan Paweł II w Sollicitudo rei socialis, nawiązując do encykliki swojego po-
przednika Pawła VI Populorum progressio, zauważył stale narastającą rażącą 
dysproporcję w dystrybucji dóbr dostępnych człowiekowi. Dwadzieścia lat, 
jakie upłynęły od encykliki jego poprzednika, tylko nasiliło to zjawisko. Stało 
się to z powodu istnienia niesprawiedliwych struktur grzechu trawiących życie 
społeczne. W encyklice papież pisze więc: „»Kwestia społeczna« nabrała wy-
miaru światowego (…). Ujmując rzecz z punktu widzenia gospodarczego, liczba 
krajów na drodze rozwoju znacznie niestety przewyższa liczbę krajów rozwi-
niętych, a rzesze ludzi pozbawionych dóbr i usług, jakie niesie ze sobą rozwój, 
są nieporównanie liczniejsze od tych, które z tych dobrodziejstw korzystają.

Stoimy zatem wobec problemu nierównomiernego podziału środków po-
trzebnych do życia, przeznaczonych z natury dla wszystkich ludzi… Dzieje się 
tak nie z winy rzesz upośledzonych, ani tym mniej na skutek nieuchronnych 
konieczności wynikających z warunków naturalnych czy też w wyniku zbiegu 
okoliczności w ogóle”3.

Człowiek przyzwyczaił się do istniejących różnic społecznych. Obok ludzi 
mądrych są głupi, obok bogatych są biedni. Jak zauważa papież, istnieje też 
inna dysproporcja, która nie jest powodowana względami osobistymi człowie-
ka ani nieuchronnością dziejową wynikającą z uwarunkowań klimatycznych, 
kulturowych, geogra-cznych. Są różnice społeczne będące skutkiem grzesznego 
działania człowieka kierowanego „żądzą władzy i chciwością pieniędzy”, któ-
re tworzą niesprawiedliwe struktury tego świata, wpychające ogromne rzesze 
ludzkości i całe narody w ogromne obszary biedy i nędzy. Jedna z największych 
niesprawiedliwości tego świata polega na tym, że stosunkowo nieliczni posiada-
ją wiele, a liczni nie posiadają prawie nic. Jest to niesprawiedliwość wadliwego 
podziału dóbr i usług pierwotnie przeznaczonych dla wszystkich4.

3 Jan Paweł II, Sollicitido rei socialis, nr 9 (dalej: SRS).
4 Por. tamże, nr 28.



154 Ks. Tomasz Biedrzycki

Powyższą kwestię papież próbuje rozpatrzyć w encyklice nie z punktu wi-
dzenia nauk społecznych: ekonomii, socjologii, politologii, ale z punktu wi-
dzenia teologii i dochodzi do wniosku, że winą jest tu brak nawrócenia czło-
wieka, kryzys etyczny, który przekłada się na wymiar społeczny. Powodem jest 
grzech i papież używa tego pojęcia nie tylko w znaczeniu indywidualnym, jak 
zazwyczaj traktuje to teologia moralna, ale w kategoriach grzechu społecznego. 
Wprowadza tu nowe pojęcie – „struktury grzechu”: „świat podzielony na bloki 
podtrzymywane przez sztywne ideologie, w których zamiast współzależności 
i solidarności dominują różne formy imperializmu, może być tylko światem 
poddanym „strukturom grzechu”5.

Owe „struktury grzechu” są tu rozumiane, w myśl Konstytucji duszpaster-
skiej o kościele w świecie współczesnym Soboru Watykańskiego II, jako suma 
czynników negatywnych, zmierzających w kierunku przeciwnym niż praw-
dziwe poczucie dobra wspólnego. Są rozumiane jako kierowanie się interesem 
własnym, nawet nie tyle poszczególnych narodów, co mniejszych grup społecz-
nych czy nawet poszczególnych ludzi6.

Papież, wyjaśniając dalej nowe pojęcie „struktury grzechu”, nawiązu-
je do wcześniejszej adhortacji apostolskiej Reconciliato et penitentia i mówi, 
że są one zakorzenione w grzechu osobistym i zawsze są powiązane z kon-
kretnymi czynami osób, które je wprowadzają. Kościół, gdy mówi o grzechach 
społecznych, ma na myśli pewne sytuacje i zachowania zbiorowe większych 
i mniejszych grup społecznych lub całych narodów i bloków narodów, będą-
cych nagromadzeniem grzechów osobistych, które tworzą niesprawiedliwe 
zasady rządzące światem, niesprawiedliwe struktury7. „(…) wśród »struktur«, 
które z nich [działań i postaw przeciwnych woli Bożej] powstają, najbardziej 
charakterystyczne zdają się dzisiaj być dwie: z jednej strony wyłączna żądza zy-
sku, a z drugiej pragnienie władzy z zamiarem narzucenia innym własnej woli. 
Do każdej z tych postaw można dodać dla lepszego ich scharakteryzowania 
wyrażenie: »za wszelką cenę«8.

Papież wyraźnie nawiązuje tu do tekstu św. Pawła z Pierwszego Listu do Ty-
moteusza: „A ci, którzy chcą się bogacić, wpadają w pokusę i zasadzkę oraz 
liczne i szkodliwe pożądania. One to pogrążają ludzi w zgubę i zatracenie. Al-
bowiem korzeniem wszelkiego zła jest chciwość pieniędzy. Za nimi to ugania-
jąc się, niektórzy zabłąkali się z dala od wiary i siebie samych przeszyli wielu 
boleściami” (1 Tm 6, 9–10).

O-arami takiej podwójnej grzeszności – żądzy władzy i chciwości pienię-
dzy – są nie tylko jednostki, ale całe narody i bloki narodów. Owe struktury 
grzechu, pisze papież, są nową formą imperializmu: „za określonymi decy-
zjami, pozornie dyktowanymi jedynie przez racje gospodarcze lub polityczne, 

5 Tamże, nr 36.
6 Gaudium et spes, nr 25.
7 Jan Paweł II, Reconciliatio et paenitentia, nr 16.
8 SRS, nr 37



15525 lat po encyklice „Sollicitudo rei socialis” Jana Pawła II

kryją się prawdziwe formy bałwochwalczego kultu: pieniądza, ideologii, klasy, 
technologii”9.

W ten sposób papież wprost daje do zrozumienia, że dzisiejsza zglobalizo-
wana gospodarka, zasłaniając się wymogami zasad ekonomii i zasadami rządzą-
cymi współczesnym światem, w rzeczywistości staje się nową formą wyzysku, 
którym kieruje nic innego jak grzeszna chciwość i żądza.

Papież demaskuje tu więc podstawową zasadę neoklasycznej ekonomii Ada-
ma Smitha, która głosi, że egoizm i chciwość są motorem gospodarczym napę-
dzającym rozwój narodów, a indywidualny egoizm i chciwość poszczególnych 
– jednostek niewidzialna ręka rynku, harmonizując podaż i popyt, samoistnie 
przekształca w dobro wspólne. Zło nigdy nie może prowadzić do dobra. Nigdy 
egoizm i chciwość nie mogą służyć dobru wspólnemu. Nawet jeśli takie postawy 
przynoszą krótkotrwały zysk i korzyść, to w rzeczywistości nakręcają spiralę 
zła, która w długim terminie przekłada się na wyzysk i nowe formy imperia-
lizmu i kolonializmu w wymiarze gospodarczym, służące nie do promowania 
rozwoju poszczególnych osób i narodów, ale do ich wyzysku. Wiele krajów staje 
się, jak to określa papież, „o-arą neokolonializmu”10. Z perspektywy dwudzie-
stu pięciu lat jeszcze bardziej widać, jak te problemy się nasiliły. Dzisiejsza woj-
na nie toczy się w przestrzeni geogra-cznej czy politycznej, ale gospodarczej. 
Często przybiera pozór dobra, szlachetnych inwestycji promujących rozwój 
danego obszaru czy kraju, które w rzeczywistości są jednak narzędziem wyzy-
sku służącym jedynie bogaceniu się poszczególnych grup interesu. Dotykamy 
tu w ten sposób ogromnego problemu globalizacji, o którym szerzej powiemy 
w następnym rozdziale.

Drogą wyjścia z sytuacji grzechu społecznego, jak w całej moralności chrześ-
cijańskiej, jest nawrócenie. Antidotum na grzech zawsze jest cnota. W moral-
ności chrześcijańskiej cnota rozumiana jest jako stała dyspozycja do czynienia 
dobra. W ten sposób cnota ma być lekarstwem na grzech. Z grzechu wycho-
dzimy, zaprawiając się w cnocie.

Antidotum na „grzeszne struktury” tego świata, według Jana Pawła II, ma więc 
być cnota solidarności. W myśleniu społecznym musi dokonać się nawrócenie 
z egoistycznego życia dla siebie w logice żądzy i chciwości na ukierunkowanie 
działań społecznych na wymogi dobra wspólnego, czyli dobra wszystkich i każ-
dego z osobna, aby nikt nie był wykluczony z udziału w dobru społecznym.

Pewną nadzieję w tym względzie daje, jak zauważa Jana Paweł II, rosnąca 
świadomość współzależności miedzy ludźmi i narodami. To, jak bardzo ludzie 
odczuwają rozmaite formy niesprawiedliwości dotykające różne obszary ziemi 
i różne narody jako coś, co dotyka ich samych, pokazuje rosnącą wrażliwość 
sumień, mogącą prowadzić ku nawróceniu. Potrzeba jednak te ludzkie od-
czucia przełożyć na globalną politykę i wspólne działanie. „Na tak rozumianą 
współzależność właściwą odpowiedzią jest »cnota« – jest solidarność. Nie jest 

9 Tamże, nr 37.
10 Tamże, nr 21.



156 Ks. Tomasz Biedrzycki

więc ona tylko nieokreślonym współczuciem czy powierzchownym rozrzew-
nieniem wobec zła dotykającego wiele osób, bliskich czy dalekich. Przeciwnie, 
jest to mocna i trwała wola angażowania się na rzecz dobra wspólnego, czyli 
dobra wszystkich i każdego, wszyscy bowiem jesteśmy naprawdę odpowiedzial-
ni za wszystkich”11.

Solidarność ma pomóc dostrzec drugiego – osobę czy naród – nie jako na-
rzędzie, które można wykorzystać, ale jako pomoc nam daną w dziele tworzenia 
wspólnego dobra. Jak zauważa papież, potrzeba więc praktykowania solidar-
ności tak wewnątrz społeczeństw, jak i w stosunkach międzynarodowych. Po-
trzeba globalizacji solidarności.

3. Globalizacja a „struktury zła” i kryzys -nansowy

Lektura encykliki Sollicitido rei socialis po dwudziestu pięciu latach od jej opub-
likowania skłania do ponownego postawienia pytań o problem dysproporcji 
społecznych, o narastanie lub zanikanie struktur zła, o funkcjonowanie glo-
balnej solidarności.

Z jednej strony widać dynamiczny wzrost potęgi Chin, które do niedawna 
były synonimem biedy. Z drugiej strony kraje dawnego tzw. pierwszego świata 
przeżywają dziś głęboki kryzys -nansowy, wyrażający się w kryzysie strefy euro 
i załamaniem na rynkach -nansowych w 2008 r. Kraje tzw. drugiego świata sy-
stematycznie natomiast nadrabiają dawne dysproporcje. Czy globalizacja, która 
stała się zasadą dzisiejszego świata, jest dobra, czy zła?

Ocena etyczna globalizacji, jakiej dokonał Jan Paweł II, zatrzymała się właś-
ciwie na postawieniu pytania: czy stanie się ona narzędziem solidarności, czy 
wyzysku? „Globalizacja nie jest a priori ani dobra, ani zła. Taka będzie, jaką 
uczynią ją ludzie. Żaden system nie jest celem samym w sobie, należy zatem 
konsekwentnie głosić, że globalizacja, jak każdy inny system, musi służyć czło-
wiekowi, musi służyć solidarności i dobru wspólnemu”12.

Wówczas za wcześnie było jeszcze na stawianie jednoznacznej diagnozy. 
Dziś można już próbować dokonywać pierwszych ocen tego procesu: czy stał 
się on narzędziem solidarności, czy wyzysku; czy zwiększył niesprawiedliwy 
podział dóbr; czy przyczynił się do wzrostu pokoju, bezpieczeństwa i dobro-
stanu ludzi i narodów…

W udzieleniu odpowiedzi na powyższe kwestie pomóc może odpowiedź 
na inne pytanie: czy obecny kryzys -nansowy jest tylko czymś przejściowym, 
wynikającym z normalnego rytmu rozwoju gospodarczego, czy jest to właśnie 
wynik pewnych błędów, jakie niesie ze sobą globalizacja ekonomii?

11 Tamże, n. 38.
12 Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników VII Sesji Plenarnej Papieskiej Akademii Nauk 

Społecznych, 27.04.2001 r., w: Jan Paweł II, Dzieła Zebrane, t. XIV, Homilie i przemówienia oko-
licznościowe, Kraków 2010, s. 551–554.



15725 lat po encyklice „Sollicitudo rei socialis” Jana Pawła II

Benedykt XVI w swojej encyklice społecznej Caritas in veritate z 2009 r. po-
kazuje wprost pewne błędy i zagrożenia, jakie niesie globalizacja. Obok wielu 
szans, jakie stwarza, jej poważnym mankamentem jest delokalizacja, która zda-
je się być główną przyczyną obecnego kryzysu. Łatwość przepływu kapitału, 
ludzi i usług z jednej strony napędza bieg gospodarczy, z drugiej zaś osłabia 
potencjał lokalny. Ludzie, którzy migrują, nie tylko żyją oderwani od własnego 
kontekstu kulturowego, od własnej rodziny, ale osłabiają potencjał gospodarczy 
swojego narodu. Kapitał wyprowadzany nie pracuje na rzecz lokalnej przedsię-
biorczości, ale tylko dla jego właścicieli. Jeśli, chcąc obniżyć koszty, przenosi 
się produkcję do krajów trzeciego świata, to właściciele zwiększają swoje zyski, 
ale społeczności lokalnej brakuje miejsc pracy. I choć te miejsca pracy przeno-
szone są do krajów trzeciego świata, to jest to praca naznaczona wyzyskiem, 
gdyż w przeciwnym razie nie opłaciłoby się jej przenosić. Kapitał nie inwestuje 
w tamtą społeczność, ale jedynie czerpie z niej zyski dla siebie, które ekspor-
tuje. Tak rozumiana globalizacja służy jedynie kapitałowi, a nie społecznoś-
ciom. Obecny kryzys -nansowy jest więc nie tylko zjawiskiem wynikającym 
z naturalnie zmiennej koniunktury gospodarczej, ale wynika również z błędów 
systemowych, z mechanizmów globalizacji.

Trudno w tym względzie wymagać szlachetnych postaw od przedsiębiorców, 
gdyż oni dostosowują się tu do wymogów konkurencji. Inaczej rynek wyparłby 
ich. Obok globalnej ekonomii potrzeba jeszcze globalnej władzy, która przez 
odpowiednie regulacje prawne dbałaby o rozwój i dobro wspólne całego świata. 
Zadaniem tej władzy byłoby zmuszenie przedsiębiorców, aby nie kierowali się 
w swych decyzjach jedynie zyskiem, ale cechowali się również społeczną od-
powiedzialnością13. Zadaniem takiej globalnej władzy byłaby też kontrola nad 
międzynarodowym kapitałem, aby służył on również rozwojowi społecznemu14.

Niewątpliwie przyczynkiem do światowego kryzysu jest stała zmienność, 
cechująca zglobalizowaną gospodarkę, o której Benedykt XVI pisze w ten spo-
sób: „Z powodu wzrastającego rozmiaru i potrzeby coraz większych kapitałów, 
coraz mniej jest przedsiębiorstw kierowanych trwale przez jednego dyrektora, 
który czuje się odpowiedzialny na dłuższą, a nie tylko na krótką metę, za ży-
cie i wyniki przedsiębiorstwa, i coraz mniej z nich zależy od jednego tylko te-
rytorium. Ponadto tak zwana delokalizacja działalności produkcyjnej może 
osłabić u przedsiębiorcy poczucie odpowiedzialności w odniesieniu do ludzi 
przynoszących dochody, jak pracownicy, dostawcy, konsumenci, do środowi-
ska naturalnego i szerszej społeczności sąsiedzkiej, na korzyść akcjonariuszy 
niezwiązanych ze specy-czną przestrzenią, a więc cieszących się nadzwyczajną 
mobilnością. Dzisiaj bowiem międzynarodowy rynek kapitałów oferuje bowiem 
wielką wolność działania. Jednak jest również prawdą, że szerzy świadomość 

13 Na temat społecznej odpowiedzialności przedsiębiorstwa zobacz więcej w: Fondare la re-
sponsabilita’ sociale d’impresa, red. H. Alford, F. Compagnoni, Roma 2008.

14 „Globalizacja z pewnością potrzebuje władzy, ponieważ stawia problem osiągnięcia glo-
balnego dobra wspólnego” (Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritate”, n. 57 (dalej: CV).



158 Ks. Tomasz Biedrzycki

konieczności większej odpowiedzialności społecznej przedsiębiorstwa (…), 
bardziej rozpowszechnia się przekonanie, że zarządzanie przedsiębiorstwem 
nie może uwzględniać jedynie interesów właścicieli, ale musi dbać o wszystkie 
inne kategorie podmiotów wnoszących wkład w życie przedsiębiorstwa: pra-
cowników, klientów, dostawców różnych składników produkcji i wspólnotę, 
z którą jest związane”15.

Właśnie bezpośrednią przyczyną kryzysu -nansowego z 20087 r. był doraź-
ny zysk dyrektorów banków w USA, którzy lekką ręką udzielali kredytów hipo-
tecznych wszystkim, bez względu na zdolność kredytową, z uwagi na prowizje, 
jakie z tego tytułu otrzymywali. Brak długofalowej perspektywy gospodarczej 
napędza chciwość kierującą się doraźnym zyskiem, co w dłuższej perspektywie 
jest zgubne dla gospodarki.

Jak zauważa Paul H. Dembinski, aby odbudować zaufanie na rynkach --
nansowych, aby ludzie na nowo chcieli inwestować pieniądze, trzeba zastąpić 
logikę chciwości logiką wierności konsumentowi, nawet kosztem mniejszych 
zysków16. Jeśli załamanie -nansowe z 2008 r. spowodowało straty tylko inwesto-
rów, a inwestujące instytucje i ich dyrektorzy mają się świetnie, to nie stwarza 
to poczucia bezpieczeństwa dla inwestorów. Raczej czują się oni wykorzystani.

Globalizacja napędzana chciwością jest drogą tylko do doraźnych zysków. 
Aby globalizacja przynosiła długofalowe zyski musi być oparta na wierności 
i solidarności.

Mocno zliberalizowany rynek kapitałów może skłaniać do myślenia, że in-
westowanie jest tylko faktem technicznym, a nie ludzkim i etycznym, jak za-
uważa Benedykt XVI. Kapitał zainwestowany za granicą może przynieść rów-
nież dobro. Jednak z uwagi na więzi społeczne i wymogi sprawiedliwości z nich 
wynikające trzeba brać pod uwagę fakt, że kapitał powinien przynosić korzyść 
przede wszystkim w miejscu, gdzie został wytworzony. Brak inwestowania go 
w miejscu jego wytworzenia przynosi szkody tym, którzy go wytworzyli17. Po-
dobnie rzecz się ma w krajach, do których kapitał migruje, aby taniej wytwa-
rzać. Jeśli zysków tam uzyskanych nie reinwestuje się w społeczność i w gospo-
darkę, która je wytwarza, a zyski i dywidendy są wyprowadzane na zewnątrz, 
to jest to wyzysk, który zubaża społeczeństwo. Jest on przejawem chciwości 
inwestorów, która nie dba o dobrostan społeczności i nie służy dobru wspól-
nemu, a w dalszej perspektywie nie służy także samym inwestorom. Sprawied-
liwość i długotrwały zysk wymagają, aby kapitał był inwestowany tam, gdzie 
jest wytwarzany.

„Trzeba unikać sytuacji, w której motyw lokowania zasobów -nanso-
wych byłby spekulatywny i ulegał pokusie szukania jedynie zysku na krótką 
metę, a nie był ukierunkowany również na podtrzymywanie przedsiębiorstwa 
na dłuższą metę, na jego posługę dla realnej ekonomii, a uwaga nie byłaby 

15 Tamże, n. 40.
16 Por. P. H. Dembinski, Finanse po zawale, Warszawa 2011, s. 194–198.
17 CV, n. 40.



15925 lat po encyklice „Sollicitudo rei socialis” Jana Pawła II

skierowana na promocję w sposób stosowny i odpowiedni, inicjatyw ekono-
micznych także w krajach potrzebujących rozwoju”18.

Trzeba pamiętać, że choć zglobalizowana ekonomia, jak zauważa papież, 
uprzywilejowuje logikę wymiany kontaktowej dóbr, usług, kapitałów, ludzi, 
to potrzebuje również uzupełnienia przez logikę polityczną – globalną politykę, 
dbającą o dobro wspólne całej ludzkości i przez logikę daru bez rekompensaty. 
Nie wszystko da się mierzyć korzyścią materialną. Istnieją również dobra nie-
materialne, które również są wartością19.

Pomimo pewnych zastrzeżeń wysuwanych pod adresem globalizacji, błę-
dem byłoby „ślepe sprzeciwianie się jej”20, jak pisze papież. Niewątpliwie 
stwarza ona wielkie możliwości globalizacji solidarności, trzeba tylko odnowy 
moralnej, by serce człowieka wyzwolić od chciwości, a uzdolnić do wierności 
i troski o dobro wszystkich i każdego, a nie tylko własne.

Pierwszą próbą globalizacji w dziejach ludzkości była budowa wieży Ba-
bel (Rdz 11, 1–9). Był to grzech pierworodny w wymiarze społecznym. Ludzie 
chcieli być samowystarczalni i uniezależnić się od Boga. To jednak wpycha 
człowieka w egoistyczną logikę życia dla siebie, która miesza języki. Każdy chce 
mówić „swoim własnym językiem” – tego, co jest dobre dla mnie, a nie językiem 
dobra wspólnego, językiem miłości – tego, co jest dobre dla wszystkich i dla 
każdego. To czyni budowę wieży niemożliwą. Globalizacja ma szansę powo-
dzenia tylko wówczas, gdy będziemy mówić wspólnym językiem, kierować się 
wspólnym dobrym, kierować się miłością.

Literatura

Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritate”, Rzym 2009.
Dembinski P. H., Finanse po zawale, Warszawa 2011.
Fondare la responsabilita’ sociale d’impresa, red. H. Alford, F. Compagnoni, Roma 2008. 

Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitido rei socialis”, Rzym 1987.
Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy Św. dla świata pracy, 12.06.1987 r., „L’Osserwatore 

Romano”, numer specjalny 1987, s. 63–64.
Paweł VI, Encyklika „Populorum progressio”, Rzym 1967.
Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska „Reconciliatio et paenitentia”, Rzym1984.
Jan Paweł II, Przemówienie do uczestników VII Sesji Plenarnej Papieskiej Akademii Nauk 

Społecznych, 27.04.2001 r., w: Jan Paweł II, Dzieła Zebrane, t. XIV, Homilie i prze-
mówienia okolicznościowe, Kraków 2010, s. 551–554.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje. Tekst 
Polski. Nowe Tłumaczenie, Poznań 2002, s. 526–605.

18 Tamże.
19 Tamże, nr 37.
20 Tamże, nr 42.



160 Ks. Tomasz Biedrzycki

25 years a¡er the encyclical  
Sollicitudo rei socialis by John Paul II

Summary

Qe article is an attempt to read anew John Paul’s II social encyclical Sollicitudo rei socia-
lis twenty -ve years a¡er its being written. Qe Encyclical deals with solidarity as a rule 
of social life – social virtue. Qe article shows -rst the origin of the pope’s thought, who 
transplants the lay rule of solidarity into the ground of the social teaching of the Church. 
Qe root of that thought is the social movement ”NSZZ Solidarity” which sprang into 
existence in Poland and which inspires the pope to write the encyclical about the global 
solidarity in the context of the division of the world into the rich North and the poor 
South. Looking at the above problem from the perspective of twenty -ve years, the 
above article tries to answer the question whether that striking division of the world 
increases or decreases. Has globalization become the tool of solidarity or exploitation? 
How should we, in the light of the above problems, see the present -nancial crisis, 
touching the rich world? Qat article is then the attempt to evaluate the phenomenon 
of globalization from the ethical point of view, showing its greatest threat, it carries with 
itself – the problem of delocalization of the capital.

Keywords: Benedict XVI, Caritas in veritate, delocalization, -nancial crisis, globali-
zation, John Paul II, solidarity, Sollicitudo rei socialis, social responsibility.



Andrzej Jan Chodubski

Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Gdański

O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu  
oraz instytucji życia publicznego

„Spotkanie dzisiejsze posiada wieloraką wymowę sym-
boliczną. Po raz pierwszy Papież przemawia do połączo-
nych izb polskiego Parlamentu, Papież Polak, w obecności 
władzy wykonawczej i władzy sądowniczej, przy udziale 
korpusu dyplomatycznego”.

Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej 
Polskiej, Warszawa, 11 czerwca 1999 r.

Streszczenie: Na podstawie wskazań Jana Pawła II skierowanych do pol-
skich parlamentarzystów można stwierdzić, że wyzwaniem współczesnej 
cywilizacji jest urzeczywistnianie uniwersalnych wartości: pokoju, soli-
darności, sprawiedliwości i wolności. W ich realizacji szczególne miejsce 
zajmuje jednostka ludzka osadzona w szerokiej panoramie człowieczeń-
stwa. W budowie nowej rzeczywistości cywilizacyjnej ważnym nakazem 
kulturowym jest pielęgnowanie dziedzictwa przeszłości oraz odnoszenie 
się do wyzwań przyszłości z nadzieją i ufnością. Ludzi życia publiczne-
go, w tym polityków oraz naukowców, czyni się podmiotami odpowie-
dzialnymi za budowę „dobra wspólnego”, za urzeczywistnianie wartości: 
wolności, sprawiedliwości, świata bardziej ludzkiego.

Słowa kluczowe: instytucjonalizacja społeczno-polityczna, Jan Paweł II, 
parlament, przemiany kulturowe i cywilizacyjne, przemiany polityczne, 
życie publiczne.

W nauczaniu Jana Pawła II dużą rolę odgrywają problemy dotyczące funkcjo-
nowania instytucji życia publicznego, wśród nich te dotyczące parlamentu, któ-
ry jest pierwotnym źródłem władzy politycznej w państwie.

Parlament zajmuje ważne miejsce w generowaniu postaw, zachowań kultu-
rowych w Polsce. Najstarszą jego formę stanowiły wiece. Były to zgromadzenia 
wolnej ludności, zwoływane przez księcia (panującego), na których rozstrzygano 
najważniejsze sprawy sądowe oraz udzielano poparcia dla prowadzonej przez 
niego polityki1. Wiece były instytucją urzeczywistniania wartości: wolności 

1 Por. Mistrza Wincentego Kronika polska, Warszawa 1974; J. Bardach, B. Leśnodorski, 
M. Pietrzak, Historia ustroju i prawa polskiego, Warszawa 1994, s. 63–64; Założenia ustrojowe, 

studia gdańskie
tom xxx



162 Andrzej Jan Chodubski

obywatelskiej, samorządności jednostki oraz grup społecznych zawierania 
kompromisów na zasadzie dobrowolności. Wartości te są istotnym elementem 
polskiej kultury politycznej2.

W rzeczywistości tworzenia się społeczeństwa stanowego, a w tym zdoby-
wania uprzywilejowanej pozycji przez szlachtę, dużą nośność ustrojową uzy-
skały sejmiki szlacheckie; były one podstawową instytucją szlacheckiego sa-
morządu lokalnego i jednocześnie głównym sposobem uczestnictwa szlachty 
w życiu politycznym państwa3.

Od XIV w. w warunkach jednoczenia się i centralizacji państwa zaczęło się 
ugruntowywać funkcjonowanie obok sejmików ziemskich także zjazdów pro-
wincjonalnych (małopolskiego w Nowym Mieście Korczynie i wielkopolskiego 
w Kole), zaś od końca XV w. zjazdu ogólnopaństwowego, nazywanego sejmem 
walnym bądź wielkim. W sejmie walnym brały udział 3 grupy reprezentantów: 
1) dostojnicy duchowni i świeccy (stanowiący tzw. radę królewską); 2) urzęd-
nicy ziemscy, nazywani później posłami ziemskimi; 3) szlachta niepiastująca 
urzędów, przedstawiciele rad miejskich oraz kapituł katedralnych. Na sejm 
walny mógł przybyć każdy szlachcic. Nie brał on jednak udziału w ściślejszych 
naradach, ale mógł aprobować przez aklamację podjęte uchwały. W procesie 
legislacyjnym główną rolę odgrywała rada królewska, złożona z arcybiskupów, 
biskupów, wojewodów, kasztelanów oraz innych dygnitarzy. Liczyła ona od 91 
do 96 osób4.

W 1493 r. król Jan Olbracht na sejmie walnym w Piotrkowie Trybunalskim 
doprowadził do przeobrażenia instytucji w dwuizbowe ciało parlamentarne, 
tj. senat (składający się z króla i jego rady) oraz Izby Poselskiej (składającej 
się z przedstawicieli sejmików prowincjonalnych, zwanych generalnymi, oraz 
ziemskich). Tworzyło ją ok. 167 osób. Początkowo w sejmie tym silną pozycję 
polityczną miał król. Przyjęła się nawet opinia, że król jest „stanem sejmującym”. 
Wskazywano, że są trzy „stany sejmujące”: król, senat i izba poselska. Parlament 
ten był zwoływany zwykle raz w roku, a od 1573 r. co dwa lata. Podejmowanie 
decyzji odbywało się za zgodą powszechną, zasadą jednomyślności. Jego ob-
rady kończyły się podejmowaniem uchwał zwanych konstytucjami, które były 

struktura i funkcjonowanie parlamentu, red. A. Gwiżdż, Warszawa 1997; Parlamentaryzm w świe-
cie współczesnym. Między ideą a rzeczywistością, red. T. Mołdawa, J. Zaleśny, Warszawa 2011.

2 Por. A. Chodubski, Tradycje polskich osiągnięć ustrojowych na tle cywilizacji zachodniej, 
w: Państwo. Demokracja. Samorząd. Księga jubileuszowa na sześćdziesięciopięciolecie Profesora 
Eugeniusza Zielińskiego, Warszawa 1999, s. 35–48; tenże, Tradycyjne wartości polskiej kultury 
politycznej a znaki cywilizacyjne współczesnych wyzwań globalnych, w: Poziomy aktywności Polski 
w środowisku międzynarodowym, red. T. Łoś-Nowak, A. Dudek, Legnica 2002, s. 132–146; tenże, 
Społeczeństwo obywatelskie a instytucjonalna rzeczywistość demokracji w jednoczącej się Europie, 
w: Społeczeństwo obywatelskie w Polsce a instytucjonalna rzeczywistość demokracji w jednoczącej 
się Europie, red. A. Chodubski, L. Kacprzak, Piła 2010, s. 15–26.

3 Por. W. Kriegseisen, Sejmiki Rzeczypospolitej szlacheckiej w XVII i XVIII wieku, Warszawa 
1991.

4 Tablice historyczne, opr. W. Mizerski, Warszawa 1996, s. 144.



163O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

drukowane, co uzasadniano potrzebą upowszechniania prawa wśród szlachty, 
stanowiącej ok. 10% ogółu społeczeństwa5.

Obrady parlamentu rozpoczynały się od uroczystego nabożeństwa. Po nim 
odbywało się powitanie króla przez posłów, a następnie kanclerz przedstawiał 
intencje króla, po czym zabierali głos senatorowie. Do 1572 r. obrady odbywały 
się w różnych miastach, m.in. w Piotrkowie Trybunalskim, Radomiu, Lublinie, 
Sandomierzu, Krakowie. Od 1572 r. – na Zamku Królewskim w Warszawie, 
a od 1673 r. co trzecie obrady odbywały się w Grodnie6.

Parlament odgrywał najważniejszą rolę w życiu publicznym Rzeczypospo-
litej: uchwalał ustawy i podatki, kontrolował skarb, określał główne kierunki 
polityki zagranicznej oraz kwestie wojenne (zwoływanie pospolitego ruszenia), 
nadawał szlachectwo; w 1573 r. zagwarantował pokój religijny oraz opiekę pań-
stwa dla różnowierców; sprawował sądy sejmowe; miał prawo łaski i amnestii.

W funkcjonowaniu instytucji duże znaczenie miały instrukcje sejmikowe, 
tj. wskazówki dawane (zwykle na piśmie) posłom przez sejmiki w celu przed-
stawiania na sejmie walnym; poseł zobowiązany był do ścisłego ich przestrzega-
nia; sejmiki wybierały od 1 do 6 posłów w zależności od wielkości i znaczenia 
danej ziemi czy województwa.

Narastające sprzeczności interesów politycznych, w tym powiązanych z rze-
czywistością międzynarodową, odbijały się z dużą siłą na funkcjonowaniu par-
lamentu, co wyrażało się zwłaszcza w zrywaniu obrad, a w ślad za tym osłabia-
niu władzy centralnej. Po raz pierwszy zerwanie obrad parlamentu nastąpiło 
w 1652 r., co wiązało się z nieuzyskaniem jednomyślności i pojawieniem się tzw. 
liberum veto („wolne nie pozwalam”). W okresie trzydziestoletniego panowania 
Augusta III tylko jeden sejm (koronacyjny) nie został zerwany. W tej sytuacji 
ujawniła się konieczność zreformowania instytucji. Zadane to podjęto w 1764 r. 
Wśród ważnych wyzwań był problem odstąpienia od instytucji liberum veto 
na rzecz decydowania zasadą większości głosów. Sprawa stała się pilna w 1773 r., 
gdy poseł nowogródzki Tadeusz Rejtan przez zasadę liberum veto próbował ze-
rwać obrady sejmu, mającego na celu wyrażenie zgody na I rozbiór Rzeczypospo-
litej. Nie mogąc zrealizować swego zamiaru, popełnił samobójstwo7.

W II połowie XVIII w. ład ustrojowy państwa określano w czasie obrad Sej-
mu. Wyjątkową rolę odegrał Sejm zwany wielkim (1788–1792)8. Uchwalił on 
w 1791 r. ustawę zasadniczą, zwaną Konstytucją 3 Maja9. Była to pierwsza usta-
wa zasadnicza w Europie, a druga w świecie (po uchwalonej 17 września 1787 r. 
w Stanach Zjednoczonych). Konieczność reform oraz doniosłość uchwalenia 
konstytucji 3 maja 1791 r. określono w preambule Ustawy Rządowej w słowach: 
„długim doświadczeniem poznawszy zadawnione rządu naszego wady, a chcąc 

5 Sejm Polski, Warszawa 2006, s. 3.
6 Por. Dzieje sejmu polskiego, red. J. Michalski, Warszawa 1984.
7 Por. R. Łaszewski, Sejm polski w latach 1764–1792, Warszawa 1973.
8 Por. Sejm Czteroletni i jego tradycje, red. J. Kowecki, Warszawa 1991.
9 Por. Konstytucja 3 Maja w tradycji i kulturze polskiej, red. A. Barszczewska-Krupa, Łódź 1991.



164 Andrzej Jan Chodubski

korzystać z pory, w jakiej się Europa znajduje, i z tej dogorywającej chwili, któ-
ra nas samych sobie wróciła, wolni od hańbiących obcej przemocy nakazów, 
ceniąc drożej nad życie, nad szczęśliwość osobistą egzystencję polityczną, nie-
podległość zewnętrzną i wolność wewnętrzną narodu, którego los w ręce nasze 
jest powierzony, chcąc na błogosławieństwo, na wdzięczność współczesnych 
i przyszłych pokoleń zasłużyć, mimo przeszkód, które w nas namiętności spra-
wować mogą, dla ocalenia ojczyzny naszej i jej granic, z największą stałością 
ducha Konstytucję uchwalamy i tę całkowicie za świętą, za niewzruszoną de-
klarujemy, dopóki by naród w czasie prawem przepisanym wyraźną wolą swoją 
uznał potrzeby odmienienia w niej jakiego artykułu”10.

Ustalając podstawy ustrojowe Rzeczypospolitej, wyraźnie wzmacniano wła-
dzę państwa, m.in. przez zniesienie liberum veto, prawa oporu, wolnej elekcji 
viritim, licznych przywilejów szlacheckich (tzw. artykułów henrykowskich), 
wprowadzenie dziedziczności tronu, stworzenie nowej formuły rządu (Straż 
Praw) oraz unowocześnienie administracji. Najważniejsze zagadnienia ustroju 
państwa zawarto w 11 artykułach. Umieszczone w konstytucji zapisy cechował 
realizm polityczny. W sferze ideowej nawiązywała ona do europejskich propo-
zycji oświeceniowych.

Nowy ład konstytucyjny wprowadzano przez ponad rok. Opozycja magna-
cka przez zawiązanie konfederacji zwanej targowicką (14 maja 1792 r.) spowo-
dowała obalenie konstytucji11.

Tradycje parlamentarne Polaków nie utraciły swej siły politycznej w okre-
sie rozbiorów państwa. Ulegały one mody-kacjom w zależności od warunków 
politycznych. W specy-cznych formach zaistniały w Księstwie Warszawskim, 
Królestwie Polskim oraz w rzeczywistości politycznej poszczególnych zaborów. 
Zdobyte doświadczenia parlamentarne okazały się istotne w kształtowaniu ob-
licza parlamentu po odzyskaniu 11 listopada 1918 r. niepodległości. W okresie 
międzywojennym, jak i po II wojnie światowej, parlament, ulegając różnym 
przeobrażeniom, pozostawał instytucją legitymizującą obraz życia ustrojowego. 
Obecny ład ustrojowy określa Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej uchwa-
lona 2 kwietnia 1997 r., zatwierdzona 25 maja 1997 r. w ogólnonarodowym 
referendum. Stanowi ona porządek ustrojowy, zwany demokracją parlamen-
tarną. Określa zasadę podziału władzy, ze wzmocnieniem pozycji władzy wy-
konawczej (rządu RP), zawiera katalog wolności, praw i obowiązków człowieka 
i obywatela.

Papież Jan Paweł II, goszcząc w parlamencie 11 czerwca 1999 r., wskazał: 
„Trudno w tej chwili nie wspomnieć o długiej, sięgającej XV w. historii polskiego 
Sejmu czy też o chlubnym świadectwie ustawodawczej mądrości naszych przod-
ków, jakim była Konstytucja 3 maja 1791 r. Dziś, w tym miejscu, w jakiś spo-
sób szczególny uświadamiamy sobie zasadniczą rolę, jaką w demokratycznym 

10 Konstytucja 3 Maja 1791. Statut Zgromadzenia Przyjaciół Konstytucji, Warszawa 1983, 
s. 81–82.

11 Por. Zarys historii Polski, red. J. Tazbir, Warszawa 1979, s. 359–361.



165O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

państwie spełnia sprawiedliwy porządek prawny, którego fundamentem zawsze 
i wszędzie winien być człowiek i pełna prawda o człowieku, jego niezbywalne 
prawa i prawa całej wspólnoty, której na imię naród”12. W przesłaniu tym za-
wiera się ważne przypomnienie, że obraz współczesności jest następstwem cało-
kształtu procesu historycznego, wytworzonych tradycji i postaw kształtujących 
psychikę narodową, która jest bardziej trwała niż instytucje polityczne i prawne. 
Odwoływanie się do dziedzictwa przeszłości, a w tym ładu instytucjonalnego 
stanowi „wstęp umożliwiający prawidłowe ujmowanie i rozumienie instytucji 
państwowych i prawa, kładąc nacisk na przemiany ich form i treści w czasie 
i przestrzeni; ukazując również dynamizm instytucji państwowych i systemu 
prawa, a także ich współzależności ze zjawiskami ekonomicznymi, stosunkami 
społecznymi i polityką”13.

W nauczaniu papieskim zwraca się uwagę na przeobrażanie się świata pod 
wpływem różnych wyzwań kulturowych i cywilizacyjnych, m.in. wskazuje się, 
że „Społeczeństwo, państwo, władza polityczna należą do rzeczy tego świata, 
zmiennych i zawsze podlegających udoskonaleniu. Żaden program społeczny 
nie stanowi nigdy Królestwa Bożego, to znaczy stanu eschatologicznej dosko-
nałości na ziemi. Mesjanizmy polityczne prowadzą najczęściej do najgorszych 
form tyranii. Struktury, jakie nadają sobie społeczeństwa, nie mają nigdy war-
tości najwyższej; nie mogą też same zapewnić wszystkich dóbr, których pragnie 
człowiek. W szczególności nie mogą one zastąpić jego sumienia ani zaspokoić 
potrzeby prawdy i absolutu”14.

Odnosząc się do istoty polityki Papież wskazał, że „racją bytu wszelkiej 
polityki jest służba dla człowieka, jest pełne troski i odpowiedzialności przy-
wracanie do istotnych spraw i zadań jego ziemskiego bytowania w społecznym 
tego bytowania wymiarze i zasięgu, gdzie ważą się sprawy dobra wspólnego, 
od którego zależy jednocześnie w sposób bardzo istotny dobro każdego”. Prze-
słanie to wyraził 2 października 1979 r. w Organizacji Narodów Zjednoczonych 
w Nowym Jorku. W przemówieniu wygłoszonym 4 listopada 2000 r. podczas 
jubileuszu parlamentarzystów i polityków w Watykanie określał polityka jako 
chrześcijanina, który uprawia politykę i pragnie czynić to „po chrześcijańsku” 
– działa bezinteresownie, nie szukając korzyści dla siebie ani dla swojego ugru-
powania czy partii, ale dla dobra wszystkich i każdego, a zatem przede wszyst-
kim tych, których sytuacja w społeczeństwie jest najtrudniejsza15. W Warszawie 
zaś wskazał: „Jest oczywiste, że troska o dobro wspólne winna być realizowana 
we wszystkich sektorach życia społecznego. W szczególny jednak sposób ta tro-
ska o dobro wspólne jest wymagana w dziedzinie polityki. Mam tu na myśli 

12 S. Sowiński, R. Zenderowski, Europa drogą Kościoła. Jan Paweł II o Europie i europejskości, 
Wrocław – Warszawa – Kraków 2003, s. 296.

13 J. Bardach, B. Leśnodorski, M. Pietrzak, dz. cyt., s. 7.
14 Przemówienie w Parlamencie Europejskim, w: S. Sowiński, R. Zenderowski, dz. cyt., s. 227–228.
15 Cuda Jana Pawła II. Na drodze do świętości, „Dziennik” (dodatek do „Dziennika Polska 

Europa Świat”) 2006, nr 2, s. 14.



166 Andrzej Jan Chodubski

tych, którzy oddają się całkowicie działalności politycznej jak i poszczególnych 
obywateli. Wykonywanie władzy politycznej, czy to we wspólnocie, czy to w in-
stytucjach reprezentujących państwo, powinno być o-arą służebną człowiekowi 
i społeczeństwu, nie zaś szukaniem własnych czy grupowych korzyści z pomi-
nięciem dobra wspólnego całego narodu”16.

Jan Paweł II politykę i polityków sytuował w kategoriach wielkiej odpowie-
dzialności. Ogłaszając 31 października 2000 r. św. Tomasza Morusa patronem 
rządzących i polityków, podkreślał: „Wiele racji przemawia za ogłoszeniem św. 
Tomasza Morusa patronem rządzących i polityków. Jedną z nich jest odczuwa-
na w środowisku polityki i administracji państwowej potrzeba wiarygodnych 
wzorców, które wskazywałyby drogę prawdy w obecnym momencie dziejowym, 
gdy mnożą się trudne wyzwania i trzeba podejmować bardzo odpowiedzial-
ne decyzje. Zupełnie nowe zjawiska ekonomiczne przekształcają dziś bowiem 
struktury społeczne, zdobycze naukowe w dziedzinie biotechnologii stwarzają 
coraz pilniejszą potrzebę obrony ludzkiego życia we wszystkich postaciach, 
zaś obietnice zbudowania nowego społeczeństwa łatwo znajdują posłuch za-
gubionej opinii publicznej, pilnie domagają się podjęcia stanowczych decyzji 
politycznych sprzyjających rodzinie, młodym, ludziom starszym i zepchniętym 
na margines. W takim kontekście warto odwołać się do przykładu św. Toma-
sza Morusa, który wyróżniał się niezłomną wiernością prawowitym władzom 
i instytucjom właśnie dlatego, że pragnął w ten sposób służyć nie władzy, ale 
najwyższemu ideałowi sprawiedliwości. Jego życie poucza nas, że rządzenie 
jest przede wszystkim praktykowaniem cnoty. Mając tak mocny fundament 
moralny, angielski mąż stanu swą działalnością publiczną służył człowiekowi, 
zwłaszcza słabemu i ubogiemu; rozstrzygał sporne kwestie, kierując się niezwy-
kłym umysłem sprawiedliwości; opiekował się rodziną i nie szczędził wysiłków 
w jej obronie; rozwijał wszechstronne kształcenie młodzieży. Głęboki dystans 
wobec zaszczytów i bogactw, pokora wsparta pogodnym i żartobliwym uspo-
sobieniem, trzeźwe spojrzenie na ludzką naturę i na ulotność sukcesów oraz 
trafność sądu zakorzenionego w wierze dały mu wewnętrzną moc i ufność, 
która wspierała go w przeciwnościach i w obliczu śmierci”17.

Mówiąc o organizacji życia politycznego, duże znaczenie przywiązywał Jan 
Paweł II do wartości wolności i demokracji. Odnosząc się do przemian ustro-
jowych, dokonujących się w Polsce od 1989 r., wskazywał: „Zdaję sobie sprawę 
z tego, że po długich latach braku pełnej suwerenności państwowej i autentycz-
nego życia publicznego nie jest rzeczą łatwą tworzenie nowego, demokratycz-
nego ładu i porządku instytucjonalnego. Dlatego na samym wstępie pragnę 
wyrazić radość ze spotkania właśnie tutaj, w miejscu, gdzie poprzez ustanowie-
nie prawa budowane są trwałe podwaliny funkcjonowania demokratycznego 
państwa i suwerennego w nim społeczeństwa (…). Wyzwania stojące przed de-
mokratycznym państwem domagają się solidarnej współpracy wszystkich ludzi 

16 Tamże.
17 Tamże, s. 14–15.



167O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

dobrej woli – niezależnie od opcji politycznej czy światopoglądu – wszystkich, 
którzy pragną razem tworzyć wspólne dobro Ojczyzny. Szanując właściwą ży-
ciu wspólny politycznej autonomię, trzeba pamiętać jednocześnie o tym, że nie 
może być ona rozumiana jako niezależność od zasad etycznych. Także państwa 
pluralistyczne nie mogą zrezygnować z norm etycznych w życiu publicznym”18.

Podzielając ideę budowy ładu demokratycznego, papież zwracał uwagę 
na jego niedostatki. W encyklice Evangelium vitae z 25 marca 1995 r. stwierdził: 
„W rzeczywistości demokracji nie można przeceniać, czyniąc z niej namiast-
kę moralności lub »cudowny środek« na niemoralność. Jest ona zasadniczo 
»porządkiem« i jako taka środkiem do celu, a nie celem. Charakter »moralny« 
demokracji nie ujawnia się samoczynnie, ale zależy od jej zgodności z pra-
wem moralnym, któremu musi być podporządkowana, podobnie jak każda 
inna działalność ludzka: zależy zatem od moralności celów, do których zmie-
rza, i środków, jakimi się posługuje; jeśli wartość demokracji jest dziś prawie 
powszechnie uznawana, to należy w tym widzieć pozytywny »znak czasów«, 
co również stwierdził wielokrotnie Urząd Nauczycielski Kościoła. Ale wartość 
demokracji rodzi się albo zanika wraz z wartościami, którą ona wyraża i po-
piera; do wartości podstawowych i koniecznych należy z pewnością godność 
każdej ludzkiej osoby, poszanowanie jej nienaruszalnych i niezbywalnych praw, 
a także uznanie »dobra wspólnego« za cel i kryterium rządzące życiem poli-
tycznym (…). Bez zakorzenienia w obiektywnej moralności nawet demokra-
cji nie można zapewnić trwałego pokoju (…). W systemach władzy opartych 
na zasadzie uczestnictwa regulowanie interesów odbywa się często na korzyść 
silniejszych, gdyż potra-ą oni skuteczniej sterować nie tylko mechanizmami 
władzy, ale także procesem kształtowania się zgodnej opinii. W takiej sytuacji 
demokracja łatwo staje się pustym słowem”19.

W pogłębionej re>eksji nad istotą i powołaniem demokracji Jan Paweł II 
stwierdził, że „Kościół docenia demokrację jako system, który zapewnia udział 
obywateli w decyzjach politycznych i rządzącym gwarantuje możliwość wyboru 
oraz kontrolowania własnych rządów, a także – kiedy należy to uczynić zastępo-
wanie ich w sposób pokojowy innymi (…). Autentyczna demokracja możliwa 
jest tylko państwie prawnym i w oparciu o poprawną koncepcję osoby ludz-
kiej. Wymaga ona spełnienia koniecznych warunków, jakich wymaga promo-
cja, zarówno poszczególnych osób, jak i podmiotowości społeczeństwa przez 
tworzenie struktur uczestnictwa oraz współodpowiedzialności. Dziś zwykło się 
twierdzić, że -lozo-ą i podstawą odpowiadającą demokratycznym formom po-
lityki są agnostycyzm i sceptyczny relatywizm, ci zaś, którzy żywią przekonanie, 
że znają prawdę i zdecydowanie za nią idą, nie są, z demokratycznego punktu 
widzenia, godni zaufania, nie godzą się bowiem z tym, że o prawdzie decyduje 
większość czy też, że prawda się zmienia w zależności od zmiennej równowagi 

18 Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej, w: S. Sowiński, R. Zenderowski, 
dz. cyt., s. 296–299.

19 Cuda Jana Pawła II…, 2007, nr 23, s. 14.



168 Andrzej Jan Chodubski

politycznej. W związku z tym należy zauważyć, że w sytuacji, w której nie ist-
nieje żadna ostateczna prawda, będąc przewodnikiem dla działalności politycz-
nej i nadając jej kierunek, łatwo o instrumentalizację idei i przekonań dla celów, 
jakie stawia sobie władza. Historia uczy, że demokracja bez wartości łatwo się 
przemienia w jawny lub zakamu>owany totalitaryzm”20. W polskim parlamen-
cie wskazywał: „Dziś, w tym miejscu, a jakiś szczególny sposób uświadamiamy 
sobie zasadniczą rolę, jaką w demokratycznym państwie spełnia sprawiedliwy 
porządek prawny, którego fundamentem zawsze i wszędzie winien być człowiek 
i pełna prawda o człowieku”21.

Wyjątkowe miejsce w przemówieniu do polskich parlamentarzystów zajął 
problem praw człowieka. Papież wskazywał m.in.: „W tegorocznym Orędziu 
na Światowy Dzień Pokoju napisałem: gdy troska o ochronę godności człowieka 
jest zasadą wiodącą, z której czerpiemy inspirację, i gdy wspólne dobro stano-
wi najważniejszy cel dążeń, zostają położone mocne i trwałe fundamenty pod 
budowę pokoju. Kiedy natomiast prawa człowieka są lekceważone lub deptane 
i gdy wbrew zasadom sprawiedliwości interesy partykularne stawia się wyżej 
niż dobro wspólne, wówczas zasiane zostaje ziarno nieuchronnej destabilizacji, 
buntu i przemocy. Mówi o tym również bardzo wyraźnie Konkordat między 
Stolica Apostolską i Rzeczypospolitą Polską w preambule: Fundamentem roz-
woju wolnego i demokratycznego społeczeństwa jest poszanowanie godności 
osoby ludzkiej i jej praw. Kościół w Polsce, który na przestrzeni całego powo-
jennego okresu panowania totalitarnego systemu wielokrotnie stawał w obronie 
praw człowieka i praw narodu, także i teraz, w warunkach demokracji, pragnie 
sprzyjać budowaniu życia społecznego, w tym również regulującego je porząd-
ku prawnego, na mocy podstaw etycznych. Temu celowi służy przede wszystkim 
wychowanie do odpowiedzialnego korzystania z wolności zarówno w jej wy-
miarze indywidualnym, jak i społecznym, a także – jeśli zachodzi taka potrzeba 
– przestrzeganie przed zagrożeniami, jakie mogą wynikać z redukcyjnych wizji 
istoty i powołania człowieka i jego godności. Należy to do ewangelicznej misji 
Kościoła, który w ten sposób wnosi swój specy-czny wkład w dzieło ochrony 
demokracji u samych jej źródeł”22.

Problem praw człowieka Jan Paweł II wyraźnie zaprezentował 20 lat przed 
wystąpieniem w polskim parlamencie, 4 marca 1979 r. w encyklice Redemptor 
hominis. Wskazywał: „Pokój sprowadza się w ostateczności do poszanowania 
nienaruszalnych praw człowieka – dziełem sprawiedliwości jest pokój – wojna 
zaś rodzi się z ich pogwałcenia i łączy się zawsze z większym jeszcze pogwałce-
niem tych praw. A jeśli prawa człowieka są gwałcone w warunkach pokojowych, 
to staje się to szczególnie dotkliwym i z punktu widzenia postępu niezrozu-
miałym przejawem walki z człowiekiem, czego nie sposób pogodzić z żad-
nym programem określającym siebie jako »humanistyczny«. A jakiż program 

20 Tamże.
21 Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej…, s. 296.
22 Tamże, s. 296–297.



169O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

społeczny, polityczny, cywilizacyjny, mógłby zrezygnować z takiego programu 
w dzisiejszym świecie, w którym nawet na gruncie przeciwstawnych sobie świa-
topoglądów nie wysuwa się zawsze człowieka na pierwszy plan. Jeśli przeto 
pomimo takich założeń prawa człowieka bywają na różny sposób gwałcone, 
jeśli w praktyce jesteśmy świadkami obozów koncentracyjnych, gwałtów, tortur, 
terroryzmu, a także różnorodnych dyskryminacji, to musi to być konsekwen-
cją innych przesłanek, które podkopują, a często niejako unicestwiają skutecz-
ność humanistycznych złożeń owych współczesnych programów i systemów. 
Nasuwa się wniosek o konieczności poddawania tychże stałej rewizji właśnie 
pod kątem obiektywnych i nienaruszalnych praw człowieka”23. Do przesłania 
zawartego w encyklice Jan Paweł II powrócił 7 czerwca 1979 r. w przemówieniu 
na terenie byłego obozu zagłady Auschwitz . Wskazał: „Czyż ktoś na świecie 
może się jeszcze dziwić, że papież, który tu, na tej ziemi urodził się i wycho-
wał, papież, który przeszedł na Stolicę Piotrową z Krakowa, z tej archidiecezji, 
na terenie której znajduje się obóz oświęcimski, że ten papież swą pierwszą 
encyklikę swego ponty-katu zaczął od słów Redemptor hominis – że poświęcił 
ją w całości sprawie człowieka, godności człowieka, zagrożeniom człowieka – 
prawom człowieka wreszcie! Niezbywalnym prawom, które tak łatwo mogą 
być podeptane i unicestwione (…) przez człowieka! Wystarczy ubrać go w inny 
mundur, uzbroić w aparat przemocy, środki zniszczenia, wystarczy narzucić mu 
ideologię, w której prawa człowieka są podporządkowane wymogom systemu 
(…) podporządkowanie bezwzględnie, tak że faktycznie nie istnieją”24.

Prawa człowieka papiezodnosił w polskiej rzeczywistości kulturowej 
do przemian ustrojowych zapoczątkowanych w sierpniu 1980 r. Przypominał: 
„Wszyscy zdajemy sobie sprawę z tego, że to dzisiejsze spotkanie w Parlamencie 
byłoby niemożliwe bez zdecydowanego sprzeciwu polskich robotników na Wy-
brzeżu w pamiętnym Sierpniu 1980 r. Nie byłoby możliwe bez »Solidarności«, 
która wybrała drogę pokojowej walki o prawa człowieka i narodu. Wybrała 
także zasadę, jakże powszechnie wtedy akceptowaną, że »nie ma wolności bez 
solidarności«: solidarności z drugim człowiekiem, solidarności przekraczającej 
różnego rodzaju bariery klasowe, światopoglądowe, kulturowe, a nawet geogra-
-czne, czego świadectwem była pamięć o losie naszych wschodnich sąsiadów. 
Konsekwencją wyboru takich właśnie pokojowych metod walki o społeczeń-
stwo wolnych obywateli o demokratyczne państwo były – mimo cierpień, o-ar 
i upokorzeń stanu wojennego i lat następnych – wydarzenia roku 1989, które 
zapoczątkowały wielkie zmiany polityczne i społeczne w Polsce i Europie”25.

W nauczaniu tym ważne miejsce zajmował problem kształtowania dobra 
wspólnego. W przemówieniu do parlamentarzystów Jan Paweł II podkreślał: 
„Służba narodowi musi być ukierunkowana na dobro wspólne, które zabez-
piecza dobro każdego obywatela. Sobór Watykański II wypowiada się na ten 

23 Redemptor hominis, nr 17.
24 Cuda Jana Pawła II…, 2006, nr 14, s. 14.
25 Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej…, s. 297.



170 Andrzej Jan Chodubski

temat bardzo jasno: Wspólnota polityczna istnieje (…) dla dobra wspólnego, 
w którym znajduje ona pełne uzasadnienie i sens i z którego bierze swoje pier-
wotne i sobie właściwe prawo. Dobro zaś wspólne obejmuje sumę tych wa-
runków życia społecznego, dzięki którym jednostki, rodziny i zrzeszenia mogą 
pełniej i łatwiej osiągnąć swoją własną doskonałość (…). Porządek zatem spo-
łeczny i jego rozwój winien być nastawiony nieustannie na dobro osób, po-
nieważ od ich porządku winien być uzależniony porządek rzeczy, a nie na od-
wrót (…). Porządek ów stale trzeba rozwijać, opierać na prawdzie, budować 
w sprawiedliwości, ożywiać miłością; w wolności zaś powinno się odnajdywać 
coraz pełniej ludzką równowagę. W polskiej tradycji nie brakuje wzorców ży-
cia poświęconego całkowicie dobru wspólnemu naszego narodu. Te przykłady 
odwagi i pokory u wielu Polaków, którzy bezinteresownie i z poświęceniem ra-
towali Ojczyznę, gdy była ona poddawana najcięższym próbom. Jest oczywiste, 
że troska o dobro wspólne winna być realizowana przez wszystkich obywateli 
i winna się przejawiać we wszystkich sektorach życia społecznego. W szcze-
gólny jednak sposób ta troska o dobro wspólne jest wymagana w dziedzinie 
polityki. Mam tu na myśli tych, którzy oddają się całkowicie działalności poli-
tycznej, jak i poszczególnych obywateli. Wykonywanie władzy politycznej, czy 
to we wspólnocie, czy to w instytucjach reprezentujących państwo, powinno 
być o-arną służbą człowiekowi i społeczeństwu, nie zaś szukaniem własnych 
czy grupowych korzyści z pominięciem dobra całego narodu. Pragnę przypo-
mnieć w tym miejscu Kazania Sejmowe księdza Piotra Skargi i jego żarliwe 
wezwanie skierowane do senatorów i posłów I Rzeczypospolitej: »Miejcie wspa-
niałe i szerokie serce (…). Nie cieśnijcie ani kurczcie miłości w swoich domach 
i pojedynkowych pożytkach, nie zamykajcie jej w komorach i skarbnicach swo-
ich! Niech się na lud wszytek z was, gór wysokich, jako rzeka w równe pola 
wylewa! (…) Kto ojczyźnie swej służy, sam sobie służy; bo w niej jego wszystko 
się dobre (…) zamyka« (Kazanie drugie O miłości ku Ojczyźnie). Takiej posta-
wy, przenikniętej duchem służby wspólnemu dobru, Kościół oczekuje przede 
wszystkim od katolików świeckich. Oto cytat z adhortacji Christi&deles laici 
»Nie mogą oni rezygnować z udziału w polityce, czyli w różnego rodzaju dzia-
łalności gospodarczej, społecznej i prawodawczej, która w sposób organiczny 
służy wzrastaniu wspólnego dobra«. Wraz ze wszystkimi ludźmi mają przepajać 
duchem Ewangelii rzeczywistości ludzkie, wnosząc w ten sposób swój specy-
-czny wkład w pomnażanie dobra wspólnego. Jest to ich obowiązek sumienia 
wynikający z chrześcijańskiego powołania”26.

W urzeczywistnianiu wartości, w tym politycznych, papież zwracał uwa-
gę na wyzwania stojące przed światem nauki. Na spotkaniu 7 czerwca 1999 r. 
z rektorami wyższych uczelni w Toruniu przypomniał: „Stoją dzisiaj przed na-
uką – a w tym także przed polską nauką – wielkie wyzwania. Niebywały rozwój 
nauk i postęp techniczny rodzi fundamentalne pytania o granice eksperymentu, 

26 Tamże, s. 298–299.



171O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

o sens i kierunki rozwoju technicznego, o granice ingerencji człowieka w przy-
rodę i środowisko naturalne. Postęp ten jest zarazem źródłem fascynacji jak 
i lęku. Człowiek coraz częściej lęka się wytworów własnego rozumu i własnej 
wolności. Czuje się zagrożony. Dlatego tak ważne jest dzisiaj przypominanie 
sobie tej podstawowej prawdy, że świat jest darem Boga Stwórcy, który jest 
Miłością, a człowiek-stworzenie jest powołany do tego, aby był roztropnym 
i odpowiedzialnym gospodarzem w świecie natury, a nie jego bezmyślnym 
niszczycielem (…). Troska o sumienie moralne i o poczucie odpowiedzial-
ności za człowieka ze strony ludzi nauki urastają dziś do rangi podstawowych 
imperatywów. To właśnie na tym poziomie decydują się zarówno losy nauki 
współczesnej, jak i w pewnym sensie losy całej ludzkości”27.

W swym nauczaniu Jan Paweł II przeciwstawiał się próbom oddzielenia wiary 
i nauki. Przekonywał, że nie pozostają one w opozycji, ale są płaszczyznami, 
które przebiegają niezależnie od siebie, stanowiąc dwa skrzydła, na których 
człowiek wzbija się ku wyżynom duchowym. Wskazywał intelektualistom, aby 
przeciwstawiali się nihilizmowi i fundamentalizmowi.

W przemówieniu do polskich parlamentarzystów papież wskazał na potrzebę 
sytuowania się państwa w ładzie europejskim. Przekonywał: „Dlatego Kościół 
przestrzega przed redukowaniem wizji zjednoczonej Europy wyłącznie do jej 
aspektów ekonomicznych, politycznych oraz przed bezkrytycznym stosunkiem 
do konsumpcyjnego modelu życia. Nową jakość Europy, jeżeli chcemy, by była 
ona trwała, winniśmy budować na tych duchowych wartościach, które ją kiedyś 
ukształtowały, z uwzględnieniem bogactwa i różnorodności kultur i tradycji po-
szczególnych narodów. Ma to być bowiem wielka Europejska Wspólnota Ducha. 
Również w tym miejscu ponawiam mój apel, skierowany do Starego Kontynentu: 
»Europo, otwórz drzwi Chrystusowi!«. Przy okazji dzisiejszego spotkania pragnę 
jeszcze raz wyrazić moje uznanie dla podejmowanych konsekwentnie i solidarnie 
wysiłków, których celem, od chwili odzyskania suwerenności, jest poszukiwanie 
i utrwalenie należnego i bezpiecznego miejsca Polski w jednoczącej się Europie 
i świecie. Polska ma pełne prawo, aby uczestniczyć w ogólnym procesie postępu 
i rozwoju świata, zwłaszcza Europy. Integracja Polski z Unią Europejską jest od sa-
mego początku wspierana przez Stolicę Apostolską. Doświadczenie dziejowe, ja-
kie posiada Naród Polski, jego bogactwo duchowe i kulturowe mogą skutecznie 
przyczynić się do ogólnego dobra całej rodziny ludzkiej, zwłaszcza do umocnienia 
pokoju i bezpieczeństwa w Europie”28. Zwracając uwagę na kierunki przeobrażeń 
europejskich, a w tym zwłaszcza polskich, Jan Paweł II wskazał „Sytuacja ta niesie 
dla polityków, dla ludzi nauki i kultury i dla wszystkich chrześcijan pilną potrzebę 
nowych działań służących integracji Europy (…). Kościół powołany do troski 
o duchowy wzrost człowieka jako istoty społecznej, wnosił w europejską kulturę 
jednolity zbiór wartości”29.

27 Cuda Jana Pawła II…, 2006, nr 12, s. 15.
28 Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej…, s. 300–301.
29 Tamże, s. 300.



172 Andrzej Jan Chodubski

Wskazując na miejsce Polski w Europie, papież nieraz podkreślał: „Nie 
musimy do niej (Europy – przyp. A.Ch.) wchodzić, ponieważ ją tworzyliśmy, 
i tworzymy ją z większym jeszcze trudem aniżeli ci, którym się przypisuje albo 
którzy sobie przypisują patent na europejskość”30, czy też „Słuszne jest dążenie 
do tego, aby Polska miała swe należne miejsce w ramach politycznych i ekono-
micznych struktur zjednoczonej Europy. Trzeba jednak, aby zaistniała w nich 
jako państwo, które ma swoje oblicze duchowe i kulturalne, swoją niezbywalną 
tradycję historyczną związaną od zarania dziejów z chrześcijaństwem. Tej tra-
dycji, tej narodowej tożsamości Polska nie może się wyzbyć. Stając się człon-
kiem Wspólnoty Europejskiej, Rzeczpospolita Polska nie może tracić niczego 
ze swych dóbr materialnych i duchowych, których za cenę krwi broniły poko-
lenia naszych przodków”31.

Myśl przewodnią wystąpienia papieża 11 czerwca 1999 r. przed polskimi 
parlamentarzystami stanowiła kategoria przemian politycznych. Wyrażał ją m.
in. w słowach: „Składam dzięki Panu (…) za obecny kształt polskich przemian, 
za świadectwo godności, za świadectwo godności i duchowej niezłomności tych 
wszystkich, którzy w tamtych trudnych dniach byli zjednoczeni tą samą troską 
o prawa człowieka, tą samą świadomością, iż można życie w naszej Ojczyźnie 
uczynić lepszym, bardziej ludzkim. (…) Niech nam w tej re>eksji pomoże przy-
wołanie na pamięć jakże licznych w ciągu ostatnich dwu stuleci heroicznych 
świadectw polskiego dążenia ku własnemu suwerennemu państwu, które dla 
wielu pokoleń naszych Rodaków istniało jedynie w marzeniach, w przekazach 
rodzinnych, w modlitwie. (…) Te historyczne przemiany zapisały się w dzie-
jach współczesnych jako przykład i nauka, iż w dążeniu ku wielkim celom życia 
zbiorowego człowiek, krocząc swym historycznym szlakiem, może wybrać dro-
gę najwyższych aspiracji ludzkiego ducha… Pamięć o moralnych przesłaniach 
»Solidarności«, a także o naszych, jakże często tragicznych doświadczeniach 
historycznych, winna dziś oddziaływać w większym stopniu na jakość życia 
zbiorowego, na styl uprawiania polityki czy jakiejkolwiek działalności poli-
tycznej, zwłaszcza takiej, która jest sprawowana na mocy społecznego wyboru 
i zaufania. (…) Dzieląc radość z pozytywnych przemian, jakie dokonują się 
w Polsce na naszych oczach, winniśmy sobie również uświadomić, że w wol-
nym społeczeństwie muszą istnieć wartości zabezpieczające najwyższe dobro 
całego człowieka. Wszelkie przemiany ekonomiczne mają służyć kształtowaniu 
świata bardziej ludzkiego i sprawiedliwego”32.

Na podstawie myśli zawartych w nauczaniu Jana Pawła II skierowanym 
do polskich parlamentarzystów można stwierdzić:

30 Homilia w czasie Mszy świętej odprawionej na lotnisku aeroklubu, Włocławek, 7 czerwca 
1991, w: S. Sowiński, R. Zenderowski, dz. cyt., s. 253.

31 Przemówienie podczas składania listów uwierzytelniających przez Ambasador Polski przy 
Stolicy Apostolskiej Hannę Suchocką, Watykan, 3 grudnia 2001, w: S. Sowiński, R. Zenderowski, 
dz. cyt., s. 303–304.

32 Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej…, s. 295–301.



173O nauczaniu Jana Pawła II dotyczącym parlamentu oraz…

1. Wyzwaniem współczesnej cywilizacji jest urzeczywistnianie uniwersalnych 
wartości: pokoju, solidarności, sprawiedliwości i wolności. W ich realizacji 
szczególne miejsce zajmuje człowiek postrzegany w szerokiej panoramie 
człowieczeństwa;

2. W budowie nowej rzeczywistości cywilizacyjnej ważnym nakazem kulturo-
wym jest pielęgnowanie dziedzictwa przeszłości oraz odnoszenie się do wy-
zwań przyszłości z nadzieją i ufnością;

3. Generowanie nowej rzeczywistości jest powinnością polityki i polityków. 
W sferze tej szczególne instytucjonalne miejsce zajmuje parlamentaryzm. 
W Polsce spoczywają na parlamencie wyjątkowo ważne cele i zadania;

4. We współczesnym kształtowaniu życia społeczno-politycznego dużą noś-
ność mają wartości demokratyczne. Obok ich treści ideowej ważne jest ich 
urzeczywistnianie w życiu kulturowo-cywilizacyjnym;

5. Ludzi życia publicznego, w tym polityków oraz naukowców, czyni się pod-
miotami odpowiedzialnymi za budowę „dobra wspólnego”, za urzeczywist-
nianie wartości: wolności, sprawiedliwości, świata bardziej ludzkiego.

Literatura

Bardach J., Leśnodorski B., Pietrzak M., Historia ustroju i prawa polskiego, Warszawa 
1994.

Chodubski A., Społeczeństwo obywatelskie a instytucjonalna rzeczywistość demokracji 
w jednoczącej się Europie, w: Społeczeństwo obywatelskie w Polsce a instytucjonalna 
rzeczywistość demokracji w jednoczącej się Europie, red. A. Chodubski, L. Kacprzak, 
Piła 2010.

Chodubski A., Tradycje polskich osiągnięć ustrojowych na tle cywilizacji zachodniej, 
w: Państwo. Demokracja. Samorząd. Księga jubileuszowa na sześćdziesięciopięcio-
lecie Profesora Eugeniusza Zielińskiego, Warszawa 1999.

Chodubski A., Tradycyjne wartości polskiej kultury politycznej a znaki cywilizacyjne 
współczesnych wyzwań globalnych, w: Poziomy aktywności Polski w środowisku mię-
dzynarodowym, red. T. Łoś-Nowak, A. Dudek, Legnica 2002.

Cuda Jana Pawła II. Na drodze do świętości, „Dziennik” (dodatek do „Dziennika Polska 
Europa Świat”) 2006, nr 2.

Cuda Jana Pawła II. Na drodze do świętości, „Dziennik” (dodatek do „Dziennika Polska 
Europa Świat”) 2006, nr 12.

Cuda Jana Pawła II. Na drodze do świętości, „Dziennik” (dodatek do „Dziennika Polska 
Europa Świat”) 2006, nr 14.

Cuda Jana Pawła II. Na drodze do świętości, „Dziennik” (dodatek do „Dziennika Polska 
Europa Świat”) 2007, nr 23.

Dzieje sejmu polskiego, red. J. Michalski, Warszawa 1984.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Warszawa 2007.
Konstytucja 3 Maja 1791. Statut Zgromadzenia Przyjaciół Konstytucji, Warszawa 1983.
Konstytucja 3 Maja w tradycji i kulturze polskiej, red. A. Barszczewska-Krupa, Łódź 

1991.



174 Andrzej Jan Chodubski

Kriegseisen W., Sejmiki Rzeczypospolitej szlacheckiej w XVII i XVIII wieku, Warszawa 
1991.

Łaszewski R., Sejm polski w latach 1764–1792, Warszawa 1973.
Mistrza Wincentego Kronika polska, Warszawa 1974.
Parlamentaryzm w świecie współczesnym. Między ideą a rzeczywistością, red. T. Mołda-

wa, J. Zaleśny, Warszawa 2011.
Sejm Czteroletni i jego tradycje, red. J. Kowecki, Warszawa 1991.
Sejm Polski, Warszawa 2006.
Sowiński S., Zenderowski R., Europa drogą Kościoła. Jan Paweł II o Europie i europej-

skości, Wrocław – Warszawa – Kraków 2003.
Tablice historyczne, opr. W. Mizerski, Warszawa 1996.
Założenia ustrojowe, struktura i funkcjonowanie parlamentu, red. A. Gwiżdż, Warszawa 

1997.
Zarys historii Polski, red. J. Tazbir, Warszawa 1979.

About John Paul’s II teaching dealing with parliament  
and public life institutions

Summary 

It can be stated on the basis of John Paul’s II indications directed to Polish members of 
parliament that the challenge of contemporary civilization is realizing universal values: 
peace, solidarity, justice and freedom. A human being placed in the broad panorama 
of the society takes a special place in its realization. An important cultural dictate in 
building the new reality is caring for the heritage of the past and relating to the chal-
lenges of the future with hope and trust. People of public life, including politicians and 
scientists are made responsible subjects for building the ”common good”, for making 
real the values: freedom, justice, more human world.

Keywords: changes of culture and civilization, John Paul II, parliament, political 
changes, public life, social-political institutionalization.

.



Ks. Marek Żmudziński

Wydział Teologii
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski
w Olsztynie

Jan Paweł II – Pontifex Maximus 
dialogu międzyreligijnego

Streszczenie: Dialog jest pojęciem, które po Soborze Watykańskim II 
wyznaczyło kierunki poszukiwań teologicznych i duszpasterskich. Pon-
ty-kat Jana Pawła II był z całą pewnością czasem, w którym szeroko po-
jęty dialog stał się codziennym wymiarem eklezjalnej aktywności. Uży-
ta w tytule niniejszego artykułu nazwa Pontifex Maximus, (Najwyższy 
Budowniczy mostów) wskazuje na najwyższą godność Biskupa Rzymu 
w wymiarze kapłańskim, ale też na jego zdeterminowanie w dialogu 
międzyludzkim, rozumianym jako dialog ekumeniczny, międzyreligij-
ny i kulturowy. Papież Jan Paweł II był więc kontynuatorem soborowego 
dynamizmu, dając jednocześnie pogłębione podstawy dialogu oraz dys-
kredytując wszystkie jego wypaczenia. Wskazywał właściwe formy dia-
logu i wyznaczał zadania poszczególnym członkom wspólnoty Kościo-
ła. Wobec przedstawicieli innych religii wysuwał propozycje płaszczyzn 
spotkania i je inicjował. Świadczą o tym chociażby najbardziej spektaku-
larne wydarzenia, jak wizyta w rzymskiej synagodze czy Światowy Dzień 
Modlitwy o Pokój w Asyżu.

Słowa kluczowe: dialog, Jan Paweł II, Kościół, kultura, pokój, religia, 
zbawienie.

Wstęp

Wielość religii i kultur jest faktem, który w globalizującym się świecie inspiru-
je do re>eksji naukowej, ale też generuje praktyczne działanie, którego celem 
jest troska o przyszłość człowieka i świata. W przestrzeni religijnej i eklezjal-
nej symbolem takiej aktywności od wielu lat stał się Asyż. 27 października 
2011 roku papież Benedykt XVI zaprosił ok. 300 przedstawicieli różnych reli-
gii i wyznań chrześcijańskich na „Dzień re>eksji, dialogu i modlitwy o pokój 
i sprawiedliwość na świecie”. Stało się to dokładnie w 25. rocznicę historyczne-
go spotkania przedstawicieli różnych religii, zaproszonych przez Jana Pawła II 
do Asyżu na modlitwę o pokój. Osobistą obecność papieża należy widzieć jako 
świadectwo odpowiedzialności Najwyższego Pasterza Kościoła powszechnego 

studia gdańskie
tom xxx



176 Ks. Marek Żmudziński

nie tylko za przynależących i przyporządkowanych doń, ale za wszystkich ludzi 
dobrej woli1.

W przekonaniu Benedykta XVI spotkanie powinno sprzyjać dialogowi 
między ludźmi o różnej przynależności religijnej i przynieść promień światła 
zdolny oświetlić umysły i serca wszystkich ludzi, aby uraza ustąpiła przed prze-
baczeniem, podział przed pojednaniem, nienawiść przed miłością, przemoc 
przed łagodnością, a na świecie zapanował pokój. Zaś wszystkim członkom 
Kościoła papież wyznaczył zadanie: „jako chrześcijanie chcemy prosić Boga 
o dar pokoju, pragniemy Go błagać, aby uczynił nas narzędziami swego pokoju 
w świecie wciąż rozdartym przez nienawiść, podziały, egoizm, przez wojnę”2.

Taka postawa powinna być znakiem zaangażowania Kościoła w najogólniej 
pojęty dialog międzyludzki, który jest jednocześnie zaangażowaniem misyjnym 
i ewangelizacyjnym. Nauczanie Soboru Watykańskiego II, wskazujące na moż-
liwość zbawienia poza Kościołem widzialnym3 i potrzebę dialogu z religiami 
niechrześcijańskimi4, wprowadziło radykalny przełom w świadomości Koś-
cioła oraz wpłynęło na zasadniczą zmianę relacji Kościoła do świata i obec-
nych w nim innych religii5. Kluczowym pojęciem promującym te przemiany 
w re>eksji teologicznej i praktyce stał się dialog6. Określenie to „będące normą 

1 E. Sakowicz, Znak Asyżu, „Nasz Dziennik” z dn. 27 października 2011, s. 2.
2 Benedykt XVI, Asyż ma sprzyjać dialogowi. Przemówienie na Audiencji Generalnej 26.10.2011, 

http://info.wiara.pl/doc/994206.Papiez-Asyz-ma-sprzyjac-dialogowi (odczyt z dn. 20 marca 2012).
3 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium”, w: Sobór Waty-

kański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Florkowski, Poznań 1967, n. 16; Sobór 
Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium et spes”, w: So-
bór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Florkowski, Poznań 1967, n. 
22. 92; Sobór Watykański II, Dekret o działalności misyjnej Kościoła „Ad gentes divinitus”, w: Sobór 
Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Florkowski, Poznań 1967, n. 7.

4 Należy wskazać w całości na Deklarację o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich 
„Nostra aetate” (w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, 
E. Florkowski, Poznań 1967).

5 Stosunek Kościoła do religii niechrześcijańskich ukształtowany w tradycji przedsoborowej cha-
rakteryzuje się przede wszystkim świadomością zdecydowanej wyższości nad innymi religiami z ty-
tułu swego boskiego pochodzenia oraz pełni prawdy i łaski. Związane jest z tym poczucie całkowitej 
wystarczalności w zakresie życia religijnego i negatywna ocena tych wartości i możliwości w innych 
religiach. Wynika zaś z tego żarliwy prozelityzm, usiłujący wszystkimi możliwymi środkami prze-
kazać innym wyznawcom posiadane skarby nadprzyrodzonej prawdy i łaski. Szerzej na ten temat 
zob. S. Nagy. Wprowadzenie do Deklaracji o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich. w: Sobór 
Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Florkowski, Poznań 1967, s. 328.

6 W omawianym kontekście termin ten można pojmować trojako: „oznacza wzajemną ko-
munikację dla osiągnięcia określonego wspólnego celu (…). Postawa szacunku i przyjaźni, która 
przenika albo powinna przenikać wszystkie działania składające się na posłannictwo ewangeliza-
cyjne Kościoła (…). Całokształt relacji między religiami, relacji pozytywnych i konstruktywnych, 
z osobami i wspólnotami różnych wierzeń w celu wzajemnego poznania i wzbogacania jednych 
poprzez drugich, w całkowitym wszakże posłuszeństwie prawdzie i w szacunku dla wolności 
każdego”. Dialogus et predicatio. Dokument Rady Biskupów ds. Dialogu Międzyreligijnego oraz 
Kongregacji Ewangelizacji Narodów 1991. Cyt. za: M. Zago, Dialog międzyreligijny, w: Kościół 
Misyjny. Podstawowe studium misjologii, red. S. Karotempler, Warszawa 1997, s. 115.



177Jan Paweł II – „Pontifex Maximus” dialogu międzyreligijnego

i ideałem”7 w konsekwencji spowodowało uznanie pluralizmu religijnego jako 
zjawiska stałego i zwyczajnego. Od tej pory więc dialog opisuje całokształt 
pozytywnych i konstruktywnych stosunków międzywyznaniowych z osoba-
mi i wspólnotami niechrześcijańskimi, mającymi na celu wzajemne poznanie 
i obopólne ubogacenie8.

Niebagatelny wpływ na taką sytuację miał papież Paweł VI, ogłaszając jesz-
cze w trakcie trwania Soboru encyklikę Ecclesiam suam, nazywaną przez nie-
których „wielką kartą dialogu”9. Jego spotkania z żydowskimi i islamskimi 
przywódcami w Ziemi Świętej oraz z przedstawicielami wyznawców hindu-
izmu w Bombaju to początek nowej praktyki sprawowania urzędu Następcy 
św. Piotra. Instytucjonalnym znakiem tego przełomu stał się utworzony przez 
tego Papieża w roku 1964 Sekretariat dla Niechrześcijan10. Stał się on narzę-
dziem poszukiwania metod i dróg autentycznego dialogu z niechrześcijanami. 
Konstytucja Regimini Ecclesiae upatrywała jego rolę w tym, aby „niechrześci-
janie byli poznawani i słusznie szanowani przez chrześcijan i by niechrześci-
janie ze swej strony mogli w odpowiedni sposób poznać i darzyć szacunkiem 
chrześcijańską doktrynę i chrześcijańskie życie”11.

Jan Paweł II inspiratorem dialogu

Ponty-kat Jana Pawła II był z całą pewnością czasem, w którym szeroko po-
jęty dialog stał się codziennym wymiarem eklezjalnej aktywności. Użyta w ty-
tule niniejszego artykułu nazwa Pontifex Maximus12 (Najwyższy Budowniczy 

7 Dokument Sekretariatu dla Niechrześcijan poświęcony zagadnieniom dialogu i misji. Po-
stawa Kościoła wobec wyznawców innych religii. 10.06.1984, „L’Osservatore Romano” (wyd. pol-
skie) 1984 nr 7, s. 1 (dalej: OsRomPol).

8 Por. tamże.
9 M. Zago, dz. cyt., s. 116.

10 Sekretariat dla Niechrześcijan wyłoniony został z Kongregacji Ewangelizacji Narodów, zaś 
w czerwcu 1988 r. przekształcony w Papieską Radę ds. Dialogu Międzyreligijnego.

11 Paweł VI, Konstytucja „Regimini Ecclesiae Universae”, „Acta Apostolicae Sedis” 1967 nr 36, 
s. 919–920.

12 Pontifex (budowniczy mostów) to nazwa, która jest rdzeniem innej frazy tytułów pryma-
cjalnych, ukazujących kapłańską godność papieża. Gdy się pojawiła (IV w.), była synonimem 
biskupa. Odnieść ją należy do określenia Pontifex Maximus (Najwyższy Kapłan), który wywodzi 
się wprost z pogańskiej tradycji rzymskiej – taki tytuł nosili kapłani stojący na czele kolegium 
kapłańskiego, zaś od ustanowienia Cesarstwa Rzymskiego tytuł ten nosili cesarze jako zwierzch-
nicy religijni. Zrzekli się go w 382 r. cesarze Gracjan i Teodozjusz. Podkreślenia godnym jest 
fakt, że tytułu tego nigdy nie używali w stosunku do siebie papieże. Bowiem dopiero w XV w., 
w związku z odkryciem przez ówczesnych humanistów pomników starożytności, zaczęto tytuł 
ten umieszczać na nagrobkach papieży oraz na monumentach i w biogra-ach im poświęco-
nych. Przykładowo na Soborze Lateraneńskim V posługiwano się nim w skierowanych do pa-
pieża przemówieniach. Należy dodać, że tytułu tego użył już Tertulian na określenie papieża 
św. Kaliksta I, ale w formie ironicznej, stąd nie można go traktować jako o-cjalnego określenia 
z tamtego czasu.



178 Ks. Marek Żmudziński

Mostów) wskazuje na najwyższą godność Biskupa Rzymu w wymiarze kapłań-
skim, ale też na jego nakierowanie na dialog międzyludzki, rozumiany jako 
dialog ekumeniczny, międzyreligijny i kulturowy. Papież Jan Paweł II był więc 
kontynuatorem owego dialogalnego dynamizmu, zainicjowanego na Soborze 
Watykańskim II, dając jednocześnie pogłębione podstawy dialogu13, dyskredy-
tując wszystkie jego wypaczenia. Wskazywał też właściwe formy dialogu i wy-
znaczał zadania poszczególnym członkom wspólnoty Kościoła. Wobec przed-
stawicieli innych religii wysuwał propozycje płaszczyzn spotkania i je inicjował. 
Świadczą o tym chociażby najbardziej spektakularne wydarzenia, jak wizyta 
w rzymskiej synagodze czy Światowy Dzień Modlitwy o Pokój w Asyżu, o któ-
rym wspomniano na początku. Oczywiście papieska posługa – jego nauczanie 
czy też pasterskie decyzje wynikające formalnie z prymatu – mogły dotyczyć 
w tym wypadku członków Kościoła. W stosunku bowiem do wyznawców in-
nych religii o prymacie można mówić jedynie pośrednio, jako o rzeczywistości 
wskazującej najwyższą rangę osoby będącej Głową Kościoła, a jednocześnie 
podmiotem i partnerem toczonego dialogu. Prymat nie zakłada więc w tym 
wypadku żadnych zobowiązań ze strony niechrześcijańskiej.

W posłudze papieskiej Jana Pawła II dialog stał się więc jednym z głów-
nych zadań Kościoła w krajach islamskich Afryki, a przede wszystkim w kra-
jach Azji. Rozwój myśli teologicznej ukierunkowany był również – co zrozu-
miałe – aktualnymi problemami toczącego się w tych rejonach świata dialogu 
interreligijnego14. Wobec niepokoju i wielu napięć spowodowanych błędnymi 
i ryzykownymi teoriami dotyczącymi teologicznych podstaw dialogu i negu-
jącymi potrzebę tradycyjnych misji pojawiła się konieczność autorytatywnego 
głosu Magisterium Kościoła15. Doktrynalna odpowiedź Jana Pawła II zawarta 
jest przede wszystkim w encyklikach Redemptor hominis i Redemptoris missio, 
w części innych dokumentów16, w licznych przemówieniach, m.in. przy oka-
zji spotkań z przedstawicielami religii niechrześcijańskich17, czy też pośrednio 

13 Por. M. Rusecki, Chrześcijaństwo a religie pozachrześcijańskie, w: Być chrześcijaninem dziś. 
Teologia dla szkół średnich, red. M. Rusecki, Lublin 1992, s. 630.

14 W pracach na rzecz dialogu wysunęła się głównie Federation of Asian Bishops’ Conferences 
(F.A.B.C.). Jej komisja O}ce of Ecumenical and Interreligious A]airs (O.E.I.A.) zorganizowała 
wiele seminariów w celu studiowania problemów dialogu. Relacja między Kościołem a religiami 
niechrześcijańskimi była głównym tematem piątego spotkania generalnego F.A.B.C. w Bando-
ung w czerwcu 1990 roku. Pojawił się problem zasadności misji katolickich wobec rozwijającego 
się dialogu, a co za tym idzie, potrzeby przepowiadania i nawrócenia. Por. O. Degrijse, Od „Ad 
gentes” przez „Evangelii nuntiandi” do „Redemptoris missio”. Czy inna de&nicja misji?, w: Nowa 
Ewangelizacja, red. L. Balter, Poznań 1993, s. 120–121.

15 Komplementarne ujęcie tego zagadnienia: por. J. Urban, Dialog międzyreligijny w posobo-
rowych dokumentach Kościoła, Opole 1999.

16 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979, n. 11 (dalej: RH); tenże, Encykli-
ka „Vita cosecrata”, Rzym 1996, n. 102 (dalej: VC); Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Ecclesia 
in Africa”, Rzym 1995, n. 67. 109.

17 Niektóre z przemówień: Wiara chrześcijańska a religie niechrześcijańskie. 5.06.1985. Audiencja 
Generalna, OsRomPol 1985, nr 6–7, s. 9; Dialog. 5.02.1986. Madras, spotkanie z przedstawicielami 



179Jan Paweł II – „Pontifex Maximus” dialogu międzyreligijnego

w zaakceptowanych przez niego dokumentach odpowiednich dykasterii: w do-
kumencie Sekretariatu dla Niechrześcijan poświęconym zagadnieniom dialogu 
i misji Postawa Kościoła wobec wyznawców innych religii z roku 198418 oraz doku-
mencie Rady Biskupów ds. Dialogu Międzyreligijnego i Kongregacji Ewangelizacji 
Narodów Dialogus et praedicatio z roku 199119, a także bardzo ważnej w myśli 
teologicznej Kościoła Deklaracji Kongregacji Nauki Wiary Dominus Iesus.

Dialog i misje

Istotne jest też zwrócenie uwagi na wypowiedzianą przez Jana Pawła II funda-
mentalną tezę metodologiczną, stwierdzającą, że „dialog międzyreligijny należy 
do misji ewangelizacyjnej Kościoła”20. Papież podkreśla więc, że prowadzenie 
dialogu jest ewangelizacją. Błędem jednak jest utożsamianie tych pojęć czy też 
zamienne ich stosowanie. Swoim autorytetem przeciwstawia się też skrajnym 
ujęciom, według których dialog wyklucza prowadzenie misji ad gentes, a więc 
wyklucza przepowiadanie Ewangelii i potrzebę nawrócenia w imię wartości 
obecnych w danej religii21. Papież, potwierdzając wcześniejsze wypowiedzi Urzę-
du Nauczycielskiego, podkreśla z naciskiem, że w każdym przypadku „zbawie-
nie pochodzi od Chrystusa, a dialog nie zwalnia od ewangelizacji”22.

Pochopnym byłoby jednak wyciąganie wniosków o dyskredytowaniu przez 
niego innych religii. Wydaje się bowiem, że jego sformułowania o działaniu 
Chrystusa i Ducha Świętego poza widzialnymi granicami Kościoła idą dalej niż 
poprzedzające jego nauczanie dokumenty Kościoła23. W tym wypadku chodzi 
jednak o poprawne ujęcie teologiczne dialogu i umiejscowienie go w całościo-
wej misji Kościoła. Dla Jana Pawła II dialog i głoszenie Chrystusa, w świetle 
ekonomii zbawienia, są integralnymi wymiarami misji ad gentes. Należy więc 
uznawać prawdziwe wartości innych religii, łącznie z możliwością zbawienia, 
jednak ze świadomością, że jest to zawsze tajemnicze dzieło Chrystusa, który 

religii niechrześcijańskich, OsRomPol 1986, nr 2, s. 8–9; Słowo i miłość dla owocnego dialogu. 
27.04.1979. Do Sekretariatu do Spraw Niechrześcijan, w: Nauczanie Papieskie II,1 1979 (styczeń–
czerwiec), red. F. Kniotek, Poznań 1990, s. 423–425; Przemówienie do młodzieży muzułmańskiej, 
Casablanca, 19 sierpnia 1985, w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Po-
niewierski, Kraków 1997, s. 439–449; Przemówienie na zakończenie Światowego Dnia Modlitwy 
o Pokój. Asyż, 27 października 1986, w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. 
J. Poniewierski, Kraków 1997, s. 406–413; Odnalezione braterstwo. 13.04.1986. Przemówienie 
w rzymskiej Synagodze Większej, OsRomPol 1986, nr 4, s. 25–26.

18 OsRomPol 1984, nr 7, s. 1. 4–5.
19 Papieska Rada do spraw Dialogu Międzyreligijnego, Kongregacja do spraw Ewangelizacji 

Narodów, Dialog i przepowiadanie, Rzym 1991.
20 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio”, Rzym 1990, n. 55 (dalej: RMis). Por. VC, n. 79.
21 Pozytywny wykład doktrynalny na temat konieczności głoszenia orędzia Chrystusa uwy-

puklony jest szczególnie w RMis, n. 2. 4–6. 17–19. 29. 36. 46. 55.
22 RMis, n. 55.
23 Wypowiedzi Jana Pawła II : RMis, n. 6. 10. 18. 20. 25. 28–29.



180 Ks. Marek Żmudziński

zwyczajną drogą zbawienia ustanowił Kościół i wyposażył go w pełnię środ-
ków do niego prowadzących24. Inne religie są więc dla Kościoła pozytywnym 
wyzwaniem, pobudzają do „odkrywania i rozpoznawania znaków obecności 
Chrystusa i działania Ducha, jak też do pogłębiania własnej tożsamości i da-
wania świadectwa integralności Objawienia, którego jest stróżem dla dobra 
wszystkich”25.

Otwarte więc zostały nowe obszary badań teologicznych, dotykające tajem-
nicy obecności zbawczej łaski Chrystusa poza widzialnymi granicami Kościoła, 
jednocześnie zaś wskazano i potwierdzono wyjątkowość Kościoła, jego tożsa-
mość i wynikającą z tego odpowiedzialność. Całościowo ujęty dialog osadzo-
ny został na płaszczyźnie miłości i nadziei odniesionej do dynamizmu Bożego 
działania. Takich kryteriów – według Jana Pawła II – domaga się wyznawana 
wiara nadprzyrodzona i szacunek do każdego człowieka, wolności jego sumie-
nia i przekonań26.

W tak szeroko ujętym kontekście i biorąc pod uwagę powyższe kryteria, ów-
czesny Następca św. Piotra stwierdził, że „przed dialogiem otwiera się szerokie 
pole działania”27. Jednocześnie formułował apele o zaangażowanie wszystkich 
wiernych w rozwijanie dialogu, stosownie do swych kompetencji. Szczególne 
zadania w tej dziedzinie wyznaczał Ojciec Święty ludziom świeckim, widząc ich 
rolę jako niezbędną28. Gdy niewielu jest prowadzących specjalistyczny dialog 
na tematy doktrynalne, to wszyscy powołani są do prowadzenia „dialogu ży-
cia”. Promować ma on ogólnoludzkie wartości, mające swoje korzenie w Bogu29. 
Papież zachęcał do trwania też tych wszystkich, których wysiłki nie spotykają 
się z należytym przyjęciem i odpowiedzią, a jedynym możliwym świadectwem 
danym Chrystusowi jest bezinteresowna służba człowiekowi30.

24 RMis, n. 55; Jan Paweł II, List do Biskupów Azji z okazji piątego Zebrania Plenarnego Fe-
deracji Konferencji ich Episkopatów. 23.06.1990, OsRomPol 1990, nr 7–8, s. 14–15; Jan Paweł II, 
Wiara chrześcijańska a religie niechrześcijańskie. 05.06.1985, OsRomPol 1985, nr 6–7, s. 9.

25 RMis, n. 56. Papież stanowczo odrzuca takie czynniki, jak ludzka taktyke, wyrachowa-
nie, rezygnacja z własnych przekonań czy irenizm, które pozornie tylko mogą ożywiać dialog. 
Wskazuje zaś na konsekwencję względem własnych tradycji, otwartość na zrozumienie innych 
oraz pełne pokory i prawdy świadectwo.

26 RMis, n. 56; RH, n. 12. Papież przytacza w tym kontekście słowa Izaaka de Stella: „Tylko 
miłość powinna rozstrzygać, czy coś ma być wykonane czy zaniechane, zmienione czy nie zmie-
nione”. RMis, n. 60.

27 RMis. n. 57. Szczegółowy opis dialogu zob. Jan Paweł II, Dialog…, s. 8–9.
28 „Świeccy przez osobisty przykład i własną działalność mogą wpłynąć dodatnio na polep-

szenie stosunków pomiędzy wyznawcami różnych religii (…). Wszyscy wierni, a zwłaszcza ci lu-
dzie świeccy, którzy czy to w swojej ojczyźnie, czy na emigracji żyją pośród ludów wyznających 
inną niż oni religię, winni być dla tych ludów znakiem Pana Boga i Jego Kościoła”. Jan Paweł II, 
Adhortacja apostolska „Christi&deles laici”, Rzym 1988, n. 35.

29 Por. VC, n. 102; Rada Biskupów ds. Dialogu Międzyreligijnego, dz. cyt., n. 42. Na temat 
takiego dialogu w kontekście afrykańskim zob. E. Sakowicz, Dialog chrześcijaństwa z religiami 
Afryki, w: Kultury i religie Afryki a ewangelizacja, red. H. Zimoń, Lublin 1995, s. 245–246.

30 RMis, n. 57.



181Jan Paweł II – „Pontifex Maximus” dialogu międzyreligijnego

Wskazane powyżej wątki nauczania papieskiego określiły ogólne ramy dok-
trynalne dialogu międzyreligijnego, świadcząc o wnikliwym zainteresowaniu 
i rozeznaniu Biskupa Rzymu wypełniającego w tym obszarze swój urząd na-
uczycielski. Nie jest to jednak jedyna płaszczyzna realizacji jego funkcji pry-
macjalnej w wymiarze budowania dialogu. Jan Paweł II, wytyczając całemu 
Kościołowi sposoby i kierunki zaangażowania w dialog, sam był równocześnie 
jego inicjatorem i animatorem. Godne przytoczenia są tu słowa deklaracji wy-
powiedziane na plenarnym spotkaniu Sekretariatu dla Niechrześcijan: „Dia-
log jest czymś fundamentalnym dla Kościoła (…). Dlatego ja sam, począwszy 
od pierwszej mojej encykliki, poprzez spotkania z różnymi osobistościami, 
a zwłaszcza z okazji mych podróży, nie przestaję nigdy podkreślać wagi, moty-
wacji i możliwości tego dialogu”31.

Cechą charakterystyczną podejmowanego przez Najwyższego Pasterza Koś-
cioła dialogu była konsekwencja w realizacji wytyczonych wcześniej wskazań. 
Nie był więc papież zwolennikiem powierzchownych rozwiązań, rezygnacji 
z własnej tożsamości, synkretyzmu czy irenizmu32. Realizując zaś postulat 
spotkania w prawdzie i wzajemnej otwartości, był zawsze wiarygodnym świad-
kiem wiary. Wobec przedstawicieli innych religii stawał jako świadek Chrystusa 
i pierwszy sługa Kościoła33. Na spotkaniu z młodzieżą muzułmańską na stadio-
nie w Casablance, postrzeganym przez siebie jako bezprecedensowym i jednym 
z najważniejszych w dziedzinie dialogu34, wyraźnie uwypuklił też swoją misję 
pasterską Następcy św. Piotra35.

31 Cyt. za O. Degrijse, dz. cyt., s. 120. Dopowiedzeniem mogą być słowa Jana Pawła II wypo-
wiedziane na pierwszej audiencji, jakiej udzielił członkom Plenarnego Zgromadzenia Sekretariatu 
do Spraw Niechrześcijan: „Myślę, że niektórzy z was zastanawiali się, czy nowy Papież okaże po-
dobne [jak Paweł VI – M.Ż.] zainteresowanie i uwagę sprawą religii niechrześcijańskich. W mej 
encyklice Redemptor hominis usiłowałem odpowiedzieć na to zagadnienie (…). Pozachrześcijański 
świat jest rzeczywiście ciągle przed oczami Kościoła i Papieża. Jesteśmy prawdziwie zaangażowani 
w tę sprawę, aby jej służyć z wielkodusznością”. Słowo i miłość…, s. 423–424. Por. RH, n. 11.

32 Ilustracją mogą być słowa inaugurujące Światowy Dzień Modlitwy o Pokój: „To, że przyby-
liśmy tutaj, nie znaczy, że zamierzamy szukać religijnego porozumienia lub dyskutować na temat 
naszych przekonań. Nie znaczy też, że religie mogą pojednać się ze sobą na płaszczyźnie wspól-
nego zaangażowania w realizację ziemskiego planu, który stałby się ważniejszy niż one same. Nie 
jest też ustępstwem na rzecz relatywizmu religijnego”. Przemówienie na rozpoczęcie Światowego 
Dnia Modlitwy o Pokój, Asyż, 27 października 1986, w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego 
Jana Pawła II, red. J. Poniewierski, Kraków 1997, s. 403–404.

33 Por. Jan Paweł II, Przemówienie na rozpoczęcie…, s. 405; tenże, Przemówienie na zakończe-
nie…, s. 406; tenże, Jesteśmy Gotowi współpracować z wami. 24.02.1981. Do przedstawicieli religii 
niechrześcijańskich w Japonii, w: Nauczanie Papieskie, IV.1, Poznań 1989, s. 248.

34 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994, s. 83.
35 „Jeżeli o mnie chodzi, sprawuję w Kościele katolickim zadanie następcy Piotra, tego Apo-

stoła, którego Jezus wybrał, by umacniał swoich braci w wierze. Po papieżach, którzy bez przerwy 
następowali po sobie w ciągu historii, dzisiaj ja jestem biskupem Rzymu, powołanym do tego, 
by wśród moich braci w świecie być świadkiem wiary i gwarantem jedności wszystkich członków 
Kościoła”. Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży muzułmańskiej, Casablanca, 19 sierpnia 1985, 
w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Poniewierski, Kraków 1997, s. 440.



182 Ks. Marek Żmudziński

Prakseologiczny wymiar dialogu

Należy równiez podkreślić jeszcze inny rys zaangażowania Jana Pawła II. Świa-
domy swej papieskiej odpowiedzialności za dzieło ewangelizacyjne Kościoła, 
w tym wypadku za dialog międzyreligijny, papież dawał też konkretne pro-
pozycje płaszczyzny spotkania. Miały one wymiar zarówno antropologiczno-
-kulturowy, jak i religijny36. Pierwszym punktem odniesienia winno być do-
bro człowieka. Godność osoby ludzkiej, jej wolność, w szczególności wolność 
religijna realizowane w klimacie pokoju, to podstawowe wyzwanie skierowa-
ne do wszystkich religii37. W tym obszarze papież widzi nie tylko możliwość 
współpracy wszystkich religii, ale jest to dla niego jednoznaczny imperatyw: 
„Ten, który mówi do was dzisiaj, jest przekonany, że człowiek jest drogą, jaką 
Kościół katolicki musi podążać, aby dochować wierności samemu sobie (…). 
Z takim samym przekonaniem chciałbym potwierdzić to, że człowiek jest głów-
ną drogą, jaką podążać musi cała ludzkość”38.

Dobro ludzkości, której wymiernym wskaźnikiem jest pokój, było więc dla 
papieża obszarem wspólnego zaangażowania i jednocześnie świadectwem wobec 
świata. Ważnym elementem jest tu przekonanie, że osiągniecie pokoju przekra-
cza ludzkie siły. Stąd poszukiwanie jego źródeł i sposobów urzeczywistniania 
prowadzi ku transcendencji. Dlatego zrozumiałym jest, że Jan Paweł II, inicjując 
historyczne spotkanie przedstawicieli religii świata, jako jego cel uczynił mod-
litwę o pokój39. W jego przekonaniu jest to też możliwość uświadomienia sobie 
wspólnego pochodzenia i wspólnego przeznaczenia ludzkości40.

Dodać należy w tym miejscu, że Kościół oprócz tych ogólnych, dotyczących 
wszystkich religii odniesień, prowadzi również dialog z poszczególnymi reli-
giami, z charakteryzującą ich specy-ką41. Jan Paweł II podkreślał tu znaczenie 

36 E. Sakowicz, Dialog…, s. 238–245.
37 Jan Paweł II, Wszystko jest możliwe, otrzymaliście bowiem Ducha Świętego. 14.08.1985. 

Jaunde. Przemówienie pożegnalne, OsRomPol 1985, nr 9, s. 16.
38 Tenże, Przemówienie do przedstawicieli innych religii i kultur, Delhi, 2 lutego 1986, w: Prze-

mówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Poniewierski, Kraków 1997, s. 451.
39 27 października 1986 roku na zaproszenie Jana Pawła II zgromadziło się w Asyżu 47 de-

legacji reprezentujących – obok wyznań chrześcijańskich – 13 religii świata, by modlić się o po-
kój. Dokumentacja tego spotkania: OsRomPol 1986, nr 10, s. 1. 13–18. Zob. też J. Willebrands, 
W. Rzędzioch, K. Bukowski, Asyż. Spotkanie religii świata, Kalwaria Zebrzydowska 1990.

40 Jan Paweł II, Przemówienie na zakończenie…, s. 409; tenże, Asyż – wspólne świadectwo Bożej 
tajemnicy, która jest jedynym źródłem pokoju. 25.01.1987. Zakończenie Tygodnia Modlitw o Jedność 
Chrześcijan, OsRomPol 1987, nr 1, s. 15; tenże, Wierzący zjednoczeni w budowaniu pokoju. Orędzie 
na Światowy Dzień Pokoju 1992, w: Orędzia Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Jękot, P. Słabek, Kra-
ków 1998, s. 127. Taka perspektywa jest zgodna z nauczaniem Soboru Watykańskiego II, według 
którego jedność rodzaju ludzkiego należy rozumieć nie tylko w sensie biologicznym, ale także teolo-
gicznym: jedność pochodzenia, celu ostatecznego i zbawienia przyniesionego przez Jezusa Chrystusa, 
jedynego Zbawiciela ludzkości. Por. DRN, n. 1. Na ten temat zob. też: M. Zago, dz. cyt., s. 117.

41 Teologia fundamentalna, t. 2, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Kubiś, Kraków 1998, 
s. 137–143.



183Jan Paweł II – „Pontifex Maximus” dialogu międzyreligijnego

dialogu z judaizmem i islamem42. Bez wątpienia największą intensywnoś-
cią charakteryzował się ten pierwszy43. Judaizm i chrześcijaństwo wyrastają 
ze wspólnego korzenia – tradycji Starego Testamentu i kierują się ku czasom 
eschatologicznym; z drugiej strony odmienne rozwijanie wspólnego dziedzi-
ctwa spowodowało głęboki rozdźwięk i wzajemną opozycję44. Ponty-kat Jana 
XXIII i Sobór Watykański II rozpoczęły nowy, intensywny okres dialogu.

Papież, nawiązując do tej spuścizny, rozpoczął nowy, dynamiczny etap czy 
też nową jakość tego dialogu45. Można nawet mówić o osobistym odniesieniu 
Jana Pawła II do Żydów i ich religii, co miało i ma zasadniczy wpływ na toczony 
dialog46. Bez wątpienia przełomowym momentem jego ponty-katu, dotyczą-
cym omawianego problemu była wizyta w rzymskiej synagodze47. Po raz pierw-
szy od czasów apostolskich Następca św. Piotra wszedł do żydowskiego domu 
modlitwy, po raz pierwszy papież w synagodze przemawiał do Żydów i modlił 
się z nimi. Dla Jana Pawła II istotnym wymiarem tego spotkania było potwier-
dzenie dorobku toczonego dialogu i zapewnienie o jego dalszym rozwoju48. Jak 
sam wspominał: „dane mi było w czasie tych pamiętnych odwiedzin wypo-
wiedzieć słowa o »starszych braciach w wierze«. Te słowa streszczają zresztą 
wszystko, co powiedział Sobór i co nie może nie być dogłębnym przekonaniem 

42 Jan Paweł II, List apostolski „Tertio Millennio Adveniente”, Rzym 1994, n. 53. Papież od-
wołuje się tu do zbliżającego się Wielkiego Jubileuszu, stwarzającego szansę pogłębienia dialogu 
i spotkania w symbolicznych miejscach dla tych trzech religii: Betlejem, Jerozolimie, Synaju. 
Na temat toczącego się dialogu z islamem i roli Jana Pawła II por. A. Camps, Chrześcijanie a mu-
zułmanie – nowe szanse na lepsze stosunki?, „Communio. Międzynarodowy Przegląd Teologiczny” 
1992, nr 4, s. 117–124.

43 Perspektywę tego dialogu prezentuje: J. Warzecha, Współczesna postawa Kościoła względem 
Żydów, „Communio. Międzynarodowy Przegląd Teologiczny” 1995, nr 4, s. 121–131.

44 Teologia fundamentalna…, s. 138.
45 Jan Paweł II, odwołując się do pierwszych inicjatyw czy też pragnień dialogu na spotka-

niu w synagodze rzymskiej, podkreślił dwa symboliczne wydarzenia: „Wiem także, że w noc, 
która poprzedziła śmierć papieża Jana, Główny Rabin przyszedł z grupą wiernych Żydów 
na plac św. Piotra, by wmieszany w tłum katolików i innych chrześcijan modlić się i czuwać, 
niejako pragnąc dać – w sposób milczący, ale jakże skuteczny – świadectwo wielkości ducha 
tego papieża (…). Chciałbym nawiązać teraz właśnie do spuścizny po papieżu Janie, który 
(…) przejeżdżając tędy pewnego dnia, kazał zatrzymać samochód, ażeby pobłogosławić Żydów 
tłumnie wychodzących z tej świątyni”. Jan Paweł II, Odnalezione braterstwo…, s. 25. Na ten 
temat por. J. Warzecha, dz. cyt., s. 126–129; J. Turowicz, Żydzi w nauczaniu Jana Pawła II, 
„Ateneum Kapłańskie” 1990, nr 2, s. 203–221.

46 Mówi o tym sam Jan Paweł II (Przekroczyć…, s. 85–88).
47 W opinii obserwatorów był to moment historyczny. Tak też odbierała go strona żydowska. 

Dokumentacja tego spotkania zob. OsRomPol 1986, nr 4, s. 24–26.
48 Dla Jana Pawła II punktem zwrotnym dialogu była deklaracja Nostra aetate (zwłaszcza 

n. 4), która m.in. odkrywa wewnętrzną więź Kościoła Chrystusowego z judaizmem. Odchodzi 
od poglądu przypisującego winę zbiorową i dziedziczną za śmierć Jezusa, a co za tym idzie, nie trak-
tuje żydów jako odrzuconych, czy przeklętych. W czasie omawianego spotkania Jan Paweł II kon-
kludował: „Z okazji wizyty w waszej synagodze pragnę na nowo je [obecne stosunki – M.Ż.] po-
twierdzić i ogłosić ich wieczystą wartość. I na tym właśnie polega znaczenie mojej wizyty u was”. 
Odnalezione braterstwo…, s. 25.



184 Ks. Marek Żmudziński

Kościoła”49. Liczne papieskie przemówienia na spotkaniach z przedstawiciela-
mi religii żydowskiej oraz wydane dokumenty są świadectwem intensywności 
i rozwoju tego dialogu50. Podkreślić należy też pozytywną ocenę tego zaangażo-
wania ze strony przedstawicieli innych religii. Przykładem może być chociażby 
publikacja dwóch autorów żydowskich, w tym rabina, poświęcona zaangażo-
waniu Jana Pawła II w owocny dialog51.

*
*     *

Należy stwierdzić, że soborowy dokument Nostra aetate, będący formalną 
inicjacją nowego obszaru misji Kościoła, w czasie ponty-katu Jana Pawła II 
doczekał się wielostronnej realizacji. W kontekście odpowiedzialności Papieża 
jako Najwyższego Pasterza Kościoła za rozwijający się dialog podkreślić trzeba 
jego troskę za poprawność doktrynalną, wysiłek pasterski budzący odpowie-
dzialność we wszystkich członkach Kościoła za ten wymiar ewangelizacji oraz 
formułowanie nowych płaszczyzn spotkania z innymi religiami i ich inicjowa-
nie. Całość zaś tych wysiłków scala rzeczywistość świadectwa, które daje jako 
najwyższy autorytet – Pontifex Maximus – wcielając w życie autentyczne na-
uczanie Magisterium, mając na uwadze dobro każdego człowieka oraz budując 
porozumienie we wspólnocie ludzkiej.

Literatura

Benedykt XVI, Asyż ma sprzyjać dialogowi. Przemówienie na Audiencji Generalnej 
26.10.2011, http://info.wiara.pl/doc/994206.Papiez-Asyz-ma-sprzyjac-dialogowi 
(odczyt z dn. 20 marca 2012).

Camps A., Chrześcijanie a muzułmanie – nowe szanse na lepsze stosunki?, „Communio. 
Międzynarodowy Przegląd Teologiczny” 1992, nr 4, s. 117–124.

Degrijse O., Od „Ad gentes” przez „Evangelii nuntiandi” do „Redemptoris missio”. Czy 
inna de&nicja misji?, w: Nowa Ewangelizacja, red. L. Balter, Poznań 1993, s. 108–132.

Dokument Sekretariatu dla Niechrześcijan poświęcony zagadnieniom dialogu i misji. 
Postawa Kościoła wobec wyznawców innych religii. 10.06.1984, „L’Osservatore Ro-
mano”, wyd. polskie, 1984, nr 7, s. 1.

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Christi&deles laici”, Rzym 1988.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Ecclesia in Africa”, Rzym 1995.
Jan Paweł II, Asyż – wspólne świadectwo Bożej tajemnicy, która jest jedynym źród-

łem pokoju. 25.01.1987. Zakończenie Tygodnia Modlitw o Jedność Chrześcijan, 
„L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1987, nr 1, s. 15.

49 Jan Paweł II, Przekroczyć…, s. 87.
50 Przykładem może być: Komisja Stolicy Apostolskiej ds. Kontaktów Religijnych z Judai-

zmem, Pamiętamy: Re%eksje nad Szoah, OsRomPol 1998, nr 5–6, s. 52–56.
51 B. L. Sherwin., H. Kasimow, Jan Paweł II i dialog międzyreligijny, Kraków 2001.



185Jan Paweł II – „Pontifex Maximus” dialogu międzyreligijnego

Jan Paweł II, Dialog. 5.02.1986. Madras. Spotkanie z przedstawicielami religii niechrześ-
cijańskich, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1986, nr 2, s. 8–9.

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio”, Rzym 1990.
Jan Paweł II, Encyklika „Vita cosecrata”, Rzym 1996.
Jan Paweł II, List apostolski „Tertio Millennio Adveniente”, Rzym 1994.
Jan Paweł II, List do Biskupów Azji z okazji piątego Zebrania Plenarnego Federacji Kon-

ferencji ich Episkopatów. 23.06.1990, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1990, 
nr 7–8, s. 14–15.

Jan Paweł II, Odnalezione braterstwo. 13.04.1986. Przemówienie w rzymskiej Synagodze 
Większej, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1986, nr 4, s. 25–26.

Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994.
Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży muzułmańskiej, Casablanca, 19 sierpnia 1985, 

w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Poniewierski, Kraków 
1997, s. 439–449.

Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli innych religii i kultur, Delhi, 2 lutego 1986, 
w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. J. Poniewierski, Kraków 
1997, s. 451.

Jan Paweł II, Przemówienie na zakończenie Światowego Dnia Modlitwy o Pokój. Asyż. 
27 października 1986, w: Przemówienia i homilie Ojca Świętego Jana Pawła II, red. 
J. Poniewierski, Kraków 1997, s. 406–413.

Jan Paweł II, Słowo i miłość dla owocnego dialogu. 27.04.1979. Do Sekretariatu do Spraw 
Niechrześcijan, w: Nauczanie Papieskie, II,1 1979 (styczeń–czerwiec), red. F. Knio-
tek, Poznań 1990, s. 423–425.

Jan Paweł II, Wiara chrześcijańska a religie niechrześcijańskie. 5.06.1985. Audiencja Ge-
neralna, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1985, nr 6–7, s. 9.

Jan Paweł II, Wszystko jest możliwe, otrzymaliście bowiem Ducha Świętego. 14.08.1985. 
Jaunde. Przemówienie pożegnalne, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie) 1985, 
nr 9, s. 16.

Nagy S., Wprowadzenie do Deklaracji o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich, 
w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki. E. Flor-
kowski, Poznań 1967, s. 328.

Papieska Rada do spraw Dialogu Międzyreligijnego, Kongregacja do spraw Ewangeli-
zacji Narodów, Dialog i przepowiadanie, Rzym 1991.

Paweł VI, Konstytucja „Regimini Ecclesiae Universae”, „Acta Apostolicae Sedis” 1967, 
nr 36, s. 885–928.

Rusecki M., Chrześcijaństwo a religie pozachrześcijańskie, w: Być chrześcijaninem dziś. 
Teologia dla szkół średnich, red. M. Rusecki, Lublin 1992, s. 623–632.

Sakowicz E., Dialog chrześcijaństwa z religiami Afryki, w: Kultury i religie Afryki a ewan-
gelizacja, red. H. Zimoń, Lublin 1995, s. 245–246.

Sakowicz E., Znak Asyżu, „Nasz Dziennik” z dn. 27 października 2011, s. 2.
Sherwin B. L., Kasimow H., Jan Paweł II i dialog międzyreligijny, Kraków 2001.
Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich „Nostra 

aetate”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, 
E. Florkowski, Poznań 1967, s. 334–338.



186 Ks. Marek Żmudziński

Sobór Watykański II, Dekret o działalności misyjnej Kościoła „Ad gentes divinitus”, 
w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Flor-
kowski, Poznań 1967, s. 436–474.

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium”, w: Sobór 
Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. J. Groblicki, E. Florkowski, 
Poznań 1967, s. 87–170.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, red. 
J. Groblicki, E. Florkowski, Poznań 1967, s. 519–620.

Teologia fundamentalna, t. 2, red. T. Dzidek, Ł. Kamykowski, A. Kubiś, Kraków 1998.
Turowicz T., Żydzi w nauczaniu Jana Pawła II, „Ateneum Kapłańskie” 1990, nr 2, 

s. 203–221.
Urban J., Dialog międzyreligijny w posoborowych dokumentach Kościoła, Opole 1999.
Willebrands J, Rzędzioch W., Bukowski K., Asyż. Spotkanie religii świata, Kalwaria Ze-

brzydowska 1990.
Zago M., Dialog międzyreligijny, w: Kościół Misyjny. Podstawowe studium misjologii, 

red. S. Karotempler, Warszawa 1997, s. 115–124.

John Paul II – Pontifex Maximus of interreligious dialogue

Summary

Dialogue is the conception which determined the ways of theological and priestly se-
arching made a¡er the Vatican Council II. Qe ponti-cate of John Paul II was the time 
in which the dialogue happened to be the daily measurement of the ecclesiological 
activity. Qe name Pontifex Maximus (Qe Most Important Bridge Builder), that was 
used in the title of that article, shows the greatest dignity of the Bishop of Rome in the 
priestly measurement. Hence John Paul II is the continuator of the Council’s dynamism 
simultaneously giving the dialogue’s bases and discrediting all its distortions. He showed 
the correct dialogue forms and pointed jobs to the particular members of the Church’s 
communion. He gave the propositions of meeting and initiated them, to representatives 
of other religions. Qe most spectacular events that show it are: the visit to the synago-
gue of Rome or Qe World’s Prayer for peace in Assisi.

Keywords: Church, culture, dialogue, John Paul II, peace, religion, salvation.



Ks. Paweł Bijak

Wyższa Szkoła Pedagogiczna
Towarzystwa Wiedzy Powszechnej
w Warszawie

Jan Paweł II  
jako Conservator Patrimonium Ecclesiae

Streszczenie: Jan Paweł II przez 27 lat ponty-katu sprawował władzę nad Pa-
trimonium Ecclesiae, które stanowi znaczącą część ogólnoludzkiego dziedzi-
ctwa kultury. Na forum międzynarodowym zabiegał o upowszechnienie idei 
oraz wartości humanistycznych i personalistycznych kultury. W dziedzinie 
legislacyjnej uaktualnił kody-kację prawa kanonicznego ochrony zabytków 
sakralnych. W zakresie administracji utworzył autonomiczną instytucję od-
powiedzialną za zachowanie i krzewienie dziedzictwa kościelnego. Rozwinął 
teologię sztuki oraz twórczości artystycznej. Prowadził twórczy dialog z arty-
stami oraz promował dziedzictwo sakralne w całym świecie. Wpisał się zło-
tymi zgłoskami w poczet papieży, którzy zachowywali nie tylko dziedzictwo 
sakralne, ale także zabytki antyczne oraz liczne dzieła świeckie.

Słowa kluczowe: dziedzictwo kulturalne, ochrona zabytków, Patri-
monium Ecclesiae, prawo kanoniczne, sztuka sakralna.

Wśród wielu dziedzin aktywności Jana Pawła II na uwagę zasługuje jego za-
angażowanie intelektualne i administracyjne w zachowanie oraz pomnażanie 
dziedzictwa sztuki sakralnej. Także w tej dziedzinie wpisał się złotymi zgłoska-
mi w poczet papieży, którym przysługuje tytuł konserwatorów sztuki. Przeana-
lizowanie działalności Jana Pawła II w dziedzinie ochrony dziedzictwa koś-
cielnego wymaga odpowiedzi na kilka pytań: W jakim sensie można nazwać 
Jana Pawła II konserwatorem? Jakie wartości i wzorce działalności w rozpa-
trywanej dziedzinie przejął po swoich poprzednikach? W czym przejawiała się 
jego aktywność na polu ochrony zabytków kościelnych? W jakim zakresie myśl 
i działalność Jana Pawła II przyczyniła się do zachowania dziedzictwa kultury 
w sposób trwały? Jakie nowe i uniwersalne wartości wygenerował w obszarze 
zainteresowań ponty-kat Jana Pawła II?

Dziedzictwo w rozumieniu Jana Pawła II

Słowo „konserwator” jest wieloznaczne. Najczęściej odnosi się do wykwali-
-kowanego pracownika, zajmującego się manualnie odnawianiem konkret-
nych obiektów zabytkowych, np. starych obrazów. W sensie prawnym mamy 

studia gdańskie
tom xxx



188 Ks. Paweł Bijak

tu do czynienia z tzw. opieką nad zabytkami. Tym samym pojęciem określa się 
także urzędnika, który zajmuje się ochroną zabytków w zakresie administracji 
państwowej (konserwator wojewódzki lub miejski) oraz kościelnej (np. konser-
wator diecezjalny). „W szerokim słowa znaczeniu ochrona to wynikające z pra-
wa działania władcze umożliwiające stosowanie instrumentów nakazowych, 
środków przymusu, a także systemu zachęt – głównie materialnych. Opieka 
polega na zabezpieczeniu przedmiotów przed zniszczeniem (konserwacji) dla 
zachowania chronionych obiektów w stanie możliwie nienaruszonym, a także 
działaniach materialno-technicznych”1. W odniesieniu do Jana Pawła II pojęcie 
to należy stosować w szerszym znaczeniu. Występujące w języku łacińskim sło-
wo conservare znaczy „ochraniać, zachowywać”. Zwłaszcza to drugie znaczenie 
jest bardziej trafne, gdyż identy-kuje Jana Pawła II jako osobę, która, będąc Naj-
wyższym Zwierzchnikiem Kościoła Rzymskokatolickiego, jest odpowiedzialna 
za zachowanie integralności oraz trwałości Patrimonium Ecclesiae za pomocą 
narzędzi prawnych i administracyjnych.

Jan Paweł II używał terminu „dziedzictwo” w znaczeniu szerokim. Mówiąc 
o dziedzictwie narodowym, podkreślał punkty styczne Kościoła i narodu pol-
skiego, wspominając o dziedzictwie europejskim, ukazywał chrześcijańskie ko-
rzenie kultury kontynentu, nawiazując wreszcie do dziedzictwia ogólnoludz-
kiego, wskazywał na wspólną płaszczyznę ludzi różnych kultur i nacji, jaką jest 
religijność. Znamienne jest, że terminu „dziedzictwo” używał Papież zawsze 
w aspekcie wiary oraz łączności z Jezusem Chrystusem. „Pozwólcie, że zanim 
odejdę, popatrzę jeszcze stąd na Kraków, na ten Kraków, w którym każdy ka-
mień i każda cegła jest mi droga – i popatrzę stąd na Polskę… I dlatego, za-
nim stąd odejdę, proszę was, abyście całe to duchowe dziedzictwo, któremu 
na imię »Polska«, raz jeszcze przyjęli z wiarą, nadzieją i miłością – taką jaką 
zaszczepia w nas Chrystus na chrzcie świętym, abyście nigdy nie zwątpili i nie 
znużyli się, i nie zniechęcili, abyście nie podcinali sami tych korzeni, z których 
wyrastamy”2. Nade wszystko dziedzictwo dla Papieża było zbiorem wartości du-
chowych i materialnych, jakie każdy odziedziczył po przodkach lub które w ob-
rębie społeczeństwa przejmuje się z pokolenia na pokolenie. Na dziedzictwo 
składa się dorobek duchowy, naukowy, literacki, muzyczny, kulturalny, prawny, 
etyczny, także zwyczaje i tradycje. Utrwalony w dziedzictwie kultury depozyt 
wiary był czynnikiem uni-kującym, nie tylko we wspólnocie religijnej, ale także 
narodowej i międzynarodowej Europy. „Przez długi czas, bo ponad dziesięć 
stuleci, tożsamość kontynentu zespalało chrześcijaństwo. Wyjątkową rolę od-
grywał tu Kościół rzymskokatolicki: był on organizatorem życia umysłowego, 
utrzymywał szkoły, grupował ludzi wykształconych; budował jedność duchową; 

1 Zob. J. Pruszyński, Dziedzictwo kultury Polski. Jego straty i ochrona prawna, t. 1, Kraków 
2001, s. 125.

2 Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej na Błoniach. Kraków, 9 czerwca 1979, 
w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999. Przemówienia, 
homilie, Kraków 1999, s. 198–205.



189Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

przyczynił się do powstania kultury powszechnej, ponadnarodowej. Zarówno 
w architekturze, jak i sferze postaw, zachowań, ocen ujawniały się te same cechy 
we Francji, Włoszech, Niemczech, Anglii i Polsce”3. Miejsce znaczące zajmują 
w tak szeroko rozumianym dziedzictwie kultury dzieła sztuki i zabytki sakralne. 
Dlatego też analiza działalności Jana Pawła II będzie obejmowała zasadniczo 
tę część dziedzictwa.

W nurcie tradycji poprzedników

Jan Paweł II miał świadomość, że swoim ponty-katem włącza się w wielowieko-
wą tradycję Kościoła. Jego działania były zakorzenione w myśli ukształtowanej 
przez jego poprzedników. Świadczą o tym ciągłe odniesienia i powoływanie 
się na nauczanie soborów, papieży oraz szeroko rozumianą tradycję Kościoła. 
Należy wspomnieć papieży początków chrześcijaństwa oraz epoki konstantyń-
skiej, którzy wyzwolili ogromny potencjał fundatorski cesarzy oraz patrycjuszy 
rzymskich, trzymających pieczę nad pierwszymi miejscami kultu chrześcijań-
skiego, jakimi były katakumby. Szczególnie zasłużony dla rozwoju Kościoła 
Rzymskiego był papież Damazy (366–384). Następnie wspomnieć trzeba pa-
pieży skutecznie zwalczających ikonoklazm, a tym samym chroniących sztukę 
chrześcijańską przed zniszczeniem, ze szczególnym uwzględnieniem ojców 
Soboru Nicejskiego II (787) i Soboru Trydenckiego (1545–1563)4, papieży 
wprowadzających pierwsze przepisy kościelne, odnoszące się ściśle do ochro-
ny zabytków: Piusa II i jego dekretalia z 26 kwietnia 1464, Sykstusa IV z jego 
normami w przedmiocie ochrony i konserwacji budowli kościelnych z 7 kwiet-
nia 1474 roku, Juliusza II z przepisami o organizacji nadzoru z 11 stycznia 
1510 r. oraz Pawła III z normami dotyczącymi troski o wiarę, a także pamięć 
o starożytnych zabytkach z 28 listopada 1534 r.5 Papieży-pasjonatów i kolek-
cjonerów sztuki antycznej z epoki renesansu, którzy odkopywali z rumowisk 
starożytności, konserwowali je, gromadzili w muzeach kościelnych, z których 
najbardziej znanymi są Muzea Watykańskie6. Wreszcie należy podkreślić za-
sługi twórców oraz wprowadzających w Kościele reformę trydencką. Na uwagę 
zasługuje tu postać kardynała Karola Boromeusza (1538–1585) i jego wydane 

3 Zob. A. Chodubski, Wartości cywilizacji współczesnej a uni&kacja i dezintegracja Europy, 
w: Uni&kacja i różnicowanie się współczesnej Europy, red. B. Fijałkowska, A. Żukowski, Warszawa 
2002, s. 17.

4 Por. C. Schönborn, Ikona Chrystusa, Poznań 2001, s. 189–216.
5 Por. B. Skrzydlewska, Ochrona zabytków sztuki na podstawie dokumentów kościelnych, 

„Archiwa, Biblioteki i Muzea Kościelne”, t. 67 (1997), s. 34.
6 Zespół muzeów i galerii określanych tą nazwą, sięgający swymi korzeniami czasów pa-

pieży Sykstusa IV (1471–1484) i Juliusza II (1503–1513), został zreformowany i zorganizowany 
w XVIII i XIX wieku. W skład Muzeów Watykańskich wchodzą obecnie: Pinakoteka Watykań-
ska, Museo Pio-Clementino, Museo Chiaramonti, Muzeum Sztuki Etruskiej, Muzeum Sztuki 
Egipskiej, Muzeum Sztuki Wczesnochrześcijańskiej i inne.



190 Ks. Paweł Bijak

w 1577 r. dzieło poświęcone architekturze i sztuce kościelnej Instructionum Fa-
bricae et supellectilis Ecclesiasticae7. Dzieło to, nazywane „przewodnikiem tech-
nicznym i duchowym po sztuce sakralnej”, jest postrzegane jako interpretacja 
i synteza myślenia Soboru Trydenckiego w dziedzinie budownictwa sakralnego 
i stało się na wiele wieków podręcznikiem dla budowniczych i administrato-
rów kościołów8. Warto wspomnieć także bardzo mało znany patronat papieży 
nad działalnością legislacyjną urzędu Kardynała Kamerlinga odpowiedzialnego 
za dobra doczesne w Państwie Kościelnym. Edykty kardynała Giuseppe Doria 
Pam-lj z 2 października 1802 r. oraz kardynała Bartholomeo Pacca z 7 kwietnia 
1820 r. miały prekursorskie znaczenie dla tworzenia prawnej ochrony zabytków 
w większości krajów europejskich9. Należy uwydatnić także rolę papieży, którzy 
inspirowali badania archeologiczne w zakresie starożytności chrześcijańskiej, 
utworzyli wydziały i instytuty zajmujące się pracami badawczymi, np. Instytut 
Archeologii Chrześcijańskiej w Rzymie, nakazali tworzenie w diecezjach muzeów 
sztuki sakralnej i bibliotek oraz troszczyli się o właściwe zabezpieczenie archi-
wów kościelnych, w tym najbardziej renomowanego Archiwum Watykańskiego, 
a także wprowadzili do ratio studiorum w seminariach duchownych zajęcia z hi-
storii sztuki. Nie można także pominąć papieży oraz innych hierarchów, którzy 
od najdawniejszych czasów byli fundatorami kościołów i sprzętów liturgicznych, 
hojnymi mecenasami sztuki, kolekcjonerami, opiekunami i chlebodawcami wie-
lu wybitnych artystów. Z ich inspiracji powstawały największe arcydzieła sztuki 
kościelnej oraz były chronione nie tylko zabytki sakralne, ale także antyczne.

Na forum międzynarodowym

Dziedzictwo sztuki jest jednym z istotnych komponentów kultury. Dlate-
go kluczowe dla rozumienia jego istoty i funkcji jest wystąpienie Jana Pawła 
w paryskiej siedzibie UNESCO 2 czerwca 1980 r. Był to wyraźny sygnał, że Pa-
pież będzie aktywnie występował z przesłaniem chrześcijańskim na forum 
międzynarodowym i zabiegał o uczynienie z dziedzictwa kościelnego tego, 
czym było ono zawsze w Europie – zwornikiem kulturowej jedności między 
narodami. W swoim wystąpieniu nawiązał do historycznych uwarunkowań 
utworzenia Organizacji Narodów Zjednoczonych do Spraw Oświaty, Nauki 
i Kultury (UNESCO) stwierdzając, że „u podstaw wszelkich przedsięwzięć 
mających służyć pokojowi i rozwojowi ludzkości na naszym globie leży ko-
nieczność jednoczenia się narodów, wzajemnego poszanowania i współpracy 

7 C. Borromeo, Instructionum Fabricae et supellectilis Ecclesiae Libri II, Città del Vaticano 
2000.

8 Por. N. Benazzi, M. Marinelli, La fortuna dell’opera, w: C. Borromeo, Instructionum Fabricae 
et supellectilis Ecclesiae Libri II, Citta del Vaticano 2000, s. IX.

9 Por. A. Emiliani, Leggi, bandi e provvedimenti per la tutela dei beni artistici e culturali negli 
antichi stati italiani 1571–1860, Bologna 1996, s. 85–95. 100–111.



191Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

międzynarodowej” (pkt 2). Duże zainteresowanie Papieża dziedzictwem kul-
tury wynika z faktu, że jest ono poza religią jedną z nielicznych już „sił, które 
stanowią o duchowym wymiarze ludzkiej egzystencji” oraz dziedziną, która 
jest potencjalną płaszczyzną porozumienia międzyludzkiego i międzynarodo-
wego, o ile będzie miała charakter personalistyczny i humanistyczny. „Znacze-
nie istotne kultury (…) polega na tym, że jest ona właściwym kształtem życia 
człowieka jako takiego. Człowiek żyje prawdziwie ludzkim życiem dzięki kultu-
rze. Jego życie jest kulturą również i w tym znaczeniu, że poprzez nią człowiek 
odznacza i odróżnia się od całej reszty istnień wchodzących w skład widzial-
nego świata: człowiek nie może obejść się bez kultury. Kultura jest właściwym 
sposobem istnienia i bytowania człowieka. Człowiek bytuje zawsze na sposób 
jakiejś kultury sobie właściwej, która z kolei stwarza pomiędzy ludźmi właściwą 
dla nich więź, stanowiąc o międzyludzkim i społecznym charakterze ludzkiego 
bytowania. Stąd też w jedności kultury, jako właściwego sposobu istnienia czło-
wieka, bierze zarazem początek wielość kultur, wśród których człowiek bytuje. 
W tej wielości człowiek rozwija się, nie tracąc istotnego kontaktu z jednością 
kultury jako podstawowego i istotnego wymiaru swojego istnienia i bytowa-
nia. Człowiek, który w widzialnym świecie jest jedynym ontycznym podmio-
tem kultury, jest też jedynym właściwym jej przedmiotem i celem. Kultura jest 
tym, przez co człowiek jako człowiek staje się bardziej człowiekiem” (pkt 6–7). 
Przedstawione związki, jakie zachodzą między człowiekiem a kulturą, dowodzą 
ogromnego znaczenia wszystkich komponentów kultury dla rozwoju człowieka 
w jego wielkowymiarowości. Chodzi tu o rozwój integralny, tj. taki, który obej-
muje całego człowieka i wszystkich ludzi. Problem jest o tyle istotny, że zauważa 
się zjawisko redukcji człowieka do wymiaru jedynie materialnego, a w świecie 
są ogromne obszary ludzi pozbawionych dostępu nawet do najbardziej elemen-
tarnych form kultury, jak np. do edukacji.

Teologiczne aspekty sztuki

W teologicznej interpretacji rzeczywistości ważną rolę odgrywa biblijna nauka 
o stworzeniu oraz Wcieleniu. Według niej człowiek będący obrazem Boga, no-
szący w sobie podobieństwo do Boga oraz objawienie prawdziwego człowieka 
w Jezusie Chrystusie staje się swego rodzaju punktem odniesienia. Idealny czło-
wiek stworzony i objawiony w ten sposób jest wyznacznikiem wszelkiej ludzkiej 
działalności, w tym także moralnych granic twórczości artystycznej. Dlatego też 
kultura na miarę człowieka idealnego wymaga teologii. Jan Paweł II wiele miej-
sca w swoim nauczaniu poświęcił antropologicznym uwarunkowaniom kultury. 
W tych kategoriach ujmuje także teologię sztuki, która została przedstawiona 
w trzech o-cjalnych wypowiedziach Papieża: w Liście Apostolskim Duodeciu-
mum saeculum (1987), w Katechizmie Kościoła Katolickiego (1992) oraz w Liście 
do artystów (1999).



192 Ks. Paweł Bijak

W 1987 roku Kościół obchodził 1200. rocznicę zwołania Soboru Nicejskiego II. 
Dla podkreślenia jednego z najważniejszych wydarzeń dla istnienia i rozwoju 
sztuki sakralnej Jan Paweł II napisał List Apostolski Duodecimum Saeculum. 
Wyłożył w nim tradycyjną naukę Kościoła na temat kultu obrazów. Przeprowa-
dził wnikliwą analizę teologiczną wciąż odradzającego się w różnych formach 
ikonoklazmu, który jako błąd teologiczny zagroził rozwojowi sztuki kościelnej. 
Fakt wzywania przez obrazoburców do niszczenia wizerunków świętych oraz 
dążenie do zakazu ich sporządzania spowodowałby bowiem wielkie zubożenie 
dziedzictwa światowego. Kościół od początku istnienia dopuszczał przedsta-
wianie Boga i rzeczywistości nadprzyrodzonej w sztukach plastycznych, odci-
nając się jednocześnie od wszelkich form politeizmu. Czynił to, aby wierzący 
mogli otrzymać „pomoc dla swej modlitwy oraz wsparcie dla życia duchowego” 
(nr 11). Obrazy miały charakter dydaktyczny, zaś poprzez ich kontemplację 
prowadziły do adoracji samego Boga. Kluczem do uzasadnienia sztuki sakral-
nej jest przyjęcie faktu Wcielenia: „Kościół aprobuje ten rodzaj sztuki, ponieważ 
jest przeświadczony, że Bóg, który objawił się w Jezusie Chrystusie, rzeczywi-
ście odkupił i uświęcił ciało oraz cały świat dostępny poznaniu zmysłowemu, 
to znaczy całego człowieka obdarzonego pięcioma zmysłami” (nr 9). Papież 
podkreśla, że niezmienne i niezachwiane nauczanie Kościoła, wyrażone na So-
borach Nicejskim II i Trydenckim oraz potwierdzone na Soborze Watykańskim II, 
„ożywiło rozkwit sztuki kościelnej zarówno na Wschodzie, jak na Zachodzie, 
stając się natchnieniem dla dzieł o niezwykłym pięknie i głębi” (nr 10). Kościół 
Wschodni położył nacisk na „kontemplację ikony” i uczynił z niej formę kon-
taktu z Bogiem oraz „integralną część liturgii”, zaś Kościół Zachodni podkreślał 
element dydaktyczny sztuki sakralnej. Dlatego Jan Paweł II polecił biskupom 
umieszczanie wizerunków w kościołach oraz troskę o powstawanie wartościo-
wych dzieł sztuki. Powinna ona stanowić „pomoc dla modlitwy”, „wsparcie 
dla życia duchowego” oraz „wyrażać wiarę i nadzieję Kościoła” (nr 11). Kościół 
akceptuje koncepcję sztuki jako „pomostu pomiędzy człowiekiem a rzeczywi-
stością Boga”, odrzuca natomiast „sztukę dla sztuki” oraz „sztukę, która kieruje 
uwagę jedynie na jej twórcę” (nr 11).

W 1992 r. został wydany Katechizm Kościoła Katolickiego Jana Pawła II. Jego 
zadaniem było syntetyczne ujęcie całości nauczania Kościoła. Temat sztuki sa-
kralnej został podjęty w dwóch miejscach: w rozdziale „Święte obrazy” oraz 
w rozdziale poświęconym analizie przykazania dekalogu: „Nie będziesz czynił 
żadnej rzeźby…”. Katechizm de-nitywnie odcina się od starotestamentalnej 
interpretacji dekalogu, zarzucającej bałwochwalstwo Kościołowi zalecającemu 
tworzenie sztuki. Stwierdza, że „chrześcijański kult obrazów nie jest sprzeczny 
z pierwszym przykazaniem” oraz podkreśla konieczność istnienia sztuki sa-
kralnej dla rozwoju wiary (nr 2132). Sztuka w swoim założeniu ma pobudzać 
do modlitwy i służyć ewangelizacji. Kontemplowanie jej dzieł to „święto dla 
oczu”, które sprawia, że wzbogaca się „pamięć serca” (nr 1162). Obcowanie 
ze sztuką sakralną nie jest łamaniem żadnego z trzech pierwszych przykazań 



193Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

dekalogu, lecz formą ich wypełnienia w sposób doskonalszy. Katechizm, powo-
łując się na nauczanie Soboru nicejskiego (787), uznaje za uzasadnione teolo-
gicznie takie funkcje sztuki, jak ukazywanie (przedstawianie) na wizerunkach 
Chrystusa, Krzyża, Matki Bożej, aniołów, świętych i błogosławionych oraz kult 
wizerunków malowanych, układanych w mozaikę lub „wykonanych w inny 
sposób, które ze czcią umieszcza się w kościołach, na sprzęcie liturgicznym czy 
na szatach, na ścianach czy na desce, w domach czy przy drogach” (nr 1161).

W trakcie przygotowania do Wielkiego Jubileuszu 2000-lecia chrześcijań-
stwa 4 kwietnia 1999 roku Jan Paweł II skierował do ludzi sztuki List do Ar-
tystów. Osobista forma tego przekazu, ale także fakt, że zarówno nadawca jak 
i adresaci mają wspólne doświadczenie twórcze, świadczy o wyjątkowości hym-
nu wygłoszonego na cześć piękna Boga, stworzonego świata i odblasku pięk-
na zawartego w dziełach sztuki sakralnej. Papież podkreślił, że w ciągu dwóch 
tysięcy lat chrześcijaństwa istniała zawsze żywa współpraca między Kościołem 
a artystami i nie była to jedynie prosta wymiana korzyści: Kościół jako fundator, 
mecenas sztuki, zamawiający inwestor i chlebodawca – artysta jako malarz, 
architekt, rzeźbiarz czy kompozytor wykonujący swoją pracę na zamówienie. 
Istotą było tu przede wszystkim podobieństwo, jakie zachodzi między doświad-
czeniem religijnym i twórczym. Mimo różnicy pomiędzy stwarzaniem (tj. da-
waniem istnienia z niczego właściwym wyłącznie Bogu) a tworzeniem (tj. na-
dawaniem formy i znaczenia tworzywu istniejącemu) istnieje wspólny element 
w postaci „iskry transcendentnej mocy” danej przez Boga człowiekowi i okre-
ślanej terminem „natchnienie” (nr 1). Stwarzanie jest aktem nieograniczonym, 
tworzenie – ograniczonym. Ktoś, kto uważa się za twórcę, przyjmuje nie tylko 
talent, który go wyróżnia spośród innych, ale także ograniczenia wynikające 
z takich czynników, jak materiał, reguły sztuki, narzędzia, którymi dysponuje, 
wreszcie własne naturalne uwarunkowania. Jan Paweł II, pisząc o powinno-
ści „twórczego kształtowania człowieczeństwa” oraz czynieniu ze swego życia 
„arcydzieła sztuki”, sprowadza zagadnienie twórczości artystycznej do kwestii 
osobowości. Zauważa, że może istnieć u twórcy rozdźwięk pomiędzy postawą 
moralną a postawą artystyczną. Dopiero połączenie ich obu sprawi, że artysta 
będzie wyrażał w dziele nie tylko samą, nawet najbardziej natchnioną myśl, 
ale całego siebie. „Artysta bowiem, kiedy tworzy, nie tylko powołuje do życia 
dzieło, ale poprzez to dzieło jakoś także objawia swoją osobowość. Odnajduje 
w sztuce nowy wymiar i niezwykły środek wyrażania swojego rozwoju ducho-
wego. Poprzez swoje dzieła artysta rozmawia i porozumiewa się z innymi. Tak 
więc historia sztuki nie jest tylko historią dzieł, ale również ludzi. Dzieła sztuki 
mówią o twórcach, pozwalają poznać ich wnętrze i ukazują szczególny wkład 
każdego z nich w dzieje kultury” (nr 2).

Punktem, wokół którego oscyluje myśl papieska, jest Piękno utożsamiane 
z Dobrem, co w rozumieniu -lozo-i greckiej określano terminem kalokagathia, 
czyli „piękno-dobroć”. Stąd artysta odnajdujący w sobie umiejętność odbio-
ru oraz ukazywania Piękna powinien charakteryzować się postawą etyczną. 



194 Ks. Paweł Bijak

Powołanie do służenia Pięknu jest zobowiązaniem do służby dla dobra wspól-
nego. Jan Paweł II wymienia trzy konsekwencje talentu artystycznego: cięż-
ką pracę, odpowiedzialność za odbiór dzieła oraz niebezpieczeństwo próżnej 
chwały, taniej popularności lub korzyści.

Twórczość artystyczna stawia sobie za ideał odkrycie i przybliżenie ludziom 
niewidzialnego Boga, którego poznanie nie jest możliwe w sposób bezpośredni. 
Próbuje to osiągnąć na dwa sposoby. Pierwszym jest prosty przekaz treści biblij-
nych, które kształcą w wierze, drugim zaś przekaz treści intuicyjnie poznanych 
przez artystę, które zachwycają i pociągają do wiary. Przez wieki źródłem treści 
oraz inspiracją dla malarzy, poetów, muzyków, twórców teatru i kina były teks-
ty Starego i Nowego Testamentu. Podobnie jak we Wcieleniu „Słowo stało się 
Ciałem”, tak „niezliczoną ilość razy biblijne słowo stawało się obrazem, muzyką, 
poezją” (nr 5). Jan Paweł II de-niuje historię sztuki, która według niego „nie 
jest tylko historią dzieł, ale również ludzi. Dzieła sztuki mówią o twórcach, po-
zwalają poznać ich wnętrze i ukazują szczególny wkład każdego z nich w dzieje 
kultury” (nr 2).

Personalistyczne podłoże tego określenia pozwala papieżowi stworzyć krót-
ką syntezę dziejów sztuki chrześcijańskiej, która potwierdza harmonijną współ-
pracę z artystami oraz nieocenioną rolę Kościoła jako stróża depozytu wiary 
pokoleń zapisanego w dziedzictwie kościelnym. Sztukę czasów przedkonstan-
tyńskich Jan Paweł II charakteryzuje jako prostotę symboli i znaków inspirowa-
nych Pismem Świętym. Wyrażały one wiarę oraz stanowiły kod rozpoznawczy 
i identy-kujący chrześcijan. W czasach konstantyńskich, gdy chrześcijaństwo 
zaczęło się instytucjonalizować, „sztuka stała się uprzywilejowaną formą wy-
razu wiary” (nr 7). Szybki rozwój Kościoła spowodował rozkwit architektury 
monumentalnej oraz sztuk plastycznych wizualizujących Pismo Święte, ale tak-
że muzyki sakralnej oraz literatury chrześcijańskiej. Papież podkreślił ogromne 
znaczenie Soboru Nicejskiego II. Nazwał go „wydarzeniem historycznym nie 
tylko dla wiary, ale także dla samej kultury” (nr 7). Dzięki ówczesnemu zdecy-
dowanemu stanowisku Kościoła kultura ogólnoludzka nie została pozbawiona 
znaczącej liczby największych osiągnięć ludzkiego ducha. Pisząc o rozkwicie 
sztuki średniowiecznej, Jan Paweł II zwrócił uwagę na dopełniającą się odręb-
ność tradycji Wschodniej i Zachodniej. W Kościele prawosławnym ikona stała 
się znakiem obecności Boga na wzór sakramentów. Kościół rzymski natomiast 
zrodził mnogość stylów i form wyrazu artystycznego do tego stopnia, że „cała 
kultura [europejska – P.B.] przesiąkła Ewangelią” (nr 8).

Odnosząc się do epoki Odrodzenia, papież podkreślił, że sztuka humani-
styczna nie stała wówczas w sprzeczności z teologią. Punktem stycznym było 
zakotwiczenie w tajemnicy Wcielenia, w której Bóg zaakceptował piękno ludz-
kiego ciała. Nawet w sytuacji rozejścia się dróg sztuki i wiary, będącej prze-
jawem agnostycyzmu i ateizmu, papież dostrzega potencjał sztuki jako „po-
mostu” między różnymi, nawet najbardziej dramatycznymi doświadczeniami 
człowieka i doświadczeniem wiary. Między aktem wiary a aktem twórczym 



195Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

– jak stwierdza – istnieje naturalne „wewnętrzne pokrewieństwo” (nr 10). Jan 
Paweł II, nawiązując do nauczania Soboru Watykańskiego II, podkreśla dia-
logiczny charakter sztuki sakralnej. Nie służy ona zamknięciu się wewnątrz 
kościołów idei i prawd, ale ich otwarciu na świat. Stąd też Ojciec Święty zacy-
tował jedną z najpiękniejszych wypowiedzi Ojców Soboru Watykańskiego II: 
„Świat, w którym żyjemy, potrzebuje piękna, aby nie pogrążyć się w rozpaczy. 
Piękno podobnie jak prawda budzi radość w ludzkich sercach i jest cennym 
owocem, który trwa mimo upływu czasu, tworzy więź między pokoleniami 
i łączy je w jednomyślnym podziwie!”10. Ostatnie passusy Listu do Artystów 
to deklaracja gotowości do dalszej współpracy między Kościołem i światem 
artystycznym. „Aby głosić orędzie, które powierzył mu Chrystus, Kościół po-
trzebuje sztuki” (nr 12), ale także sztuka potrzebuje Kościoła, gdyż – jak po-
kazuje doświadczenie – „w rzeczywistości temat religijny należy do najczęściej 
podejmowanych przez artystów każdej epoki” (nr 13). List swój kończy Jan 
Paweł II apelem do artystów, życzeniami oraz słowami Veni Creator Spiritus 
– modlitwy do Ducha Świętego o natchnienie tak bardzo potrzebne w każdej 
twórczości artystycznej.

Kody-kacja prawnokanoniczna

Ważnym osiągnięciem pierwszych lat ponty-katu Jana Pawła II było doprowa-
dzenie do wydania w 1983 r. Kodeksu Prawa Kanonicznego. Założeniem tego 
kodeksu było zreformowanie prawa kościelnego w duchu postanowień Soboru 
Watykańskiego II. Ochrona zabytków kościelnych nie została ujęta w nim w po-
staci odrębnego aktu prawnego, zaś przepisy odnośne umieszczono w różnych 
częściach kodeksu. Symptomatyczne jest jednak, że przeważająca ich większość 
została złączona z zagadnieniami dóbr doczesnych oraz uświęcającymi funk-
cjami Kościoła. Jest w tym zawarta specy-cznie sakralna optyka postrzegania 
dzieł sztuki. Powstały one jako wyraz wiary i służą uświęceniu, zaś ich istotą nie 
są jedynie walory estetyczne czy przekazy naukowe. Utrzymanie dziedzictwa 
sztuki kościelnej w ramach sakralności zostało potwierdzone odpowiednią te-
ologiczną terminologią zawartą w prawie kanonicznym. Nie używa się tu pojęć: 
„zabytek”, „dobro kultury”, „dzieło sztuki”, „zabytki ruchome”, „zabytki nieru-
chome”, lecz pojęć mających konotacje sakralne.

W Części II Księgi IV Kodeksu Prawa Kanonicznego poświęconej aktom 
kultu Bożego stosuje się następującą terminologię: „miejsca święte” (loci sacri), 
„rzeczy święte” (res sacrae), „obrazy drogocenne” (imagines pretiosae), „wota 
i dokumenty pobożności” (votiva et pietatis documenta) oraz „relikwie święte” 
(sacrae reliquiae). Tego typu terminologia jest skuteczna z punktu widzenia 
ochrony prawnej przedmiotów nią objętych. Nie pozostawia wątpliwości, 

10 Zob. Przesłanie do artystów (8 grudnia 1965), AAS 58 (1966), nr 13.



196 Ks. Paweł Bijak

co podlega ochronie, a jakim przedmiotom ochrona prawna nie przysługuje. 
Należy dodać, że zarówno miejsca jak i sprzęty kościelne w celu dopuszczenia 
ich do użytku są obligatoryjnie poddane obrzędom liturgicznym dedykacji lub 
poświęcenia.

Konsekwencją tego aktu prawnego i liturgicznego jest wyjęcie miejsca lub 
rzeczy spod jurysdykcji świeckiej i poddanie go kościelnym normom prawnym 
oraz nadanie charakteru sakralnego, co wyraża się w nazewnictwie „miejsce 
święte” czy „rzecz święta”. W związku z tym obiekty te nie są już jedynie dzieła-
mi sztuki, a traktowanie ich jedynie w kategoriach estetycznych jest niezgodne 
z literą i duchem prawa kanonicznego. Miejsca święte (loci sacri) to kościoły, 
kaplice, sanktuaria, ołtarze i cmentarze, czyli miejsca poświęcone i służące ce-
lom sakralnym (kan. 1205). Kodeks Prawa Kanonicznego tylko w jednym kano-
nie porusza zagadnienie rzeczy świętych (bona sacra et pretiosa) znajdujących 
się w kościołach i innych miejscach świętych: „Dla ochrony dóbr sakralnych 
oraz kosztowności należy okazywać właściwą troskę o konserwację i zastosować 
odpowiednie środki bezpieczeństwa” (kan. 1220, § 2). Res sacrae to w sensie 
ścisłym przynależące do miejsca świętego przedmioty przeznaczone do spra-
wowania czynności liturgicznych, będące wyposażeniem lub wystrojem wnę-
trza kościoła, kaplicy lub sanktuarium. W szerokim znaczeniu słowa zalicza się 
do nich jednak budowle kościelne. Dlatego też przepisy dotyczące traktowania 
miejsca świętego jako domu Bożego, utrzymywania w nim czystości i piękna 
(munditia et decor), ochrony wyrażającej się w trosce o konserwację oraz od-
powiednie zabezpieczenie należy odnieść tak do całego kościoła, jak też do naj-
mniejszego znajdującego się w nim elementu: „Wszyscy, do których to należy, 
mają troszczyć się o utrzymanie w kościołach takiej czystości i piękna, jakie 
przystoją domowi Bożemu, i nie dopuszczać do tego, by działo się w nim coś 
obcego świętości miejsca” (kan. 1220, § 1).

Obrazy święte (imagines pretiosae), czyli wizerunki przedstawiające Mękę 
Pańską, Matkę Bożą lub świętych, de-niowane są jako „drogocenne, a więc 
wyróżniające się starożytnością [łac. vetustas – dawność, starożytność – P.B], 
artyzmem [łac. ars – sztuka, dzieło sztuki – P.B.], czy doznawanym kultem, 
umieszczone w kościołach lub kaplicach dla odbierania czci ze strony wier-
nych” (kan. 1189). Ich uprzywilejowana pozycja względem innych res sacrae 
znajdujących się w kościołach wynika z dwóch przesłanek. Po pierwsze z faktu 
szczególnego kultu, jakiego doznają ze strony wiernych, po drugie zaś z rytu 
koronacji wizerunków, który jest nie tylko aktem liturgicznym, ale potwier-
dzeniem ich cudowności w następstwie przeprowadzonej procedury prawnej. 
Stąd wypływa nakaz większej troski o bezpieczeństwo i dobry stan obrazów 
świętych, jak również szczególna wyższa forma ochrony prawnej. Kodeks Pra-
wa Kanonicznego w kanonie 1189 zabrania zarządcom kościołów poddawania 
drogocennych obrazów konserwacji bez pisemnego zezwolenia ordynariusza, 
który przed jego udzieleniem winien zasięgnąć opinii biegłych. Zgodnie z ka-
nonem 1190, § 3 obrazy, które „doznają wielkiej czci wiernych”, nie mogą być 



197Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

alienowane lub przenoszone na stałe bez akceptacji Stolicy Apostolskiej. Przez 
alienację (alienatio) należy tu rozumieć akt prawny, w którego wyniku dany 
przedmiot zostaje podarowany, sprzedany lub zamieniony na inny11. Wynika 
stąd, że przeniesienie na pewien określony czas jest dozwolone, ale za zgodą 
ordynariusza, np. w razie konieczności odnowienia.

Wota (votiva) ściśle związane z wizerunkami cudownymi są materialnym 
wyrazem pobożności i wdzięczności. Były one fundowane ku czci Matki Bożej 
lub świętego upostaciowionego w konkretnym wizerunku, za którego pośred-
nictwem otrzymywano lub ubiegano się o łaski. W sensie ścisłym wota to wi-
zualne przedstawienia przedmiotu cudu (uleczone organy: serce, nogi, oczy, 
ręce), plakiety i obrazki przedstawiające fakt modlitwy, wstawiennictwa oraz 
dokonanego cudu, a także darowane ex voto korale, ordery wojskowe, srebrne 
wieńce dawane artystom, biżuteria i inne cenne przedmioty. Kodeks Prawa Ka-
nonicznego nakazuje troskę o zabezpieczenie, zachowanie oraz przechowywanie 
w sanktuariach istniejących wotów pobożnych. „Wota sztuki ludowej i doku-
menty pobożności winny być przechowywane w sanktuariach lub w miejscach 
przyległych i bezpiecznie strzeżone” (KPK, 1983, kan. 1234, § 2). Podkreśla 
jednocześnie konieczność podtrzymywania różnych form pobożności, w tym 
także praktyk wotywnych: „W sanktuariach należy zapewnić wiernym ob-tsze 
środki zbawienia przez gorliwe głoszenie słowa Bożego, przez odpowiednie 
ożywienie życia liturgicznego, zwłaszcza przez sprawowanie Eucharystii i poku-
ty oraz przez kultywowanie zatwierdzonych form pobożności ludowej” (KPK, 
1983, kan. 1234, § 1).

Relikwie święte (sacrae reliquiae) – dosłownie szczątki, to pozostałości ma-
terialne zachowane po śmierci osoby świętej lub błogosławionej. Są to zarówno 
części ciała (czaszki, kości, zęby), jak przedmioty, które miały bezpośrednią 
lub bliską styczność z osobami świętymi lub błogosławionymi (np. ubrania, 
narzędzia męki) oraz przedmioty, które dotykały ich ciała12. Do grupy naj-
cenniejszych relikwii zalicza się miejsca i przedmioty związane z osobą Jezu-
sa Chrystusa, zwłaszcza te, które miały z Nim styczność (np. relikwie Krzyża 
Świętego). Właściwym miejscem przechowywania relikwii znacznych może 
być tylko kościół. W odnowionym Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku 
podtrzymano zwyczaj umieszczania relikwii w mensach ołtarzy: „Starożytna 
tradycja umieszczania relikwii Męczenników lub innych Świętych pod ołtarzem 
stałym winna być zachowana, zgodnie z normami podanymi w księgach litur-
gicznych” (KPK, 1983, kan. 1237, § 2). Istniał także zwyczaj przechowywania 
ich w zamkniętych relikwiarzach w predelli ołtarza. Nie ma również wątpli-
wości co do tego, że relikwie nieznaczne mogły być przechowywane i otaczane 
należną czcią w domach prywatnych, a wierni mogli je nosić przy sobie, zaś 
relikwie niewielkich rozmiarów bywały umieszczane w pierścieniach biskupich. 

11 Por. T. Pawluk, Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 4, Olsztyn 1990, s. 50.
12 Por. J. Danilewicz, Kościół i jego wnętrze w świetle przepisów prawno-liturgicznych, Kielce 

1948, s. 90.



198 Ks. Paweł Bijak

Mimo że normy prawa kanonicznego odnośnie relikwii zostały zredukowane 
w Kodeksie z 1983 r. do minimum, nie oznacza to, że pozbawiona została mocy 
normatywnej wielowiekowa tradycja w tym zakresie. Utrzymano kult relikwii 
w takich formach, jak na przykład: wystawianie relikwii tylko w relikwiarzach 
zamkniętych i opieczętowanych, wystawianie relikwii Krzyża tylko w osobnym 
relikwiarzu (nigdy w jednym wraz z innymi relikwiami), obnoszenie w proce-
sjach pod baldachimem tylko relikwii Krzyża Świętego, wystawianie relikwii 
na mensie ołtarza, o ile w ołtarzu głównym nie jest przechowywany Najświęt-
szy Sakrament, oraz obowiązek zapalania dwóch świec podczas wystawienia, 
oddawanie czci relikwiom przez pokłon, jedynie relikwiom Krzyża przez przy-
klęknięcie13. Tradycyjnymi formami kultu było podawanie relikwiarzy wiernym 
do ucałowania oraz używanie ich do błogosławienia wiernych14. Uzasadnione 
są regulacje prawa kanonicznego zakazujące handlu, alienacji oraz przenosze-
nia tych przedmiotów kultu. Przepisy stanowią, że „Nie godzi się sprzedawać 
relikwii” (KPK, 1983, kan. 1190, § 1), a także: „Relikwie znaczne i inne dozna-
jące wielkiej czci ze strony wiernych nie mogą być w jakikolwiek sposób ważnie 
alienowane ani też na stałe przenoszone bez zezwolenia Stolicy Apostolskiej” 
(KPK, 1983, kan. 1190, § 2). Zarówno normy kanoniczne, przepisy liturgiczne 
jak i tradycja stoją na straży relikwii jako obiektów kultu, ale także chronią re-
likwiarze jako obiekty zabytkowe, odznaczające się ze względu na ich zawartość 
wartością sakralną.

Działalność administracyjna

Prawo kanoniczne zgodnie ze swoją naturą zawiera normy ogólne obowiązujące 
w całym Kościele, natomiast szczegółowe uregulowania zostawia episkopatom 
poszczególnych krajów oraz biskupom diecezjalnym. Niemniej narzędziem, 
za pomocą którego papież oddziałuje na poszczególne wspólnoty kościelne, jest 
administracja kościelna. Z tego powodu Jan Paweł II przeprowadził w 1988 roku 
reformę Kurii Rzymskiej. Konstytucją Apostolską Pastor Bonus z 28 czerwca 
potwierdził istnienie przy Kongregacji ds. Duchowieństwa Papieskiej Komisji 
do Spraw Konserwacji Dziedzictwa Artystycznego i Historycznego Kościoła. Jej 
zadaniem było „przewodniczenie trosce o dziedzictwo historyczno-artystyczne 
całego Kościoła” (art. 99), do którego zalicza się „wszystkie dzieła sztuki z prze-
szłości” (art. 100). W roku 1993 w celu usprawnienia działalności Jan Paweł II 
nadał jej autonomię i zmienił nazwę. Stało się to na mocy Motu Proprio Inde 
a ponti&catus nostri z 25 marca: „Papieska Komisja ds. Konserwacji Dziedzi-
ctwa Artystycznego i Historycznego Kościoła odtąd będzie nazwana »Papie-
ska Komisja do spraw Dóbr Kultury Kościoła«. Zachowując własny obszar 

13 Por. A. J. Nowowiejski, Ceremoniał para&alny: Przewodnik liturgiczny dla duchowieństwa 
pasterstwem dusz zajętego, Płock 1931, s. 274.

14 Por. F. Bączkowski, dz. cyt., s. 444.



199Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

kompetencji ustanowiony w artykułach 100–103 mojej Konstytucji Apostolskiej 
Pastor bonus, nie będzie już stanowiła części Kongregacji ds. Duchowieństwa, 
ale będzie autonomiczna, mająca własnego przewodniczącego, który będzie 
członkiem Papieskiej Rady ds. Kultury, z którą będzie utrzymywać kontakty 
okresowo, w celu zapewnienia harmonii i owocnej współpracy. Ponadto, bę-
dzie konsultować się z Papieską Radą ds. Kultury w odniesieniu do Akademii, 
których działalność dotyczy dóbr kultury Kościoła”.

W latach 1993–2002, gdy jej przewodniczącym był kardynał Francesco Mar-
chisano, Komisja wykazała dużą aktywność. Poza intensywną działalnością, 
mającą na celu poznanie sytuacji ochrony zabytków w poszczególnych krajach 
oraz zuni-kowania inicjatyw w całym Kościele, wydała cztery ważne dokumen-
ty porządkujące konkretne dziedziny i formy ochrony zabytków sakralnych: 
Biblioteki kościelne w misji Kościoła (z 19 marca 1994 r.), Funkcja duszpasterska 
archiwów kościelnych (z 2 lutego 1997 r.), Konieczność natychmiastowej inwen-
taryzacji i katalogizacji dóbr kultury Kościoła (6 sierpnia 1999 r.) oraz Funkcja 
duszpasterska muzeów kościelnych (z 16 sierpnia 2001 r.). Wszystkie dokumenty 
zawierają krótki rys historyczny ukazujący dorobek i zaangażowanie Kościoła 
w poszczególnych dziedzinach, podają podstawowe i szczegółowe zasady orga-
nizacji instytucji kościelnych oraz ukazują fundamenty oraz teologiczne per-
spektywy ochrony zabytków sakralnych. Na uwagę zasługuje fakt, że wszystkie 
postrzegają sztukę sakralną oraz funkcję instytucji służebnych w perspektywie 
duszpasterskiej, czyli uświęcającej i ewangelizacyjnej. Komisja papieska wyzwo-
liła dużą aktywność w dziedzinie ochrony zabytków kościelnych w poszczegól-
nych krajach i diecezjach. Zwrócono uwagę na ustanowienie w każdej diecezji 
konserwatora diecezjalnego zabytków, przypomniano o utworzeniu muzeów 
diecezjalnych dla zabezpieczenia przedmiotów sakralnych, które wyszły z użyt-
ku liturgicznego, zachęcono do podjęcia w para-ach zadania inwentaryzacji 
i katalogizacji zabytków, wreszcie położono większy nacisk na wykształcenie 
kandydatów do kapłaństwa oraz rządców obiektów zabytkowych.

Współczesne dokumenty, poświęcone w całości problemom budownictwa 
nowych kościołów oraz dostosowania kościołów zabytkowych do potrzeb liturgii 
posoborowej, zostały wydane przez Episkopat Włoski (CEI) w latach 90. XX w. 
Podpisany 18 lutego 1993 roku Dokument Duszpasterski Komisji do Spraw Li-
turgii Episkopatu Włoch pt. Projektowanie nowych kościołów (La progettazione di 
nuove chiese) oraz Dokument Duszpasterski tej samej komisji z 31 maja 1996 r. 
zatytułowany Adaptacja kościołów według reformy soborowej (L’adeguamento delle 
chiese secondo la riforma liturgica) zostały poprzedzone dokumentem progra-
mowym Konferencji Episkopatu Włoskiego, zawierającym wskazania ogólne, 
dotyczące sztuki sakralnej pt. Dobra kultury Kościoła we Włoszech (I beni cultu-
rali della Chiesa in Italia. Orientamenti) z 9 grudnia 1992 roku. Odmiennie zo-
stały potraktowane zagadnienia sztuki sakralnej przez Episkopat Niemiec, który 
w 2000 roku wydał dokument poświęcony zagadnieniu konstrukcji i wyposażenia 
budynków kultu, w którym jednak problematyka zabytków została potraktowana 



200 Ks. Paweł Bijak

drugoplanowo15. W Polsce, zgodnie z zaleceniami Stolicy Apostolskiej, zostały 
stworzone struktury administracyjne kościelnej ochrony zabytków. Na poziomie 
Episkopatu Polski istnieje Rada ds. Kultury i Ochrony Dziedzictwa Kościelnego. 
Na poziomie diecezji działają konserwatorzy diecezjalni oraz komisje diecezjalne 
lub też odpowiadające im organy włączone w strukturę kurii biskupich. Na uwagę 
zasługują instrukcje w sprawach ochrony dziedzictwa sztuki sakralnej wydawane 
przez biskupów diecezjalnych.

Podsumowanie

W niniejszym artykule przeanalizowano działalność Jana Pawła II, związaną 
z ochroną dziedzictwa kulturalnego, pod kątem teologicznym, legislacyjnym 
i administracyjnym. Z uwagi na ograniczenia tego typu publikacji pominięto 
cały dorobek zawarty w homiliach i wystąpieniach papieskich. Poddanie go 
wnikliwej analizie z pewnością potwierdziłoby postawione wyżej tezy i ukaza-
ło w jeszcze szerszym spojrzeniu humanistyczny wymiar osoby i działalności 
Jana Pawła II. Świadectwem tego są nie tylko wypowiedziane przez niego sło-
wa, ale także wyjątkowe w historii papiestwa „pielgrzymowanie”. Jan Paweł II 
w czasie swojego 27-letniego ponty-katu odbył aż 104 zagraniczne pielgrzymki 
oraz ok. 145 podróży na terenie Włoch, przemierzył 1700 tys. km, odwiedził 
130 krajów. Głównym celem pielgrzymek było nawiązywanie i podtrzymywanie 
relacji religijnych i międzyreligijnych oraz dyplomatycznych. Cechą charakte-
rystyczną było jednak nawiedzanie miejsc świętych, takich jak sanktuaria i koś-
cioły, oraz oddawanie czci religijnej przedmiotom kultu – relikwiom świętych 
i błogosławionych, cudownym -gurom i obrazom. Zawsze Papież podkreślał 
swój osobisty religijny stosunek do dzieł sztuki sakralnej jako „epifanii osobo-
wego Boga” i wyrażał go w formie daru wotywnego. Przykładem tej postawy 
jest o-arowanie złotej róży papieskiej do cudownego obrazu Matki Bożej Czę-
stochowskiej lub umieszczenie kuli, która ugodziła papieża podczas zamachu 
w koronie -gury Matki Bożej Fatimskiej.

Syntetyzując poruszane kwestie należy uwydatnić następujące efekty oraz 
podkreślić wartości wygenerowane podczas ponty-katu Jana Pawła II w dzie-
dzinie ochrony zabytków sakralnych:
1. Włączenie oraz upowszechnienie w doktrynie oraz porządku prawno-

-instytucjonalnym Kościoła rzymskokatolickiego tradycyjnej terminologii 
Patrimonium Ecclesiae – Dziedzictwo Kościoła;

2. Upowszechnienie na forum międzynarodowym idei humanistycznych oraz 
personalistycznych w odniesieniu do kultury;

3. Skody-kowanie prawnokanoniczne troski o dziedzictwo kulturalne Kościoła 
w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku;
15 Conferenza Episcopale Tedesca, Linee guida per la costruzione e l’arredo di edi&ci liturgici, 

Bonn 2000.



201Jan Paweł II jako „Conservator Patrimonium Ecclesiae”

4. Stworzenie podczas reformy Kurii Rzymskiej odrębnych instytucji koś-
cielnych, odpowiedzialnych za zachowanie i krzewienie dziedzictwa koś-
cielnego;

5. Twórczy kontakt Jana Pawła II z artystami różnych dziedzin kultury owo-
cujący wieloma inicjatywami oraz licznymi dziełami;

6. Promocja dziedzictwa kościelnego w całym świecie w czasie licznych piel-
grzymek i nawiedzania miejsc i obiektów świętych;

7. Twórcze potwierdzenie ciągłości nauczania i działania Kościoła poprzez 
odwołania do Soboru Watykańskiego II, tradycji soborów powszechnych, 
synodów, poprzedników, pisarzy i Ojców Kościoła oraz tradycji teologicznej.

Literatura

Bączkowski F., Prawo kanoniczne. Podręcznik dla duchowieństwa, t. 1, 2 i 3, Opole 1958.
Benazzi N., Marinelli M., La fortuna dell’opera, w: C. Borromeo, Instructionum Fabricae 

et supellectilis Ecclesiae Libri II, Citta del Vaticano 2000.
Borromeo C., Instructionum Fabricae et supellectilis Ecclesiae Libri II, Città del Vaticano 

2000.
Chodubski A., Wartości cywilizacji współczesnej a uni&kacja i dezintegracja Europy, w: 

Uni&kacja i różnicowanie się współczesnej Europy, red. B. Fijałkowska, A. Żukowski, 
Warszawa 2000.

Codex Juris Canonici Pii Ponti&cis Maximi iussu digestus Benedicti Papae XV auctoritate 
promulgatus. Praefatione Fontium annotatione et Indice analytico-alphabetico ab Emo 
Petro Card. Gaspari auctus, Typis Polyglottis Vaticanis 1918.

Conferenza Episcopale Tedesca, Linee guida per la costruzione e l’arredo di edi&ci liturgici, 
Bonn 2000.

Danilewicz J., Kościół i jego wnętrze w świetle przepisów prawno-liturgicznych, Kielce 
1948.

Edykt kardynała Bartholomeo Pacca z 7 kwietnia 1820 r., w: A. Emiliani, Leggi, bandi 
e provvedimenti per la tutela dei beni artistici e culturali negli antichi stati italiani 
1571–1860, Bologna 1996, s. 100–111.

Edykt kardynała Giuseppe Doria Pam&li z 1 października 1802 r., w: A. Emiliani, Leggi, 
bandi e provvedimenti per la tutela dei beni artistici e culturali negli antichi stati 
italiani 1571–1860, Bologna 1996, s. 85–95.

Emiliani A., Leggi, bandi e provvedimenti per la tutela dei beni artistici e culturali negli 
antichi stati italiani 1571–1860, Bologna 1996.

Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. odprawionej na Błoniach. Kraków, 9 czerwca 
1979, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 
1999. Przemówienia, homilie, Kraków 1999.

Jan Paweł II, Konstytucja Apostolska „Fidei depositum”, 11 października 1992, w: Kate-
chizm Kościoła Katolickiego, Pallotinum 1994.

Jan Paweł II, List Apostolski „Duodecimum Saeculum”, 4 grudnia 1987, w: Wybór listów 
Ojca Świętego Jana Pawła II, t. 2, Kraków 1997, s. 436–445.

Jan Paweł II, List do artystów, 4 kwietnia 1999, Kraków 1999.



202 Ks. Paweł Bijak

Jan Paweł II, Motu Proprio Inde a ponti&catus nostri, 25 marca 1993, w: Enchiridion 
Vaticanum, 13, 2168.

Katechizm Kościoła Katolickiego Jana Pawła II, 11 października 1992, Pallotinum 1994.
Kodeks Prawa Kanonicznego Jana Pawła II. Przekład polski zatwierdzony przez Konfe-

rencję Episkopatu, Pallottinum 1984.
Nowowiejski A. J., Ceremoniał para&alny: Przewodnik liturgiczny dla duchowieństwa 

pasterstwem dusz zajętego, Płock 1931.
Pawluk T., Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 4, Olsztyn 1990.
Pruszyński J., Dziedzictwo kultury Polski. Jego straty i ochrona prawna, t. 1–2, Kraków 

2001.
Schönborn C., Ikona Chrystusa, Poznań 2001.
Skrzydlewska B., Ochrona zabytków sztuki na podstawie dokumentów kościelnych, „Ar-

chiwa, Biblioteki i Muzea Kościelne” 67 (1997), s. 33–40.
Sobór Nicejski II, Dekret wiary, 787, w: Dokumenty Soborów Powszechnych, s. 331–341.
Sobór Trydencki, Sesja XXV: Wzywanie, cześć i relikwie świętych oraz święte obrazy, 

3–4 grudnia 1563, w: Dokumenty Soborów Powszechnych, s. 781–785.
Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium”, 4 grudnia 

1963, w: AAS 56 (1964) 97–138; Enchiridion Vaticanum, 1/1, 244.

John Paul II as Conservator Patromonium Ecclesiae

Summary

For the 27 years of his ponti-cate John Paul II exercised control over Patrimonium 
Ecclesiae, which is a substantial part of human cultural heritage. In the international 
forum he struggled to propagate the humanistic and personalistic ideas and values of 
culture. In the -eld of legislation he updated the codi-cation of canon law concerning 
protection of historical sacred monuments. In the -eld of administration he created an 
autonomous institution responsible for maintaining and propagating church heritage. 
He developed the theology of art and artistic work. He conducted a creative dialogue 
with artists and promoted the sacred heritage throughout the world. His name is im-
mortalized among the popes who maintained not only the sacred heritage, but also the 
monuments of antiquity and numerous works of secular art.

Key words: canon law, cultural heritage, Patrimonium Ecclesiae, protection of his-
torical monuments, sacred art.



ks. Stanisław Chrobak SDB

Wydział Nauk Pedagogicznych
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego
Warszawa

Jana Pawła II Pamięć i tożsamość 
u podstaw nowego humanizmu

Streszczenie: Humanizm jako ideał wychowania eksponuje wagę integral-
nego i wszechstronnego rozwoju osobowości wychowanka, odwołującego 
się do autentycznych wartości. Dla nauk o wychowaniu istotny jest pogląd, 
że człowiek w obliczu ewoluujących wyzwań, nadziei i zagrożeń pozosta-
je bytem „niedokończonym”, który nie tyle jest, co ustawicznie staje się, 
do czegoś aspiruje, dąży. Pytanie o tożsamość jest zawsze pytaniem o istotę 
danego bytu. Prawdziwa tożsamość człowieka wiąże się z ostatecznym 
spełnieniem tajemnicy istnienia.  Dążenie do rozwoju wymaga ludzi 
zdolnych do wnikliwej re>eksji, poszukujących nowego humanizmu, 
dzięki któremu człowiek współczesny mógłby odnaleźć samego sie-
bie. Jeżeli popieranie rozwoju wymaga coraz większej liczby techników, 
to jeszcze bardziej domaga się ono ludzi mądrych, zdolnych do głębokiej 
re>eksji, do poszukiwania nowego humanizmu, który by pozwolił nowo-
czesnemu człowiekowi odnaleźć samego siebie. Nowy humanizm – jak 
podkreśla Jan Paweł II – jest punktem spotkania wiary z rozumem, jest 
zwornikiem łączącym chrześcijaństwo z nowożytnością. Wielkie wyzwa-
nie zatem, jakie w sferze badawczej, dydaktycznej, wychowawczej, staje 
przed nami dzisiaj, to formowanie ludzi nie tylko kompetentnych w swej 
specjalizacji, czasem wąskiej, bogatych w encyklopedyczną wiedzę, ale 
nade wszystko w autentyczną mądrość.

Słowa kluczowe: humanizm, kultura, pamięć, tożsamość, wiara, wy-
chowanie.

Wprowadzenie

Historia człowieka rozwija się w wymiarze horyzontalnym w przestrzeni i czasie. 
Jednak krzyżuje się z nią również wymiar wertykalny. Nie tylko ludzie bowiem 
piszą historię. Razem z nimi pisze ją także Bóg. Bóg człowiekowi, jego człowie-
czeństwu dał cały stworzony świat widzialny i równocześnie mu go zadał. Tym sa-
mym Bóg zadał człowiekowi konkretną misję: realizować prawdę o sobie samym 
i o świecie. „Kultura i praca twórcza – jak podkreśla Jan Paweł II – daje ludziom 
możliwość wykraczania poza rzeczywistość materialną oraz «humanizowania» 

studia gdańskie
tom xxx



204 Ks. Stanisław Chrobak

otaczającego ich świata. (…) Owa twórcza działalność ludzi znajduje szczególny 
wyraz w pogłębianiu wiedzy i prowadzeniu badań naukowych. Duchowa natura 
tej twórczości nakazuje, by kierować się w niej poczuciem odpowiedzialności; 
wymaga poszanowania porządku naturalnego, a nade wszystko natury każdej 
istoty ludzkiej, bowiem jej podmiotem i celem jest człowiek”1.

Humanizm (łac. humanus – ludzki) to pogląd lub postawa a-rmująca godność 
człowieka, traktowanego jako ośrodek i szczyt wartości doczesnych oraz twórczy pod-
miot autonomicznych działań, wyposażony w przysługujące osobie ludzkiej upraw-
nienia indywidualne i społeczne. Termin „humanizm” wprowadził w 1808 roku 
F. I. Niethammer na określenie koncepcji pedagogicznej, postulującej uznanie dzie-
dzictwa kultury antycznej za podstawę wychowania i wykształcenia. W -lozo-i hu-
manizm występuje w różnorakich odmianach, które łączy uznanie bytowej swoi-
stości człowieka oraz jego twórczej podmiotowości w kulturze i życiu społecznym. 
Teologiczna interpretacja humanizmu, będąca integralnym elementem teologicznej 
antropologii, wskazuje na Boga jako na ostateczne źródło godności człowieka. Hu-
manizm jako ideał wychowania eksponuje wagę integralnego i wszechstronnego 
rozwoju osobowości wychowanka odwołującego się do autentycznych wartości. 
Powszechnie zauważa się, że wiek XX wykorzenił ludzkość z humanistycznego 
podłoża, pozbawiając człowieka tego, co jest mu potrzebne do autentycznego życia, 
rozwoju, pracy, twórczości, przekazania dziedzictwa kulturowego. Nic więc dziwne-
go, że z perspektywy wyzwań XXI wieku pojawiają się apele o kreowanie „nowego 
humanizmu”2. Dla nauk o wychowaniu3 istotny jest pogląd, że człowiek w obliczu 
ewoluujących wyzwań, nadziei i zagrożeń pozostaje bytem „niedokończonym”, który 
nie tyle jest, co ustawicznie staje się, do czegoś aspiruje, dąży.

1. Tożsamość człowieka

Człowieka można poznawać poprzez pryzmat rozmaitych nauk, m.in.: biolo-
gii, anatomii, -zjologii, nauk kulturowych, socjologii. Żadna z nich jednak nie 
odsłania bytowej struktury człowieka i nie może powiedzieć ostatecznie, kim 
jest człowiek. Tym samym rozumienie człowieka w świetle różnych dyscyplin 

1 Jan Paweł II, Na drogach prowadzących do Boga, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. i oprac. 
A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 500–501.

2 Por. S. Kowalczyk, Humanizm, w: Encyklopedia katolicka, t. 6, Lublin 1993, kol. 1311–
1314; S. Kowalczyk, Humanizm, w: Leksykon &lozo&i klasycznej, red. J. Herbut, Lublin 1997, 
s. 276–278; U. Ostrowska, Humanizm, w: Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, t. 2, red. 
T. Pilch, Warszawa 2003, s. 267–269.

3 „Wychowanie to twórczość o przedmiocie najbardziej osobowym – wychowuje się bowiem 
zawsze i tylko osobę, zwierzę jedynie można tresować – a równocześnie twórczość w tworzywie 
całkowicie ludzkim: wszystko, co z natury zawiera się w wychowywanym człowieku, stanowi 
tworzywo dla wychowawców, tworzywo, po które winna sięgać ich miłość. Do całokształtu tego 
tworzywa należy także to, co daje Bóg w porządku nadnatury, czyli łaski”. K. Wojtyła, Miłość i od-
powiedzialność, Lublin 1986, s. 54.



205Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

poznawczych wzajemnie się dopełnia, mimo że jest „zawieszone” na różnorod-
nych poznawczych zabiegach, które wartościują uzyskany obraz. Człowiek, jako 
adresat różnorodnych zespolonych w naukę aktów poznawczych, może sobie 
sam twórczo utworzyć jeden obraz przedmiotu, w tym wypadku „człowieka” 
widzianego w świetle nauk przyrodniczych, humanistycznych, -lozo-cznych 
i teologicznych. Analiza -lozo-czna wypływających z podmiotu (z „ja”) aktów 
(intelektualnych, zmysłowych, pożądawczych, -zjologicznych) może bardzo 
wiele powiedzieć o człowieku, ukazać jego bytową strukturę i zarazem sens wie-
lorakiego ludzkiego działania4.

Pojęcie tożsamości nie jest jednoznaczne i bywa stosowane zarówno w rozwa-
żaniach reprezentujących odrębne dyscypliny (-lozo-ę, psychologię, socjologię 
czy antropologię), jak i różne punkty widzenia funkcjonujące w tej samej dyscy-
plinie (psychologia rozważa je np. w ujęciu psychoanalitycznym, poznawczym 
i humanistycznym). Tożsamość jest związana z jednej strony z autopercepcją 
jednostki, z drugiej – z postrzeganiem innego, jak też z identy-kacją z określoną 
grupą oraz z przypisaniem do grup przez innych. Tożsamość indywidualna – 
osobista – jest powiązana z takimi pojęciami, jak: autentyczność, integralność, 
sens istnienia, przynależenia, zakorzenienia, autonomia, poszanowanie samego 
siebie itp. Kształtuje się dzięki charakterystycznej dla człowieka potrzebie szuka-
nia i kreowania sensu życia i dotyczy jednostki ludzkiej żyjącej w społeczeństwie. 
Tożsamość w perspektywie grupowej jest sposobem określania samego siebie 
przez przynależność do różnego typu grup społecznych. Tożsamość jednych grup 
może być oparta na religii, wspólnocie dziejów, na pochodzeniu od tych samych 
przodków, innych – na posługiwaniu się tym samym językiem czy mieszkaniu 
na określonym terytorium, wspólnocie obyczajów i zwyczajów5. „W dzisiejszych 
kłopotach z tożsamością przewijają się zatem dwa wątki, które nader często ja-
wią się lub są relacjonowane jako wzajem przeciwstawne i trwające w kon>ikcie 
nie do pogodzenia, ale też mogą (i powinny) być uchwycone we wzajemnym 
intymnym powiązaniu i współzależności (…). Jednym wątkiem jest dążenie 
do »indywidualności«, do określenia własnej jaźni, własnego, dla mnie tylko 
zarezerwowanego miejsca w porządku świata, w przydziale jednostkowych ról 
i przeznaczeń. Drugim – dociekanie tego, »gdzie należę«, z czyim miejscem moje 
miejsce w świecie sąsiaduje, kto jest współlokatorem mojego miejsca lub w jakim 
domu moje miejsce się mieści. Krótko mówiąc, drugim wątkiem jest poszukiwa-
nie sensu jasnego z pozoru, ale irytująco wieloznacznego zaimka »my«”6.

4 Por. M. A. Krąpiec, Kim jest człowiek?, w: Wprowadzenie do &lozo&i, red. M. A. Krąpiec, S. Ka-
miński, Z. J. Zdybicka, A. Maryniarczyk, P. Jaroszyński, Lublin 1999, s. 269–275; M. Krasnodębski, 
Człowiek i paideia. Realistyczne podstawy &lozo&i wychowania, Warszawa 2008, s. 185–218.

5 Por. A. Stanowski, Zagrożenia tożsamości człowieka. (Próba diagnozy), w: Człowiek w poszu-
kiwaniu zagubionej tożsamości, red. B. Grodzieńska, Lublin 1987, s. 47–55; M. Malicka, Ja to znaczy 
kto? Rzecz o osobowej tożsamości i wychowaniu, Warszawa 1996, s. 135–205; Tożsamość człowieka, 
red. A. Gałdowa, Kraków 2000; J. Nikitorowicz, Tożsamość – istota, geneza, wymiary, w: Encyklo-
pedia pedagogiczna XXI wieku, t. VI, red. T. Pilch, Warszawa 2007, s. 754–760.

6 Z. Bauman, Dobrodziejstwa i pułapki tożsamości, „Horyzonty Wychowania” 2003, nr 4, s. 98.



206 Ks. Stanisław Chrobak

W trakcie życia osoby ma miejsce proces formowania się tożsamości jednostki 
(tożsamości indywidualnej) w dwóch dziedzinach: tożsamości osobistej oraz spo-
łecznej. Tożsamość osobista, związana ze strukturą „ja”, oraz tożsamość społeczna, 
związana ze strukturą „my”, wchodzą we wzajemne relacje i stanowią podstawę 
kształtowania się tożsamości jednostki związanej z pełnionymi przez nią rolami 
społecznymi7. Ten wymiar tożsamości osobowej wymaga zrozumienia nieograni-
czonych możliwości budowania własnego człowieczeństwa. „Indywidualna tożsa-
mość człowieka nie jest strukturą o stałym, wykończonym pro-lu. W tym stanie 
rzeczy nieadekwatnym sformułowaniem jest powiedzenie, że człowiek »poszuku-
je« czy też »poszukiwać winien« własnej indywidualnej tożsamości. Tej tożsamo-
ści nie »poszukuje się«, ale się ją »tworzy«. Jest ona przeto żmudnym zadaniem 
do wykonania i w zależności od tego, jak się to zadanie wykonuje, zmienia się ono 
bądź w dramat pomniejszania własnego jestestwa osobowego przez poddanie się 
w moc żywiołowych popędów inframoralnych, bądź w dzieło wykuwania własnego 
charakteru moralnego, wizerunku człowieka w pełni dojrzałego”8. Pytanie o toż-
samość jest zawsze pytaniem o istotę danego bytu. Problem tożsamości człowieka 
sprowadzałby się więc do tego, by człowiek nie tylko poznał prawdę o sobie, lecz 
by ją także wybrał, by po prostu „czynił miłość”. Jedynie wybory i działania, które 
posiadają znamię miłości, czyli znamię współmiernej odpowiedzi na prawdę o war-
tości, zwłaszcza na prawdę o godności człowieka, są dopiero w stanie zagwaranto-
wać mu tę pełnię, która de-nitywnie rozstrzyga o jego tożsamości z samym sobą. 
Tylko i wyłącznie akty miłości mogą być aktami samospełnienia i drogą do pełni 
samoidenty-kacji. W tej właśnie perspektywie kluczowy dla sprawy tożsamości 
człowieka problem miłości staje się pytaniem, z którego pozytywnym rozwiązaniem 
człowiek dopiero może wiązać to wszystko, co odtąd już zasługuje wyłącznie na na-
zwę problemu samoocalenia, zbawienia i na miano jedynej dla człowieka nadziei. 
Nadziei na miarę rzeczywistego człowieka i prawdy o człowieku9.

„Tożsamość osobowa powinna objąć zrozumienie siebie jako istoty cielesno-
-psychiczno-duchowej, która może każdą swą decyzją budować w sobie dobro 
– a tym samym budować siebie jako osobę. W tym sensie każdy człowiek całe 
swe życie jest twórcą. (…) Tożsamość osobowa obejmuje również świadomość 
możliwości lepszego rozumienia innych i siebie dzięki poznawaniu form, ja-
kie powstały w efekcie poszukiwania wartości i dążenia do wartości wiązanych 
z prawdą o człowieku i świecie w różnych miejscach oraz w różnym czasie, skła-
dając się na tożsamość kulturową”10. W tym kontekście człowiek wciąż „wychyla 

7 Por. A. Brzezińska, Społeczna psychologia rozwoju, t. 3, Warszawa 2000, s. 239–241.
8 T. Ślipko, Tożsamość człowieka z etycznego punktu widzenia, „Horyzonty Wychowania” 

2003, nr 4, s. 85.
9 Por. T. Styczeń, Problem człowieka problemem miłości (Status quaestionis), w: Człowiek 

w poszukiwaniu…, dz. cyt., s. 64–84; Z. Mirek, Tożsamość człowieka w kontekście relacji natura – 
kultura – sacrum, „Horyzonty Wychowania” 2003, nr 4, s. 18–20.

10 K. Olbrycht, Prawda, dobro i piękno w wychowaniu człowieka jako osoby, Katowice 2000, 
s. 190–191.



207Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

się” ku przyszłości, do czegoś dąży, akceptuje wszystkie swe, traktowane inte-
gralnie, osobowe wymiary oraz konieczność i możliwość świadomego ich włą-
czenia w budowanie siebie jako osoby. Realną i konkretną osnowę osobowego 
życia człowieka stanowią wolność, powin ność, odpowiedzialność, przez które 
widać przyporządkowanie do prawdy nie tylko w myś le niu, ale także w działaniu.

2. Potrzeba autentycznego humanizmu chrześcijańskiego

Tożsamość rozwijającej się osoby jest rozpięta między możliwością siebie a sobą 
realnym. Rozwijając się, chce stać się sobą. Ma możliwość posiadania tego 
wszystkiego, co z biegiem czasu dokonuje się przez nią i co zdobywa swoją dzia-
łalnością. To, kim się staje, nie jest czymś jej obcym. Człowiek jako podmiot tego 
rodzaju aktów ujawnia zarazem siebie samemu sobie i drugim. Utożsamiając się 
z wszystkimi innymi ludźmi, odnajduje to, co stanowi centrum jego samego. Za-
tem świat osoby daje nam dane zewnętrzne i wewnętrzne, obiektywne i subiek-
tywne, immanentne i transcendentne, przyrodnicze i historyczne, aprioryczne 
i aposterioryczne, statyczne i dynamiczne, a wreszcie indywidualne i społeczne 
(„osoba społeczna”). Strukturalne ograniczenia naszego bycia i siła, jaka ciągnie 
człowieka ku Pełni, każą pokładać nadzieję w jakimś absolutnym TY11. Prawdziwa 
tożsamość człowieka wiąże się z ostatecznym spełnieniem tajemnicy istnienia. 
Człowiek nie tyle „jest”, co permanentnie „staje się” podczas swego istnienia. 
Potrzebna jest zatem zdolność do tego, by „zrodzić nową myśl i wyrazić nowe 
energie w służbie prawdziwego humanizmu integralnego”12. Bycie i działanie 
to dwa bieguny istnienia człowieka, które nadają znaczenie egzystencji. Gdy 
człowiek stawia pytanie o „wartość życia” i „sens istnienia”, to pyta o to, co prag-
nie wiedzieć jako człowiek. Są to pytania związane z ontyczną naturą człowie-
ka. Ujawnia w pełni swoje człowieczeństwo w ukierunkowaniu się na wartości. 
Każda sytuacja życiowa daje osobie szansę aktualizacji potencjalności, możli-
wości wzbogacenia własnego sposobu istnienia i działania. „Humanizm jakiego 

11 Por. R. Guardini, Bóg daleki, Bóg bliski, Poznań 1991, s. 271–273; T. Styczeń, Rozum i wia-
ra wobec pytania: Kim jestem?, Lublin 2001, s. 42–44.

12 Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009), n. 78. Jan Paweł II 
pisze: „Mówi się, że nasza epoka jest epoką »humanizmów«. Niektóre z nich opierają się na ate-
istycznych i sekularystycznych przesłankach i jako takie w paradoksalny sposób prowadzą 
do poniżenia i unicestwienia człowieka; inne stawiają go na piedestale i nabierają cech praw-
dziwego bałwochwalstwa; są wreszcie i takie, które zgodnie z prawdą uznają wielkość i ubóstwo 
człowieka, ukazując, utrzymując i rozwijając jego pełną godność. Przejawem i owocem tych 
humanistycznych prądów jest rosnąca potrzeba uczestnictwa. Stanowi ona niewątpliwie jed-
ną z charakterystycznych cech współczesnej ludzkości, prawdziwy »znak czasu«, który coraz 
bardziej dochodzi do głosu w różnych środowiskach i dziedzinach życia, przede wszystkim zaś 
wśród kobiet i młodzieży oraz w życiu nie tylko rodzinnym i szkolnym, ale także kulturalnym, 
gospodarczym, społecznym i politycznym. Uczestniczenie i tworzenie w jakimś stopniu nowej 
kultury humanistycznej stało się wymogiem tak powszechnym, jak jednostkowym”. Jan Paweł II, 
Posynodalna adhortacja apostolska „Christi&deles laici”, (Rzym 30.12.1988), n. 5.



208 Ks. Stanisław Chrobak

pragniemy – jak stwierdza Jan Paweł II – głosi wizję społeczeństwa skupioną 
wokół człowieka i jego niezbywalnych praw, wokół wartości sprawiedliwości 
i pokoju, wokół prawidłowych relacji między jednostkami, społeczeństwem 
i państwem, kierujących się logiką solidarności i pomocniczości. Taki huma-
nizm jest w stanie tchnąć ducha nawet w postęp gospodarczy, tak by zmierzał 
on do »rozwoju każdego człowieka i całego człowieka«”13.

Humanizm apersonalistyczny kwestionuje lub deprecjonuje osobowy wy-
miar człowieka, przyjmując, że indywidualna osobowość ludzka zaniknie 
w personalnej prajedni (panteizm orientalny), widząc w człowieku gatunkowo 
wziętym postać boga i przedmiot religii immanetnej (L. Feuerbach), w procesie 
uczłowieczania – jedynie wynik podjęcia pracy i formowania się życia spo-
łecznego, a w życiu umysłowo-duchowym – wytwór ekonomicznej bazy (mar-
ksizm). Niektórzy zwolennicy tak rozumianego humanizmu negują w ogóle 
podmiotowość życia ludzkiego, podporządkowując je rozmaitym strukturom 
(C. Levi-Strauss, L. Althusser, M. Foucault). Spośród najczęściej wymienianych 
czynników, które są przeszkodą na drodze humanizmu, należy wymienić: utratę 
zaufania do rozumu i jego zdolności odkrywania prawdy, odrzucenie transcen-
dencji, nihilizm, relatywizm, zapominanie o „byciu”, negację duszy, dominację 
czynników irracjonalnych bądź uczuć, strach przed przyszłością i lęk egzysten-
cjalny. Według współczesnego humanizmu bycie wolnym to bycie wyłącznym 
prawem dla siebie, samoposiadanie, własna spontaniczność i nieokreśloność 
względem wszelkiej władzy czy wspólnoty religijnej14. Czas życia człowieka jest 
okresem, w którym może wypełnić swą wzniosłą misję, wykorzystując moż-
liwości, jakie posiada zarówno w porządku naturalnym, jak i w sferze łaski. 
Gdy człowiek aktywnie współpracuje z łaską, staje się „nowym człowiekiem”, 
który z nadprzyrodzonego powołania czerpie siłę, aby lepiej odpowiedzieć 
na Boży zamysł. W tajemnicy odkupienia zwycięstwo Chrystusa nad złem 
jest dane człowiekowi nie tylko jako osobista korzyść, ale także jako zadanie. 
Zmartwychwstanie Chrystusa świadczy o tym, że tylko miara dobra, jaką Bóg 
wprowadza w dzieje człowieka poprzez tajemnicę odkupienia, jest tej wielkości, 
że w całej pełni odpowiada prawdzie bytu ludzkiego. W tej tajemnicy została 
nam objawiona nie tylko prawda eschatologiczna, pełnia Ewangelii. Jaśnieje 
w niej światło, które spływa na całą ludzką egzystencję w doczesności i w kon-
sekwencji odzwierciedla się w świecie stworzonym15. „Ideologiczne zamknięcie 

13 Jan Paweł II, Uniwersytet w służbie nowego humanizmu, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., 
s. 464. U J. Maritaina czytamy: „Humanizm (a de-nicja ta może być rozwinięta w kierunkach 
bardzo różnych) dąży z istoty swej do uczynienia człowieka bardziej ludzkim i do okazania jego 
pierwotnej wielkości przez wprowadzenie go w uczestnictwo w tym wszystkim, co może go ubo-
gacić w naturze i w historii”. J. Maritain, Humanizm integralny, Warszawa 1981, s. 3.

14 Por. S. Kowalczyk, Humanizm, w: Leksykon &lozo&i klasycznej, dz. cyt., s. 277–278; Jan Pa-
weł II, Chrystus jest prawdziwą drogą człowieka, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., s. 487; O. Bazzi-
chi, Ugruntować nowy humanizm: wnioski z encykliki „Caritas in veritatae”, „Społeczeństwo” 
2011, nr 3, s. 165.

15 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005, s. 30–32.



209Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

się na Boga oraz ateizm obojętności, zapominające o Stwórcy i narażone na za-
pominanie również o wartościach ludzkich, jawią się dziś pośród największych 
przeszkód w rozwoju”16.

Wiara w Chrystusa, który „objawił człowieka człowiekowi”17, wskazuje, 
że istnieje potrzeba tworzenia autentycznego humanizmu. „Humanizm ot-
warty na Absolut może nam przewodzić w propagowaniu i urzeczywistnia-
niu form życia społecznego i obywatelskiego – w obrębie struktur, instytucji, 
kultury i etosu – chroniąc nas przed niebezpieczeństwem ulegania zniewo-
leniu przez przejściowe mody. To świadomość niezniszczalnej Miłości Bożej 
podtrzymuje nas w mozolnym i wzniosłym angażowaniu się na rzecz spra-
wiedliwości i rozwoju narodów, pośród sukcesów i porażek, w nieustannym 
dążeniu do właściwego uporządkowania ludzkich spraw. Miłość Boża wzywa 
nas do wyjścia z tego, co jest ograniczone i nieostateczne, dodaje nam odwagi 
do działania i dalszego poszukiwania dobra wszystkich, nawet jeśli nie rea-
lizuje się to natychmiast, nawet jeśli to, co zdołamy uczynić, my oraz władze 
polityczne i specjaliści w zakresie ekonomii, jest zawsze mniejsze od tego, 
czego gorąco pragniemy”18. Na gruncie chrześcijańskiego humanizmu wia-
ra i rozum współdziałają w owocnym dialogu na rzecz awansu człowieka, 
jego nienaruszalnych praw oraz budowania prawdziwego pokoju. „Chrześ-
cijański humanizm, zakorzeniony w prawdzie, oznacza przede wszystkim 
otwarcie się na Transcendencję. Na tym polega prawda i wielkość człowie-
ka, jedynego stworzenia w widzialnym świecie zdolnego uświadomić sobie 
własne istnienie i uznać, że jest zanurzony w tej najwyższej Tajemnicy, którą 
rozum i wiara wspólnie określają mianem Boga. Potrzebny jest humanizm, 

16 Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009), n. 78. Jan Paweł II 
pisze: „Przesadny racjonalizm niektórych myślicieli doprowadził do radykalizacji stanowisk 
i do powstania -lozo-i praktycznie oderwanej i całkowicie autonomicznej w stosunku do treści 
wiary. Jedną z konsekwencji tego rozdziału była także narastająca podejrzliwość wobec samego 
rozumu. Niektórzy przyjęli postawę całkowitej nieufności, sceptycyzmu i agnostycyzmu, bądź 
to aby rozszerzyć przestrzeń wiary, bądź też aby pozbawić ją wszelkich racjonalnych odniesień. 
Tak więc to, co myśl patrystyczna i średniowieczna pojmowała i ukształtowała jako głęboką jed-
ność – źródło wiedzy zdolnej dotrzeć do najwyższych form myślenia abstrakcyjnego, zostało 
w praktyce zniszczone przez systemy, które opowiedziały się po stronie poznania racjonalnego, 
oderwanego od wiary i stanowiącego dla niej alternatywę”. Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, 
(Rzym 14.09.1998), n. 45.

17 „I dlatego właśnie Chrystus-Odkupiciel, jak to już zostało powiedziane, »objawia w peł-
ni człowieka samemu człowiekowi«. (…) Człowiek odnajduje w Nim swoją właściwą wielkość, 
godność i wartość swego człowieczeństwa. Człowiek zostaje w Tajemnicy Odkupienia na nowo 
potwierdzony, niejako wypowiedziany na nowo. Stworzony na nowo! (…) Człowiek, który chce 
zrozumieć siebie do końca – nie wedle jakichś tylko doraźnych, częściowych, czasem powierz-
chownych, a nawet pozornych kryteriów i miar swojej własnej istoty – musi ze swoim niepoko-
jem, niepewnością, a także słabością i grzesznością, ze swoim życiem i śmiercią, przybliżyć się 
do Chrystusa. Musi niejako w Niego wejść z sobą samym, musi sobie »przyswoić«, zasymilować 
całą rzeczywistość Wcielenia i Odkupienia, aby siebie odnaleźć”. Jan Paweł II, Encyklika „Re-
demptor hominis”, (Rzym 04.03.1979), n. 10.

18 Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009), n. 78.



210 Ks. Stanisław Chrobak

w którym perspektywa nauki i wiary nie będą już wydawały się sprzeczne”19. 
Wiara wkracza nie po to, by pozbawić rozum autonomii albo ograniczyć prze-
strzeń jego działania, lecz po to tylko, by uzmysłowić człowiekowi, że w tych 
wydarzeniach objawia się i działa Bóg. Nie można zatem rozdzielać wiary 
i rozumu nie pozbawiając człowieka możności właściwego poznania samego 
siebie, świata i Boga.

3. Tworzyć wspólnie nowy humanizm

Człowiek – niezależnie od tego, w jakiej części świata, społeczności czy kul-
turze żyje – stawia sobie te same, fundamentalne pytania o swoją egzystencję: 
kim jestem? skąd pochodzę i dokąd zmierzam? dlaczego jest zło? czy istnieje 
inne życie po śmierci? Pytania te tkwią w sercu człowieka, a od odpowiedzi 
na nie zależy ukierunkowanie jego egzystencji. Na każdym ciąży brzemię 
jego własnej historii. Człowiek jest usytuowany w uprzednio wyznaczonym 
kontekście społecznym, politycznym i kulturowym, z którego umysł czerpie 
treści, a doświadczenie życiowe stanowi istotną część teraźniejszości. Z dru-
giej strony tradycja i spojrzenie wstecz nie powinny hamować postępu, po-
wstrzymywać od szukania prawdy o człowieku i jego egzystencji. „O wartości 
człowieka ostatecznie decyduje to, kim jest, a nie to, ile ma. I jeżeli człowiek 
zatraci swoją godność, wiarę, świadomość narodową tylko dlatego, by więcej 
mieć, to postawa taka musi ostatecznie prowadzić do pogardy dla samego sie-
bie. Natomiast człowiek świadomy swej tożsamości płynącej z wiary, z chrześ-
cijańskiej kultury, dziedzictwa ojców i dziadów, zachowa swą godność, 
znajdzie poszanowanie u innych i będzie pełnowartościowym członkiem 
społeczeństwa, w którym wypadło mu żyć”20. Prawda rozwoju tkwi w jego 
integralności: jeśli nie obejmuje całego człowieka i każdego człowieka, roz-
wój nie jest prawdziwym rozwojem. „Integralny rozwój ludzki na płaszczyź-
nie naturalnej, odpowiedź na powołanie Boga Stwórcy musi znaleźć odbicie 
w »transcendentnym humanizmie, który udziela [człowiekowi] największej 
pełni życia; taki jest najwyższy cel osobistego rozwoju«. (…) Dlatego dążenie 
do rozwoju wymaga ludzi »zdolnych do wnikliwej re>eksji, poszukujących 
nowego humanizmu, dzięki któremu człowiek współczesny mógłby odnaleźć 

19 Jan Paweł II, Uniwersytet w służbie nowego humanizmu, dz. cyt., s. 460–461. Benedykt XVI 
stwierdza: „Tak więc największą siłą w służbie rozwoju jest humanizm chrześcijański, który oży-
wia miłość i kieruje się prawdą, przyjmując jedną i drugą jako trwały dar Boży. Dyspozycyjność 
wobec Boga otwiera na dyspozycyjność wobec braci oraz wobec życia, pojmowanego jako od-
powiedzialne i radosne zadanie. I przeciwnie, ideologiczne zamknięcie się na Boga oraz ateizm 
obojętności, które prowadzą do zapominania o Stwórcy i stwarzają niebezpieczeństwo zapomi-
nania również o wartościach ludzkich, jawią się dziś pośród największych przeszkód w rozwoju”. 
Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009), n. 78.

20 Jan Paweł II, Przemówienia do Polonii i Polaków za granicą 1979–1987, opr. R. Dzwon-
kowski, Londyn 1988, s. 114.



211Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

samego siebie«”21. Jest zatem konieczne, aby wartości, które człowiek wybie-
ra i do których dąży swoim życiem, były prawdziwe, ponieważ tylko dzięki 
prawdziwym wartościom może stawać się lepszy, rozwijając w pełni swoją 
naturę. Człowiek nie znajduje prawdziwych wartości zamykając się w sobie, 
ale otwierając się i poszukując ich także w wymiarach transcendentnych wo-
bec niego samego. W tym kontekście można nakreślić następujące zadania 
sprzyjające tworzeniu przyszłości człowieka.

a) Potrzeba tworzenia prawdziwie »humanistycznej« kultury.

„Człowiek żyje prawdziwie ludzkim życiem dzięki kulturze. (…) Kultura jest 
właściwym sposobem »istnienia« i »bytowania« człowieka. Człowiek bytuje 
zawsze na sposób jakiejś kultury sobie właściwej, która z kolei stwarza pomię-
dzy ludźmi właściwą dla nich więź, stanowiąc o międzyludzkim i społecznym 
charakterze ludzkiego bytowania. Stąd też w jedności kultury, jako właściwego 
sposobu istnienia człowieka, bierze zarazem początek wielość kultur, wśród 
których człowiek bytuje. W tej wielości człowiek rozwija się, nie tracąc istotne-
go kontaktu z jednością kultury jako podstawowego i istotnego wymiaru swe-
go istnienia i bytowania”22. Przestrzeń kultury może wpływać na całość idei, 
na postawy, na spuściznę wartości, które należy przekazywać, na gruntowne 
ukierunkowanie tych, którzy będą odpowiedzialnymi animatorami jutrzejszego 
społeczeństwa. To wszystko leży u podstaw kultury wyrażającej się w dziełach 
sztuki, czy to będą dzieła malarstwa, rzeźby, architektury, czy dzieła muzycz-
ne, czy inne rezultaty twórczej wyobraźni i myśli. Istotne dla ludzkiej kultury 
jest nie tylko ludzkie poznanie świata zewnętrznego, ale również siebie same-
go. „Człowiek musi kierować się tą prawdą o sobie samym – jak podkreśla Jan 
Paweł II – aby mógł według niej kształtować świat widzialny, ażeby mógł go 
prawidłowo używać, nie nadużywając go. Innymi słowy, ta dwoista prawda – 
o świecie i o sobie – jest podstawą wszelkiej pracy, którą człowiek wykonuje, 
przeobrażając widzialny świat. (…) Człowiek musi pozostać wierny prawdzie 
o sobie samym i o przedmiocie swej pracy, zarówno w przypadku gdy tym 

21 Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009), n. 18–19.
22 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury. Przemówienie w UNESCO. Paryż, 2 czerwca 1980, 

w: Tenże, Wiara i kultura. Dokumenty, przemówienia, homilie, wybór tekstów i opr. red. M. Rad-
wan, T. Gorzkula, K. Cywińska, Rzym 1986, s. 67. „W dziejach kultury polskiej odzwierciedla 
się dusza Narodu. Żyją w nich jego dzieje. Jest ona nieustającą szkołą rzetelnego i uczciwego 
patriotyzmu. Właśnie dlatego też umie stawiać wymagania, umie podtrzymywać ideały, bez 
których trudno człowiekowi uwierzyć w swoją godność i siebie samego wychować. Moi drodzy, 
te słowa mówi do Was człowiek, który swoją duchową formację zawdzięcza od początku polskiej 
kulturze, polskiej literaturze, polskiej muzyce, plastyce, teatrowi – polskiej historii, polskim tra-
dycjom chrześcijańskim, polskim szkołom, polskim uniwersytetom”. Jan Paweł II, „Bogurodzica” 
– orędzie wiary i godności człowieka. Do młodzieży na wzgórzu Lecha, Gniezno, 3 czerwca 1979, 
w: tenże, Musicie od siebie wymagać, Poznań 1984, s. 58.



212 Ks. Stanisław Chrobak

przedmiotem jest surowiec naturalny, jak i gdy tym przedmiotem jest wytwo-
rzony produkt”23. W rzeczywistości bowiem, gdy kultura nie jest skierowana 
ku prawdzie, której należy szukać z pokorą, ale zarazem z ufnością, skazana 
jest na nietrwałość, podporządkowuje się zmiennym opiniom, a czasem nawet 
poddaje się – często ukrytej – przemocy silniejszych. Zatem „przeciwstawiając 
się prądom antynaukowym i irracjonalnym, które stanowią zagrożenie dla współ-
czesnej kultury, sami uczeni winni wskazywać celowość poszukiwań naukowych 
oraz ich zasadność etyczną i społeczną. Obrona rozumu jest podstawowym na-
kazem każdej kultury. (…) W naszej epoce istnieje bowiem pilna potrzeba ta-
kiej właśnie bezinteresownej służby, polegającej na głoszeniu sensu prawdy, tej 
fundamentalnej wartości, bez której nie może istnieć wolność, sprawiedliwość 
i godność człowieka”24. Świat kultury winien przyczyniać się do budowania spo-
łeczeństwa broniącego praw człowieka, chroniącego swych słabszych członków, 
zwłaszcza osoby starsze, niepełnosprawne i nienarodzone, które popiera rozwój 
rodziny, uznaje godność należną małżeństwu i szanuje jego potomstwo, które 
swoje zobowiązania wobec sprawiedliwości pojmuje również w kategoriach soli-
darności wybiegającej daleko poza granice własnego kraju. „Kultura jest wyrazem 
człowieka. Jest potwierdzeniem człowieczeństwa. Człowiek ją tworzy – i człowiek 
przez nią tworzy siebie. Tworzy siebie wewnętrznym wysiłkiem ducha: myśli, 
woli, serca. I równocześnie człowiek tworzy kulturę we wspólnocie z innymi. Kul-
tura jest wyrazem międzyludzkiej komunikacji, współmyślenia i współdziałania 
ludzi. Postaje ona na służbie wspólnego dobra – i staje się podstawowym do-
brem ludzkich wspólnot”25. Kultura odpowie temu zadaniu tylko pod warunkiem, 
że swoją wolność zwiąże z humanum, z tym, co ludzkie, a tym samym pozwoli 
swoim uczestnikom i odbiorcom starać się „bardziej być” aniżeli „więcej mieć”, 
i będzie w stanie pomóc każdemu w znalezieniu należnego miejsca w społeczeń-
stwie, a także skutecznie realizować swoją niezastąpioną i nietykalną godność.

b) Wiara i rozum nie wykluczają się wzajemnie.

Sama kultura humanistyczna wypracowuje elementy bardzo stosowne dla myśli 
chrześcijańskiej. Ze spotkania wiary z różnymi kulturami zrodziła się w praktyce 

23 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 85–86. Ch. Taylor pisze zaś: „Innymi słowy 
mogę określić swoją tożsamość jedynie na tle rzeczy, które są istotne. Jeśli jednak wezmę w na-
wias historię, naturę, społeczeństwo, wymogi solidarności, wszystko poza tym, co odnajduję 
w sobie, tym samym wykluczę wszystkich kandydatów do sensowności. Tylko pod warunkiem, 
że żyję w świecie, w którym historia, albo wymogi natury, albo potrzeby moich bliźnich, albo 
obowiązki obywatelskie, albo głos Boży, albo jakiś inny fakt tego rodzaju ma zasadnicze zna-
czenie, będę w stanie samookreślić się w sposób nietrywialny. Autentyczność nie jest wrogiem 
wymogów, które rodzą się poza podmiotem; na odwrót: zakłada istnienie takich wymogów”. Ch. 
Taylor, Etyka autentyczności, tłum. A. Pawelec, Kraków 1996, s. 38.

24 Jan Paweł II, Nauka w kontekście kultury, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., s. 372–373.
25 Jan Paweł II, „Bogurodzica” – orędzie wiary i godności człowieka…, dz. cyt., s. 57.



213Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

nowa rzeczywistość. Kultury, jeśli są głęboko zakorzenione w ludzkiej natu-
rze, odznaczają się typową dla człowieka otwartością na wymiar uniwersalny 
i na transcendencję. „Nie można jednak – podkreśla Jan Paweł II – zadowolić się 
ich zbliżeniem tylko pozornym, jakiemu sprzyja kultura, która poddaje w wątpli-
wość nawet samą zdolność rozumu do poznania prawdy. Ta droga może dopro-
wadzić do nieporozumienia, jakim jest wiara sprowadzona jedynie do uczucia, 
chwilowego wzruszenia, doznania artystycznego, a więc wiara pozbawiona jakie-
gokolwiek fundamentu krytycznego. Taka wiara nie byłaby wiarą chrześcijańską, 
ta bowiem wymaga rozumnego i odpowiedzialnego przyjęcia tego, co Bóg ob-
jawił w Chrystusie. Wiara nie może wzrastać na zgliszczach rozumu”26. Wiara 
zatem nie lęka się rozumu, ale szuka jego pomocy. Człowiek za pomocą rozu-
mu dociera do prawdy, ponieważ oświecony przez wiarę odkrywa głęboki sens 
wszystkich rzeczy, a w szczególności własnego istnienia. Nie ma więc powodu 
do jakiejkolwiek rywalizacji między rozumem a wiarą. W rzeczywistości wiara 
i rozum wzajemnie się przenikają, każda zaś ma własną przestrzeń, w której się 
realizuje. „Dążenie do nowego humanizmu, na którym mógłby się oprzeć roz-
wój ludzkości trzeciego tysiąclecia, tylko wtedy zakończy się sukcesem, kiedy 
poznanie naukowe złączy się w nim ponownie w sposób żywotny z prawdą, 
która została ludziom objawiona jako dar Boży. Rozum człowieka jest wspa-
niałym instrumentem poznania i kształtowania świata. Aby się jednak mogła 
urzeczywistnić pełnia ludzkich możliwości, wymaga on otwarcia na Słowo 
wiecznej Prawdy, które w Chrystusie stało się człowiekiem”27. Nie chodzi więc 
o wyjaśnienie nadprzyrodzoności siłami rozumu, ale o coraz większe uświada-
mianie sobie warunków historycznych, społecznych i kulturalnych, w których 
dokonało się objawienie Chrystusa i dzisiaj dokonuje się odpowiedź chrześci-
jańska. „Człowiek żyje nauką! – podkreśla Jan Paweł II – Nauką, czyli poszuki-
waniem prawdy o sobie samym, o świecie otaczającym, o wszechświecie, wresz-
cie o Bogu. (…) natura intelektualna osoby ludzkiej udoskonala się i powinna 

26 Jan Paweł II, Uniwersytet w służbie nowego humanizmu, dz. cyt., s. 463. W innym miejscu 
papież pisze: „Jeśli wiara katolicka jest &des quaerens intellectum, ludzki rozum jest intellectus 
quaerens &dem, umysłem, który chcąc odnaleźć prawe zaufanie do siebie musi otworzyć się ufnie 
na prawdę większą od niego samego. Tą prawdą, która stała się prawdą ludzką, a zatem nieobcą 
już żadnemu prawdziwemu humanizmowi, jest Jezus Chrystus, Słowo Prawdy wiecznej”. Jan 
Paweł II, Wolność nauki w poszukiwaniu prawdy, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., s. 233.

27 Jan Paweł II, Więź myślenia naukowego z wiarą warunkiem poszukiwania prawdy. Prze-
mówienie do naukowców i studentów. Kolonia, 15 listopada 1980, w: Tenże, Wiara i kultura…, 
dz. cyt., s. 97. „Tylko Chrystus swoim człowieczeństwem odsłania do końca tajemnicę człowieka. 
Wniknąć do głębi w tajemnicę człowieka można tylko wówczas, kiedy się przyjmie jako punkt wyj-
ścia jego stworzenie na obraz i podobieństwo Boże. Istota ludzka nie może zrozumieć siebie samej 
na podstawie odniesienia do innych stworzeń świata widzialnego. Klucz do zrozumienia samego 
siebie człowiek znajduje, kontemplując boski Pierwowzór, Słowo Wcielone, przedwiecznego Syna 
Bożego. Pierwotnym i decydującym źródłem do zrozumienia wewnętrznej natury istoty ludzkiej 
jest zatem Trójca Święta. O wszystkim tym mówi biblijna formuła »obrazu i podobieństwa«, za-
warta na pierwszych kartach Księgi Rodzaju (por. Rdz. 1, 26–27). Ażeby więc wyjaśnić do końca 
istotę człowieka, trzeba sięgnąć do tego źródła”. Tenże, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 114–115.



214 Ks. Stanisław Chrobak

doznać udoskonalenia przez mądrość, mądrość, która umysł człowieka łagodnie 
pociąga ku poszukiwaniu i miłowaniu tego, co prawdziwe i dobre. Przepojony 
tą mądrością człowiek dochodzi poprzez rzeczy widzialne do niewidzialnych”28. 
Nowy humanizm jest punktem spotkania wiary z rozumem, jest zwornikiem 
łączącym chrześcijaństwo z nowożytnością. Złudne jest zatem mniemanie, 
że wiara może silniej oddziaływać na słaby rozum. Wiara pozbawiona oparcia 
w rozumie skupia się bardziej na uczuciach i przeżyciach, może zostać sprowa-
dzona do poziomu mitu lub przesądu. Analogicznie, gdy rozum nie ma do czy-
nienia z dojrzałą wiarą, jest pozbawiony bodźca, który kazałby skupiać uwagę 
na specy-ce i głębi bytu. Wiara domaga się, aby jej przedmiot został poznany 
za pomocą rozumu. Rozum, osiągając szczyt swoich poszukiwań, uznaje, jak 
konieczne jest to, co ukazuje mu wiara.

c) Kształtować prawdziwą wizję życia i historii

Człowiek, istota rozumna i otwarta na nieskończoność, nieustannie dosko-
nali swoje przymioty. „Jeżeli popieranie rozwoju wymaga coraz większej licz-
by techników, to jeszcze bardziej domaga się ono ludzi mądrych, zdolnych 
do głębokiej re>eksji, do poszukiwania nowego humanizmu, który by po-
zwolił nowoczesnemu człowiekowi odnaleźć samego siebie przez przyjęcie 
wyższych wartości, przyjaźni, modlitwy i kontemplacji. (…) Człowiekowi na-
szych czasów musimy mówić: nie poddawaj się zwątpieniu, twoja przyszłość 
jest w twoich rękach”29. Człowiek ze swej natury szuka prawdy, która może mu 
ukazać sens życia. Poszukiwanie prawdy wiąże się z wielką godnością i wie-
loraką odpowiedzialnością. Prawdę o człowieku odkrywa się razem z prawdą 
o świecie, w którym on żyje. Prawda bowiem nigdy nie może być zamknięta 
w granicach czasu i kultury; daje się poznać w historii, ale przerasta samą 
historię. Pojedynczy człowiek, podobnie jak poszczególne rodziny, społeczeń-
stwa, a w szczególności narody, jest obdarzony pamięcią dziejową. „Pamięć 
jest tą siłą, która tworzy tożsamość istnień ludzkich, zarówno na płaszczyźnie 

28 Jan Paweł II, W imię wspólnej miłości do prawdy. Audiencja dla rektorów uczelni akademi-
ckich w Polsce. Watykan, 4 stycznia 1996, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., s. 421–423. „Uświado-
mienie sobie, że nauka ma granice, jest wielką szansą naszych czasów. Zwraca nas ku jednemu 
z głównych zadań kultury, jakim jest integracja wiedzy, to znaczy synteza, w której wzięte ra-
zem wspaniałe osiągnięcia nauki odnalazłyby swe znaczenie w ogólnej wizji człowieka i świata, 
w ordo rerum (porządku wszechrzeczy). (…) Konfrontacja taka jest nieodzowna dla położenia 
podstaw pod pełny humanizm, radykalnie odmienny od sztucznego zestawienia cząstek wie-
dzy o człowieku, którego trzeba ujmować w jego jedności i w jego wymiarze transcendental-
nym”. Tenże, Gaudium de veritate. Wizyta na Uniwersytecie Fryburskim, Fryburg (Szwajcaria), 
13 czerwca 1984, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., s. 312.

29 Jan Paweł II, Nauka – sumienie. Spotkanie z przedstawicielami Uniwersytetu Narodów Zjed-
noczonych w Hiroszimie, Hiroszima (Japonia), 25 lutego 1981, w: Jan Paweł II o nauce, dz. cyt., 
s. 234–235.



215Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

osobowej, jak i zbiorowej. Przez pamięć bowiem w psychice osoby tworzy się 
poniekąd i krystalizuje poczucie tożsamości”30. Zobiektywizowane i utrwa-
lone na piśmie dzieje narodów są jednym z istotnych elementów kultury – 
elementem, który stanowi o tożsamości narodu w wymiarach czasowych. 
Podstawowym narzędziem tego sukcesywnego tworzenia jest język. Z jego 
pomocą człowiek wypowiada prawdę o świecie i o sobie samym i pozwala 
innym mieć udział w owocach swoich poszukiwań w różnych dziedzinach. 
Komunikuje się z innymi, a to służy wymianie myśli, głębszemu poznaniu 
prawdy, a przez to samo również pogłębianiu i gruntowaniu własnej tożsa-
mości. Zatem „historyczność człowieka wyraża się we właściwej mu zdol-
ności obiektywizacji dziejów. Człowiek nie tylko podlega nurtowi wydarzeń, 
nie tylko w określony sposób działa i postępuje jako jednostka i jako należą-
cy do grupy, ale ma zdolność re>eksji nad własną historią i obiektywizacji, 
opisywania jej powiązanych biegów zdarzeń”31. Historia każdego człowieka, 
a przez człowieka dzieje wszystkich narodów, niosą w sobie szczególny zapis 
eschatologiczny. Najgłębszy sens historii wykracza poza historię i znajduje 
pełne wyjaśnienie w Chrystusie, Bogu-Człowieku. Chrześcijańska nadzieja 
sięga poza granice czasu. Królestwo Boże zaszczepia się i rozwija w dziejach 
ludzkich, ale jego celem jest życie przyszłe. „Chrześcijanie, celebrując Eucha-
rystię, to jest przywołując na »pamięć« swego Pana, nieustannie odkrywają 
swoją tożsamość. Eucharystia wyraża coś najgłębszego, a zarazem najbardziej 
uniwersalnego – świadczy o przebóstwieniu człowieka i nowego stworzenia 
w Chrystusie. Mówi o odkupieniu świata. Ale ta pamięć odkupienia i prze-
bóstwienia człowieka, tak bardzo dogłębna i uniwersalna, jest równocześnie 
źródłem wielu innych wymiarów pamięci człowieka i ludzkich wspólnot. 
Pozwala ona człowiekowi rozumieć siebie w jakimś najgłębszym zakorzenie-
niu, a zarazem w ostatecznej perspektywie swego człowieczeństwa. Pozwala 
ona również rozumieć różne wspólnoty, w których kształtują się jego dzieje: 
rodzinę, ród i naród. Pozwala też wnikać w dzieje języka i kultury, w dzieje 
wszystkiego, co jest prawdziwe, dobre i piękne”32.

30 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 149. A. Biela pisze o pamięci: „Pamięć, dyspo-
zycja umysłowa aktualizująca się w procesach lub czynnościach (aktach) zapamiętywania, prze-
chowywania i odtwarzania informacji; ogólna zdolność umysłu ludzkiego, dzięki której człowiek 
zdobywa i systematyzuje informacje o świecie oraz sobie samym, zachowuje poczucie własnej 
tożsamości osobowej, przechowuje doświadczenia, ustala orientację życiową jako ukierunkowaną 
na określone cele wykraczające poza przeżycia teraźniejsze. (…) Na zapamiętywanie wpływa nasta-
wienie i koncentracja uwagi, wewnętrzna i pozytywna motywacja osoby, zainteresowanie treścią”. 
A. Biela, Pamięć, w: Encyklopedia katolicka, t. 14, Lublin 2010, kol. 1193–1195.

31 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 78.
32 Tenże, Pamięć i tożsamość, dz. cyt., s. 149–150. 
„Kościół zachowuje pamięć historii człowieka od początku: pamięć jego stworzenia, po-

wołania, wyniesienia i upadku. A w te zasadnicze ramy wpisują się całe dzieje człowieka, któ-
re są dziejami odkupienia. Kościół jest matką, która na podobieństwo Maryi przechowuje całe 
te dzieje, zachowując w sercu wszystkie ludzkie istotne problemy”. Tamże, s. 155.



216 Ks. Stanisław Chrobak

Zakończenie

Człowieka należy rozpatrywać w całej prawdzie jego istnienia i bycia oso-
bowego i zarazem »wspólnotowego« (społecznego). Wielkie wyzwanie, 
jakie w sferze badawczej, dydaktycznej, wychowawczej staje przed nami 
dzisiaj, to formowanie ludzi nie tylko kompetentnych w swej specjalizacji, 
czasem wąskiej, bogatych w encyklopedyczną wiedzę, ale nade wszystko 
w autentyczną mądrość. Człowiek nie może bezkarnie pomijać tego, co po-
wszechne i transcendentne oraz zaniedbać głębokiego pytania o sens, jaki 
kultura i wiedza nadają osobie ludzkiej. Rewizja różnych sposobów bada-
nia rzeczywistości, bez wyłączania któregokolwiek z nich, pomoże człowie-
kowi zrozumieć samego siebie. Człowiek dąży do harmonijnego rozwoju 
wszystkich swoich zdolności. Nie może się obejść bez kultury, bez wartości 
etycznych ani bez religii. Dzięki nowym możliwościom wzbogaca kulturę, 
poszerza zakres odpowiedzialności indywidualnej i społecznej i przyczynia 
się do postępu ludzkości.

Literatura

Bauman Z., Dobrodziejstwa i pułapki tożsamości, „Horyzonty Wychowania” 2003, nr 4, 
s. 89–102.

Bazzichi O., Ugruntować nowy humanizm: wnioski z encykliki „Caritas in veritatae”, 
„Społeczeństwo” 2011, nr 3, s. 157–168.

Benedykt XVI, Encyklika „Caritas in veritatae”, (Rzym 29.06.2009).
Biela A., Pamięć, w: Encyklopedia katolicka, t. 14, Lublin, kol. 1193–1195.
Brzezińska A., Społeczna psychologia rozwoju, t. 3, Warszawa 2000.
Guardini R., Bóg daleki, Bóg bliski, tłum. J. Koźbiał, Poznań 1991.
Jan Paweł II, „Bogurodzica” – orędzie wiary i godności człowieka. Do młodzieży 

na wzgórzu Lecha, Gniezno, 3 czerwca 1979, w: tenże, Musicie od siebie wymagać, 
Poznań1984, s. 56–58.

Jan Paweł II, Chrystus jest prawdziwą drogą człowieka, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. 
i oprac. A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 484–488.

Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, (Rzym 14.09.1998).
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, (Rzym 04.03.1979).
Jan Paweł II, Gaudium de veritate. Wizyta na Uniwersytecie Fryburskim, Fryburg (Szwaj-

caria), 13 czerwca 1984, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. i oprac. A. Wieczorek, War-
szawa 2009, s. 309–314.

Jan Paweł II, Nauka – sumienie. Spotkanie z przedstawicielami Uniwersytetu Narodów 
Zjednoczonych w Hiroszimie, Hiroszima (Japonia), 25 lutego 1981, w: Jan Paweł II 
o nauce, wyb. i oprac. A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 234–241.

Jan Paweł II, Nauka w kontekście kultury, w: Jan Paweł II o nauce, wybór i opr. A. Wie-
czorek, Warszawa 2009, s. 370–376.

Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość, Kraków 2005.



217Jana Pawła II „Pamięć i tożsamość” u podstaw nowego humanizmu

Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska „Christi&deles laici”, (Rzym 
30.12.1988).

Jan Paweł II, Przemówienia do Polonii i Polaków za granicą 1979–1987, oprac. R. Dzwon-
kowski, Londyn 1988.

Jan Paweł II, Uniwersytet w służbie nowego humanizmu, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. 
i oprac. A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 460–466.

Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury. Przemówienie w UNESCO. Paryż, 2 czerwca 
1980, w: tenże, Wiara i kultura. Dokumenty, przemówienia, homilie, wybór tekstów 
i opr. red. M. Radwan, T. Gorzkula, K. Cywińska, Rzym 1986, s. 64–81.

Jan Paweł II, W imię wspólnej miłości do prawdy. Audiencja dla rektorów uczelni akade-
mickich w Polsce. Watykan, 4 stycznia 1996, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. i oprac. 
A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 420–423.

Jan Paweł II, Więź myślenia naukowego z wiarą warunkiem poszukiwania prawdy. Prze-
mówienie do naukowców i studentów. Kolonia, 15 listopada 1980, w: tenże, Wiara 
i kultura. Dokumenty, przemówienia, homilie, wyb. tekstów i oprac. red. M. Radwan, 
T. Gorzkula, K. Cywińska, Rzym 1986, s. 88–98.

Jan Paweł II, Wolność nauki w poszukiwaniu prawdy, w: Jan Paweł II o nauce, wyb. 
i oprac. A. Wieczorek, Warszawa 2009, s. 224–233.

Kowalczyk S., Humanizm, w: Encyklopedia katolicka, t. 6, Lublin, kol. 1311–1314.
Kowalczyk S., Humanizm, w: Leksykon &lozo&i klasycznej, red. J. Herbut, Lublin 1997, 

s. 276–278.
Krasnodębski M., Człowiek i paideia. Realistyczne podstawy &lozo&i wychowania, War-

szawa 2008.
Krąpiec M. A., Kim jest człowiek?, w: Wprowadzenie do &lozo&i, red. M. A. Krąpiec, S. Ka-

miński, Z. J. Zdybicka, A. Maryniarczyk, P. Jaroszyński, Lublin 1999, s. 269–334.
Malicka M., Ja to znaczy kto? Rzecz o osobowej tożsamości i wychowaniu, Warszawa 

1996.
Maritain J., Humanizm integralny, Warszawa 1981.
Mirek Z., Tożsamość człowieka w kontekście relacji natura – kultura – sacrum, „Hory-

zonty Wychowania” 2003, nr 4, s. 15–38.
Nikitorowicz J., Tożsamość – istota, geneza, wymiary, w: Encyklopedia pedagogiczna 

XXI wieku, t. VI, red. T. Pilch, Warszawa 2007, s. 754–760.
Olbrycht K., Prawda, dobro i piękno w wychowaniu człowieka jako osoby, Katowice 

2000.
Ostrowska U., Humanizm, w: Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, t. 2, red. T. Pilch, 

Warszawa 2003, s. 267–269.
Stanowski A., Zagrożenia tożsamości człowieka. (Próba diagnozy), w: Człowiek w poszu-

kiwaniu zagubionej tożsamości, red. B. Grodzieńska, Lublin 1987, s. 47–55.
Styczeń T., Problem człowieka problemem miłości (Status quaestionis), w: Człowiek w po-

szukiwaniu zagubionej tożsamości, red. B. Grodzieńska, Lublin 1987, s. 64–84.
Styczeń T., Rozum i wiara wobec pytania: Kim jestem?, Lublin 2001.
Ślipko T., Tożsamość człowieka z etycznego punktu widzenia, „Horyzonty Wychowania” 

2003, nr 4, s. 77–87.
Taylor Ch., Etyka autentyczności, tłum. A. Pawelec, Kraków 1996.
Tożsamość człowieka, red. A. Gałdowa, Kraków 2000.



218 Ks. Stanisław Chrobak

John Paul II “Memory and Identity”  
as Grounds of Humanism

Summary

Humanism as an ideal of upbringing exposes the signi-cance of integral and broad devel-
opment of a pupil’s personality, appealing to authentic values. In case of sciences related 
to upbringing, the view that a man in the face of evolving challenges, hopes and threats is 
still an “un-nished” human being who does not only exist but changes constantly, aspires 
for something and aims at something, is very important. A question about identity is 
always a question about the essence of the existence. A real identity of a man is related 
to the ultimate ful-llment of mystery of the existence. Aiming at development requires 
talented people with deep a¡erthoughts who look for new humanism that enables 
a contemporary person to -nd themselves. If support of development requires more 
and more technicians, it needs even more wise people, who are capable of deep a¡er-
thoughts and of looking for new humanism that enables a contemporary person to -nd 
themselves. New humanism is a platform where faith and mind meet, it is a keystone 
combining Christianity and modern era. It means that today we face a great challenge 
in the research, didactic and education areas to form people who are not only complete 
in their specialties, sometimes narrow ones, full of encyclopaedic knowledge, but -rst 
of all, full of authentic wisdom.

Keywords: culture, faith, humanism, identity, remembrance, upbringing.



Ks. Wojciech Cichosz

Uniwersytet Mikołaja Kopernika
Toruń

Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia  
osobowej wolności autonomicznej  
w świetle encykliki Fides et ratio

Streszczenie: Chrześcijańska myśl personalistyczna proponuje w proce-
sie wychowania budowanie ciągłej relacji w przestrzeni wolności pojętej 
jako dar i zadanie od Boga. Pedagogia osobowej wolności autonomicznej 
wymaga dialogu, a nie monologu czy terroru, toteż w dialogicznym spot-
kaniu ucznia i wychowawcy ważną okazuje się zasada złotego środka. 
Analogicznie ma się rzecz w wychowaniu do wolności: i w wierze, i w ro-
zumie. Tę prawdę wskazuje Jan Paweł II w Fides et ratio, gdy podkreśla, 
że obie te rzeczywistości wzajemnie się przenikają – każda we własnej 
przestrzeni, w której się realizuje. Między poznaniem rozumowym a po-
znaniem wiary istnieje głęboka i nierozerwalna jedność, która umożli-
wia osobie ludzkiej możność właściwego poznania samego siebie, świata 
i Boga. Za ks. prof. Józefem Tischnerem można powiedzieć, że Jan Paweł II, 
poddając krytyce wolność, pragnie ocalić wolność.

Słowa kluczowe: ideologia, osoba, pedagogia, religia, rozum, świato-
pogląd, wiara, wolność autonomiczna, wychowanie.

„Wiara i rozum (Fides et ratio) są jak dwa skrzydła, na których duch ludzki uno-
si się ku kontemplacji prawdy. Sam Bóg zaszczepił w ludzkim sercu pragnienie 
poznania prawdy, którego ostatecznym celem jest poznanie Jego samego, aby 
człowiek – poznając Go i miłując – mógł dotrzeć także do pełnej prawdy o so-
bie” – tymi słowami 14 września 1998 roku bł. Jan Paweł II rozpoczął encyklikę 
o relacjach między wiarą a rozumem1. Papież niejako podpowiada, że od tysiąc-
leci są wypracowywane różne teorie na temat bytu ludzkiego i jego formacji. 
To pryncypialne zagadnienie antropologiczne nabiera szczególnego znaczenia 

1 Problematyce relacji wiary i rozumu została poświęcona I Krajowa Konferencja z cyklu 
„Nauka na przełomie wieków”, która miała miejsce 6 maja 1999 r. w Szczecinie. Wygłoszone refe-
raty zostały wydane drukiem przez Uniwersytet Szczeciński w publikacji Wiara i rozum na progu 
trzeciego tysiąclecia, „Materiały. Konferencje”, 1999, nr 42. Por. W. Cichosz, „Fides et ratio” jako 
przestrzeń kształtowania wolności w pedagogice personalistycznej, w: Wiara i rozum na progu trze-
ciego tysiąclecia, red. W. Deptuła i W. Dyk, Szczecin 1999, s. 23–45.

studia gdańskie
tom xxx



220 Ks. Wojciech Cichosz

poprzez odniesienie do tzw. hermeneutycznego postulatu Sitz im Leben – czyli 
usytuowanie go w konkretnym środowisku historyczno-kulturowym.

Historię życia poszczególnych osób, jak i całych społeczeństw można obra-
zowo określić jako „zawody między wychowaniem a katastrofą”2. To nieustanna 
batalia międzypokoleniowa, zmaganie się podstaw życia i jego nieodwracalnego 
obumierania. Właśnie obecne pokolenia cieszą się niezwykłym przywilejem, ja-
kim jest upadek największych totalitaryzmów politycznych i ideologicznych w hi-
storii współczesnej (nazizmu i komunizmu), ale jednocześnie czasy te są pełne 
znaków zapytania (ponowoczesna dekonstrukcja wielkich narracji – fr. grands 
récits, liberalizm aksjonormatywny i konsumpcyjno-materialistyczny styl życia), 
gdy rozwój technologii informatycznych nie tylko prowadzi człowieka do epoki 
poprzemysłowej (postindustrialnej), ale poprzez działania globalistyczne tworzy 
się nowy porządek świata (ang. New World Order)3, którego celem jest utworzenie 
sprawnie funkcjonującego społeczeństwa technetronicznego (ang. technetronic 
society)4. Czy zatem w ponowoczesnym dyskursie naukowym jest jeszcze miejsce 
na wiarę i rozum oraz budowanie między nimi jakichkolwiek interakcji?

1. Określenie pojęcia „czytelność aksjologiczna”

Chcąc zrozumieć koncepcję pedagogii osobowej wolności autonomicznej Jana 
Pawła II trzeba najpierw ustalić treść pojawiających się pojęć, a następnie wskazać 
główne relacje zachodzące między rzeczywistością wiary i rozumu. Czytelność 
języka jest tu konieczna, wręcz fundamentalna, gdyż „używamy tych samych 
słów i korzystamy z tych samych znaków, a zupełnie się nie rozumiemy”5. Prob-
lemy współczesnej metodologii można zatem usytuować w dużym stopniu w ob-
szarze głębokiego rozmycia aksjologicznego (zachwianie ogólnej teorii znaku). 
Wydaje się, że to, co wczoraj było czymś oczywistym i imperatywnie wiążącym 
wszystkich, dzisiaj zostało poddane społecznej dyskusji i demokratycznemu 
wyborowi. Tak też jest z pojęciami pozostającymi w ścisłym związku z tematem: 
„osoba”, „personalizm”, „wiara”, „rozum”, „światopogląd” czy „ideologia”.

W podjętej rekonstrukcji nauczania papieża o osobowej wolności autonomicz-
nej wykorzystano -lozo-czną propozycję Boecjusza, który termin „osoba” (łac. 
persona, gr. prosopon) pojmuje jako jednostkową substancję o naturze rozumnej 

2 R. Carneiro, Wolność a wychowanie, „Kolekcja Communio” 1994, t. 9, s. 306.
3 Por. W. Cichosz, Dekalog wychowania katolickiego w epoce globalizmu, w: Państwo a wy-

chowanie. Idee – mity – stereotypy, red. A. Dymer, T. Sikorski, Szczecin 2005, s. 331; Z. Brzeziński, 
Between Two Ages, New York 1970, s. 9: „Qe post-industrial society is becoming a technetronic 
society: a society that is shaped culturally, psychologically, socially and economically by the im-
pact of technology and electronics – particularly in the area of computers and communications”.

4 Por. W. Cichosz, Pedagogiczny dekalog formacji chrześcijańskiej w epoce globalizmu, w: VE-
RITAS cum CARITATE – INTELLEGENTIA cum AMORE, red. Cz. Rychlicki, I. Werbiński, To-
ruń 2011, s. 730.

5 W. Cichosz, Metodologia. Elementarz Studenta, Gdańsk 2000, s. 7.



221Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

(łac. persona est naturae rationalis individua substantia)6. Trzeba dopowiedzieć, 
że natura jest tutaj rozumiana jako „oznaczona gatunkowa właściwość jakiejkol-
wiek substancji”7. Natomiast jako pedagogię i wychowanie rozumie się zamierzone 
i świadome podejmowanie czynności mających na celu ukształtowanie osobowości 
wychowanka według społecznie akceptowanego wzoru, czyli ideału wychowawcze-
go8. Z kolei personalizm, to „zespół koncepcji -lozo-cznych (wchodzących w za-
kres antropologii), przy czym wspólnym punktem wyjścia wszelkich kierunków 
personalistycznych jest meta-zyczne pojmowanie osoby jako autonomicznego 
bytu natury duchowej”9. Wiara to łaska i cnota teologiczna, która „jest osobowym 
przylgnięciem człowieka do Boga: równocześnie i w sposób nierozdzielny jest ona 
dobrowolnym uznaniem całej prawdy, którą Bóg objawił”10. Chrześcijańskie rozwa-
żania nad wiarą koncentrują się zasadniczo wokół Listu do Hebrajczyków (11, 1–2), 
który przedstawiając owoce wiary (gr. pistis – zawierzenie lub posiadanie do kogoś 
zaufania) de-niuje ją jako greckie hipostasis, co jest z kolei tłumaczone jako „pod-
stawa” (w Biblii Tysiąclecia nawet „poręka”) albo „substancja”. Idąc za pierwszym 
rozumieniem tego słowa, św. Tomasz z Akwinu przedstawia wiarę jako przyrodzo-
ny stan umysłu, polegający na pewności prawd nie z racji dowodów rozumowych, 
ale przez przyjęcie świadectwa autorytetu wynikającego z zaufania.

Z wiarą nieodłącznie związane jest pojęcie religii, które oznacza pewien spo-
sób czy podstawowy aspekt życia (dla wyznawcy), a zarazem odrębną dziedzinę 
kultury. Stanowić może zasadniczy zrąb lub czynnik jakiegoś światopoglądu, 
który należy rozumieć jako zespół przekonań i postaw, twierdzeń, ocen i norm, 
który (przynajmniej w oczach swoich zwolenników czy wyznawców) stanowi 
spójny, całościowy obraz rzeczywistości (tego, co istnieje), porządkujący (war-
tościujący i normujący) postępowanie względem siebie i otoczenia. Na religię 
składają się cztery zasadnicze elementy: (1) doktryna (zbiór twierdzeń) na te-
mat Boga lub świętości oraz ich relacji do człowieka i świata; (2) kult bóstwa 
lub świętości, sposób nawiązywania i utrzymywania kontaktu z Bogiem, uświę-
cania się; (3) zespół norm postępowania, jakaś – motywowana religijnie – mo-
ralność i obyczajowość; (4) instytucje społeczne, funkcje określenia i przekazy-
wania doktryny i moralności, sprawowania kultu, nawoływania do uświęcenia, 
funkcje kapłanów, kaznodziejów, proroków i teologów.

Z kolei termin „rozum” odnosi się do umiejętności operowania pojęciami abs-
trakcyjnymi lub zdolności analitycznego myślenia i wyciągania wniosków z prze-
tworzonych danych. W tym kontekście pojawiają się takie terminy, jak „umysł”, 

6 Por. A. M. S. Boecjusz, O pocieszeniu &lozo&i ksiąg pięcioro oraz traktaty teologiczne, tłum. 
T. Jachimowski, Poznań 1927, s. 229.

7 Tamże, s. 232. Zob. także: W. Granat, Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, 
Poznań 1985, s. 57.

8 Zob. W. Cichosz, Biblijne wychowanie parenetyczne. Od pedagogiki do pedagogii, red. 
R. Czekalski, „Studia Katechetyczne”, Warszawa 2012 (w druku).

9 L. Gawor, Personalizm, w: Słownik pojęć &lozo&cznych, red. W. Krajewski, Warszawa 1996, s. 149.
10 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, 176.



222 Ks. Wojciech Cichosz

„intelekt” czy „racjonalizm”. Wreszcie ideologia jest zespołem „ściśle określonych 
założeń i poglądów politycznych, etycznych i -lozo-cznych, często bezdyskusyjnie 
przyjmowanych i wcielanych w życie przez określoną grupę ludzi (ideologia komu-
nistyczna, faszystowska, kontestacji)”11. W bardziej specjalnym znaczeniu ideologią 
nazywa się doktrynę związaną z działaniem (z interesami) grupy klasowo (w sen-
sie marksistowskim) zdeterminowanej. Ideologia, w przeciwieństwie do holizmu, 
ma często głębokie konotacje redukcjonistyczne (antropologiczne i aksjologiczne), 
które współcześnie przejawiają się w radykalnych postawach antyreligijnych i anty-
chrześcijańskich. To nie tylko zerwanie z jakąkolwiek religią, ale przede wszystkim 
materialistyczno-pogańskie specialité de la maison człowieka ponowoczesnego12.

Trafnie ducha epoki ponowoczesnej oddaje Sobór Watykański II w Konstytucji 
duszpasterskiej „Gaudium et spes”: „Świat dzisiejszy okazuje się zarazem mocny 
i słaby, zdolny do najlepszego i do najgorszego; stoi bowiem przed nim otworem 
droga do wolności i niewolnictwa, do postępu i do cofania się, do braterstwa 
i do nienawiści. Poza tym człowiek staje się świadomy tego, że jego zadaniem jest 
pokierować należycie siłami, które sam wzbudził, a które mogą go zmiażdżyć lub 
też mu służyć. Dlatego zadaje sobie pytania. Zakłócenia równowagi, na które cier-
pi świat dzisiejszy, w istocie wiążą się z najbardziej podstawowym zachwianiem 
równowagi, które ma miejsce w sercu ludzkim”13. Jan Paweł II w encyklice Fides 
et ratio dodaje: „zaistniało niebezpieczeństwo, że niektórzy ludzie nauki, rezyg-
nując z jakichkolwiek odniesień etycznych, nie stawiają już w centrum swej uwagi 
osoby ludzkiej i całości jej życia. Co więcej, część z nich, świadoma możliwości 
otwartych przez rozwój techniki, wydaje się ulegać nie tylko logice rynku, ale 
także pokusie zdobycia demiurgicznej władzy nad przyrodą, a nawet nad samym 
bytem ludzkim” (FR 46). W takim kontekście trzeba rozważyć tzw. socjologiczną 
kategorię „wolności od” oraz ontologiczną kategorię „wolności do”14.

2. Antynomia fundamentalna: 
relacyjna struktura bytu ludzkiego

Ernest Hemingway w motcie do książki Komu bije dzwon, zaczerpniętym 
od Johna Donne’a, wypowiada niezwykłe słowa odnoszące się do każdej oso-
by ludzkiej: „Żaden człowiek nie jest samotną wyspą; każdy stanowi ułamek 

11 Ideologia, w: Słownik współczesnego języka polskiego, t. 1, red. B. Dunaj, Warszawa 2007, s. 312.
12 Por. W. Cichosz, Edukacyjno-apostolska akomodacja psychologii transgresyjnej, „Paedagogia 

Christiana” 2008, nr 2/22, s. 93–104.
13 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym „Gaudium 

et spes”, Rzym 1965, n. 9.
14 Zob. Jan Paweł II, Encyklika o niektórych podstawowych problemach nauczania moralnego 

Kościoła „Veritatis splendor”, Rzym 1993; W. Cichosz, Pedagogia wiary we współczesnej szkole 
katolickiej, Warszawa 2010, s. 237; Tenże, Wychowanie chrześcijańskie wobec postmodernistycznej 
prowokacji, Gdańsk 2001, s. 191–209.



223Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

kontynentu, część lądu (…). Śmierć każdego człowieka umniejsza mnie, albo-
wiem jestem zespolony z ludzkością. Przeto nigdy nie pytaj, komu bije dzwon; bije 
on tobie”15. Tak więc istnienie człowieka nie jest nigdy istnieniem wyizolowanym, 
ale współegzystencją (koegzystencją). Stąd też pojawiają się w pełni uzasadnio-
ne sformułowania o dialogicznej i relacyjnej strukturze bytu ludzkiego. W myśl 
-lozo-cznej antynomii fundamentalnej człowiek może urzeczywistnić swe oso-
bowe powołanie, stać się w pełni człowiekiem tylko na płaszczyźnie społecznej, 
w kontakcie i dialogu z drugim. W tym stwierdzeniu należy szukać rdzenia nauki 
chrześcijańskiego personalizmu. Każda jednostka ludzka, jako byt zintegrowany, 
ze swej istoty stara się komunikować z innymi osobami, aby je poznać i kochać 
na wzór Jezusa Chrystusa. Dla osobowości ludzkiej istotne jest szukanie dialogu, 
w którym osobowość ta rzeczywiście będzie siebie dawać, i w którym jest przyj-
mowana. Człowiek w spotkaniu z drugim odkrywa, że jest osobą i że musi uznać 
taką samą, równą jego własnej godności – godność innych ludzi. To wszystko 
sprawia, że osoba ludzka – jak pisze bł. Jan Paweł II w Fides et ratio – jest istotą re-
lacyjną, zawsze żyje „wobec”: w relacji z sobą, z narodem, ze światem i z Bogiem16.

To, co dla papieża wydaje się być czymś oczywistym i uzasadnionym, nie jest 
już takim dla wielu współczesnych ludzi. Stąd też warto przypomnieć, że u pod-
staw wielu twierdzeń leży przyjmowana aksjologia i wynikające z niej modele 
osoby ludzkiej. W ogromnym gąszczu różnych kierunków antropologicznych 
można wskazać trzy zasadnicze koncepcje człowieka: (1) materialistyczną, któ-
ra w ludzkiej istocie upatruje tylko kawałek materii, zwierzę wpisane jedynie 
w czasoprzestrzeń (podobne odniesienia w naturalizmie, egzystencjalizmie 
i postmodernizmie). Tym samym człowiek zostaje zamknięty w kręgu materii 
i doczesności, a jego życie pozbawione ostatecznego i ponadczasowego sensu; 
(2) idealistyczną, która identy-kuje byt ludzki z „duchem doskonałym”. Czło-
wiek to nieszczęśliwy anioł uwikłany w materialne ciało, które przeszkadza 
i zniewala, z którego chciałby się wyzwolić, lecz nie może; (3) realistyczną, która 
postrzega i interpretuje człowieka jako jedność cielesno-duchową17.

3. Antropologia divina jako źródło wolności autonomicznej

Zgodnie z wcześniej przyjętymi założeniami terminologicznymi, persona-
lizm to zespół koncepcji -lozo-cznych (wchodzących w zakres antropologii). 
Wspólnym punktem wyjścia wszelkich kierunków personalistycznych jest 

15 E. Hemingway, Komu bije dzwon, Wrocław 1988, s. 2.
16 Por. FR 20.
17 Por. W. Cichosz, Wychowanie chrześcijańskie…, s. 106–117. Zob. także: M. Nowak, Kon-

cepcje człowieka we współczesnych wybranych nurtach kultury, w: Humanistyczno-antropolo-
giczna ewolucja pedagogiki kultury. Konsekwencje dla teorii i praktyki, red. J. Gajda, Kraków 
2009, s. 147–165; M. Nowak, P. Maier, I. Szewczak (red.), Antropologiczna pedagogika ogólna, 
Lublin 2010.



224 Ks. Wojciech Cichosz

meta-zyczne pojmowanie osoby jako autonomicznego bytu natury duchowej18. 
Jan Paweł II w swych rozważaniach idzie dalej, wskazuje na koncepcję osoby 
jako wolnego i rozumnego podmiotu, zdolnego do poznania Boga, prawdy 
i dobra19. Na marginesie warto dodać, że powyższe stwierdzenia wcale nie su-
ponują, by nurt -lozo-czny zwany personalizmem był w swej strukturze jedno-
lity i jednorodny. Wielu autorów zajmujących się tym zagadnieniem wskazuje, 
że personalizmów jest wiele i niejednokrotnie trudno wnikać w skomplikowane 
różnice między nimi20. Analizując jednak liczne wypowiedzi można stwierdzić, 
że na gruncie europejskim skrystalizowały się zasadniczo dwie koncepcje bę-
dące wyrazem personalistycznej wizji człowieka. Jedną z nich reprezentuje 
Emmanuel Mounier. Jest to tzw. personalizm otwarty, określany również mia-
nem personalizmu społecznego zaangażowania. Autorem drugiej jest Jacques 
Maritain – twórca słynnego humanizmu integralnego21.

Wracając jednak do zagadnienia pedagogii osobowej wolności autono-
micznej bł. Jana Pawła II w kontekście wiary i rozumu, trzeba zdecydowanie 
zauważyć, że wobec postępującego obecnie redukcjonizmu poznawczo-aksjo-
logicznego, laicyzacji i liberalizmu moralnego oraz nieuwzględniania korelacji 
w przestrzeni wiary i rozumu, należy postulować powrót do najważniejszych tez 
jednego z mistrzów -lozo-i – św. Anzelma z Canterbury (1033–1109), dotyczą-
cych właśnie problemu relacji rozumu do wiary (łac. &des quaerens intellectum – 
wiara szukająca zrozumienia) oraz myśli Jana Pawła II (1920–2005) zawartych 
w encyklice Fides et ratio. Zaufanie zdolnościom ludzkiego rozumu, podkreśla-
nie jedności poznania, którego źródłami są intelekt i prawda Objawiona przez 
Boga oraz wezwanie do zintegrowania myślenia -lozo-cznego i teologicznego 
w celu „wyjaśnienia związku między prawdą a życiem, między wydarzeniem 
a prawdą doktrynalną, zwłaszcza zaś relacji między transcendentną prawdą 
a językiem zrozumiałym dla człowieka” (FR 99) to bardzo trafne, a współcześ-
nie niezwykle cenne i potrzebne rozwinięcie słów św. Anzelma z Canterbury: 
Credo ut intellegam et intellego ut credam (wierzę, abym zrozumiał i rozumiem, 
abym uwierzył).

Przywołany św. Anzelm z Canterbury, nawiązując do starożytnej idei logosu, 
a więc przepełniającego świat Porządku (Rozumu), dostrzega w rzeczywisto-
ści uporządkowanie, które daje się poznać poprzez podobieństwo za pomocą 
rozumu. Filozof wyraża myśl, że Bóg, tworząc świat w taki właśnie precyzyjnie 
rozumny sposób, dał człowiekowi wskazówkę, aby spotkał się z Nim poprzez 
intelekt. I tym śladem podąża personalizm chrześcijański i wskazywany przez 
niego system wychowania. Pojawiający się obecnie kryzys osobowy jest życiem 

18 Por. L. Gawor, Personalizm, w: Słownik pojęć &lozo&cznych…, dz. cyt., s. 149.
19 Por. FR 4.
20 Por. A. Szudra, K. Uzar (red.), Personalistyczny wymiar &lozo&i wychowania, Lublin 2009.
21 Por. J. Maritain, Humanizm integralny. Zagadnienia doczesne i duchowe nowego świata 

chrześcijańskiego, tłum. J. Budzisz, Londyn 1960; tenże, Pisma &lozo&czne, tłum. J. Fenrychowa, 
Kraków 1988.



225Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

w pseudoobiektywnych oraz pseudoabsolutnych wartościach. Dzieje się tak, 
gdyż została zagubiona właściwa relacja między dwoma biegunami, o których 
mówi papież: wiarą i rozumem. To sprawia, że w koncepcji wychowania chrześ-
cijańskiego kryzys osoby ludzkiej wymusza zwrot ku humanizacji wychowania22. 
Można tego dokonać poprzez wypełnianie następujących warunków: (1) ukie-
runkowanie na osobową koncepcję człowieka i wypływające z niej cele oraz 
ideały wychowania; (2) personalizowanie relacji: wychowanek – wychowawca, 
uczeń – mistrz; (3) dobór odpowiednich metod i technik wychowawczych. Wy-
chowanie chrześcijańskie nie tylko docenia i chroni godność osobową czło-
wieka, jego potrzeby zarówno materialne, jak i duchowe, ale i wciela ducha 
ewangelicznego w życie społeczne. Mówiąc o wolności i godności człowieka, 
należy też pamiętać, że w optyce chrześcijańskiej osoba ludzka realizuje swo-
je powołanie poprzez nieustanną samotranscendencję ku bliźnim, ku światu 
stworzonemu, a ostatecznie ku Bogu23, jest istotą zorientowaną na bezpośrednią 
bliskość ze swym Stwórcą (łac. desiderium naturale in visionem beati&cam)24. 
I w tym właśnie wymiarze ludzkiej egzystencji (łac. antropologia divina – obraz 
dziecięctwa Bożego) należy szukać źródeł i celów chrześcijańskiej wolności, 
wolności autonomicznej, czyli wolności osobowej (tzw. „wolność do”) a nie 
wolności pojętej jako kategoria społeczna (tzw. „wolność od”). Wolność jest 
zatem człowiekowi dana, ale równocześnie zadana (tzw. maieutyka – stawanie 
się osoby), a nabiera pełni chrześcijańskiej poprzez proegzystencję, czyli bycie 
dla innych na wzór Jezusa Chrystusa.

4. Personalistyczne wychowanie do wolności

Chrześcijańskie wychowanie personalistyczne, przywołując słowa J. Maritaina, 
uznaje, że „człowiek to źdźbło słomy, w które (fr. dans lequel) wnika niebo”25. Szko-
da, że twierdzenie to nie znalazło należytego oddźwięku w polskich opracowaniach. 
Słowa francuskiego -lozofa tłumaczy się często błędnie, mówiąc, że to człowiek (fr. 
qui), będąc źdźbłem słomy, wnika w niebo. Taka interpretacja może być wynikiem 
dużego wpływu myśli B. Pascala. Określenie Maritaina jest istotne z tej racji, że ko-
responduje z teologiczną i pedagogiczną myślą chrześcijańską XXI wieku. Zdaniem 
teologów katolickich, to Bóg wychodzi człowiekowi na spotkanie, pierwszy wyciąga 

22 Por. W. Cichosz, Pedagogia wiary…, s. 187.
23 Por. np. M. Schmaus, Wiara Kościoła, tłum. J. Zaremba, Gdańsk 1989, s. 244.
24 Por. K. Rahner, Podstawowy wykład wiary, tłum. T. Mieszkowski, Warszawa 1987, s. 244; 

H. U. von Balthasar, W pełni wiary, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1991, s. 147–161. Zob. także: 
W. Cichosz, Wychowanie chrześcijańskie…, s. 156.

25 J. Maritain, Principes d’une politique humaniste, Paris 1944, s. 16: „Un brin de paille dans 
lequel entre le ciel. C’est ce mystère métaphysique que la pensée religieuse désigne en disant que la 
personne est l’image de Dieu”. Należy dodać, że Bóg – będąc dawcą istnienia – wyprzedza swoją 
łaską każde ludzkie działanie (por. Flp 2, 13; Dz 17, 28; Ps 139, 4 n.) i w takim kontekście trzeba 
rozumieć sformułowanie francuskiego personalisty.



226 Ks. Wojciech Cichosz

rękę, oferując dialog26. Człowiek w ten sposób zostaje zobowiązany do udzielenia 
odpowiedzi, będąc jednak zawsze wolnym w swym wyborze. Karl Rahner mówi, 
że „wolność jest ostatecznie otwartością na wszystko bez wyjątku: otwartością 
na absolutną prawdę, na absolutną miłość, na absolutną nieograniczoność ludzkie-
go życia w bezpośredniej bliskości z tym, którego nazywamy Bogiem”27. Przyjęcie 
przez człowieka Bożego zaproszenia realizuje się i przejawia w postawie wiary, czyli 
pozytywnej odpowiedzi na wezwanie Boże. Zatem inicjatorem dialogu pomiędzy 
człowiekiem a Bogiem jest zawsze Bóg. „Trzeba nam paść na ziemię – pisze J. Mari-
tain – i obumierać, aby poznać swoje własne oblicze, gdy przyjmiemy biały kamień, 
na którym Bóg napisał nasze nowe imię”28.

W takim kontekście można też umieścić słowa św. Pawła: „Ku wolności wy-
swobodził nas Chrystus. A zatem trwajcie w niej i nie poddawajcie się na nowo 
pod jarzmo niewoli!” (Ga 5, 1). Każda osoba ludzka powinna uczyć się „za-
wodu człowiek”. W ujęciu personalizmu chrześcijańskiego wychowanie nie 
ujawnia relacji człowieka do dóbr materialnych, gdyż świat przedmiotów jest 
tu postrzegany jako bezosobowy, ale dotyczy bezpośrednio relacji interperso-
nalnych. Procesowi wychowania towarzyszy następująca hierarchia wartości: 
od materialnych poprzez duchowe ku absolutnym29. Wartością absolutną nie 
jest tu wolność pojęta jako samowola: indywidualizm, egoizm czy relatywizm. 
Wartością tą nie są również intelekt i rozum (zdobywanie tylko wiedzy o świe-
cie i człowieku) czy metody i techniki wychowawcze, ale zdobywanie wolno-
ści duchowej, wolności wewnętrznej poprzez poznanie, mądrość i miłość oraz 
sięganie do szczytów wolności zewnętrznej przez podporządkowanie się war-
tościom zapewniającym rozwój osoby30. Ten moment wolności zdecydowanie 
uwypukla bł. Jan Paweł II, kiedy zarysowuje potrzebę ciągłego współdziałania 
wiary i rozumu, wykazując, że jedno nie może istnieć bez drugiego, gdy chce 
się mówić o wolności. Przestrzeń wypełniająca &des et ratio musi być należycie 
zagospodarowana. Ruch wahadła osobowej wolności powinien być umieszczo-
ny w przestrzeni, która wpisuje się w rzeczywistość wiary i rozumu. Zachwianie 
równowagi pomiędzy tymi elementami zawsze jest niebezpieczne: zaufanie je-
dynie wierze prowadzi do niebezpiecznego zniewolenia człowieka -deizmem, 
fundamentalizmem i radykalnym tradycjonalizmem, czego wyrazem może być 
np. biblicyzm (literalne odczytywanie Biblii). Z kolei zaufanie tylko rozumowi 
rodzi ontologizm, scjentyzm, eklektyzm, pragmatyzm, racjonalizm i nihilizm31.

Wobec powyższego należy jednoznacznie stwierdzić, że wychowanie chrześ-
cijańskie do (ku) wolności postuluje, by uznać istnienie dwóch porządków 

26 Por. M. Schmaus, dz. cyt., s. 249; K. Rahner, dz. cyt., s. 101–118; H. U. von Balthasar, dz. 
cyt., s. 162–169.

27 K. Rahner, dz. cyt., s. 325.
28 J. Maritain, Trzej reformatorzy…, s. 36.
29 Por. W. Cichosz, Pedagogia wiary…, s. 432.
30 Por. J. Maritain, Pour une philosophie de l’education, Paris 1959, s. 28.
31 Por. FR 52–53, 86–90.



227Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

poznania, odrębnych nie tylko ze względu na swą zasadę, ale także ze względu 
na przedmiot. Być człowiekiem naprawdę wolnym – to być nieustannie otwar-
tym na platońską triadę prawdy (gr. aletheia), dobra (gr. agathon) i piękna (gr. 
kalos). W tym kontekście godne uwagi jest stwierdzenie papieża, że „każdy 
człowiek jest -lozofem” (FR 64). Wracają ponownie sformułowania św. An-
zelma z Canterbury: credo ut intellegam et intellego ut credam! (wierzę, abym 
zrozumiał i rozumiem, abym uwierzył) oraz słowa św. Augustyna, które mogą 
stanowić trafne podsumowanie powyższych rozważań: „Sama wiara nie jest 
niczym innym jak przyzwoleniem myśli (…). Każdy, kto wierzy, myśli – wierząc 
myśli i myśląc wierzy (…). Wiara, jeśli nie jest myśleniem, nie istnieje”32. Warto-
ści te są tym donioślejsze, jak stwierdza Piotr Jaroszyński, im bardziej „prawda 
nie jest już uzgodnieniem poznania z rzeczywistości, lecz »moim poglądem«. 
Dobro nie jest celem, który domaga się spełnienia, lecz »moją zachcianką«. 
Piękno nie jest już doskonałością i ładem, lecz moim »gustem«”33.

5. Papieska pedagogia wolności autonomicznej  
– od funkcjonariusza do mistrza

Wychowanie chrześcijańskie do wolności, jak wielokrotnie wskazywano, pro-
muje koncepcję, według której osoba ludzka jest zawsze podmiotem, ale jed-
nocześnie narzędziem w ręku Boga. Jak mówi Księga Przysłów: Serce człowieka 
obmyśla drogę, lecz Pan utwierdza kroki (Prz 16, 9). Człowiek dzięki temu, że jest 
istotą osobową, posiada w swej ontycznej strukturze element transcendentny, 
który przez Biblię określany jest jako obraz i podobieństwo Boże (Rdz 1, 27). 
Owa „wizja człowieka jako imago Dei zawiera konkretne wskazania dotyczące 
jego istoty i wolności oraz nieśmiertelności jego ducha. Skoro świat stworzo-
ny nie jest samowystarczalny, to wszelkie złudne poczucie autonomii, ignoru-
jące zasadniczą zależność każdego stworzenia – w tym także człowieka – 
od Boga, prowadzi do dramatów, które udaremniają rozumne poszukiwanie 
harmonii i sensu ludzkiego istnienia” (FR 80). Wobec powyższego łatwo za-
uważyć, że tym, co człowieka określa i wyróżnia jako podmiot, są: (1) zdolność 
do subiektywnego przeżywania świata; (2) autore>eksja (samoświadomość); 
(3) wolność wyboru (podejmowania decyzji); (4) celowe kierowanie sobą (au-
toteleologia); (5) zdolność odróżniania dobra od zła (etyczne wartościowanie). 
Ten tzw. odboski element osoby sprawia, że osoba jest dana i zadana człowie-
kowi przez Boga. Człowiek ma zatem obowiązek tę osobę w sobie realizować. 
A realizuje ją, będąc zakorzenionym we wspólnocie. Osoba ludzka nie jest więc 

32 Św. Augustyn, De praedestinatione sanctorum, 2, 5, w: Patrologia Latina I–CCXVII (I–IV 
Indices), ed. J. P. Migne, Paris 1878–1890, 44, 963.

33 P. Jaroszyński, Triada prawda, dobro, piękno utracona?, http://www.piotrjaroszynski.pl/
felietony-wywiady/triada-prawda-dobro-piekno-utracona.html (odczyt z dn. 18 maja 2012).



228 Ks. Wojciech Cichosz

nigdy środkiem, ale celem, zaś wychowanie jest normą społeczną. W takiej per-
spektywie istotne jest stwierdzenie I. Kanta, że podmiotowość jest warunkiem 
przedmiotu. Mówiąc z kolei o relacji między wychowawcą a wychowankiem 
można pokusić się o sformułowanie wyrażone przez o. prof. Alberta Krąpca: 
relacja to jakiekolwiek przyporządkowanie czegokolwiek czemukolwiek. I tyl-
ko w takim kontekście można mówić, że wychowanek staje się „przedmiotem” 
w relacji uczeń – mistrz. Niemniej jednak, zawsze dochodzi do spotkania osób: 
wychowującej i wychowywanej. Wychowanie musi zawsze dotyczyć wartości 
osobowych. Priorytetowymi wartościami nie są tu rozum i absolutna wolność, 
ale spotkanie osób. Jak bowiem stwierdza Tadeusz Gadacz, spotkanie osób i in-
tegralność procesu wychowania są podstawowymi cechami personalizmu34. 
Celne wydaje się też przypuszczenie T. Bilickiego, gdy stwierdza, że „persona-
lizm jawi się jako -lozo-a przyszłości, w której być może największe pragnienie 
człowieka – spotkanie serc – ma kluczowe znaczenie”35.

Na takim gruncie antropologicznym rodzi się chrześcijańska propozycja 
wychowania do wolności, której szczytem jest tzw. wolność autonomiczna, 
odwołująca się bezpośrednio do Boga i prawa (gr. nomos). Skoro prawo Boże 
wpisane jest w ludzką naturę, to domaga się ono realizacji i wypełnienia. Wy-
chowanie do wolności wskazuje zatem pewne etapy (fazy) w pełnej formacji 
osoby: anomię (dziecięce pragnienie wyzwolenia się spod prawa), heteronomię 
(świadomość zależności dziecka od rodziców i innych osób), socjonomię (wej-
ście w liczne ograniczające relacje społeczne) i wreszcie autonomię (gr. auto-
nomia) – osobową wolność wewnętrzną (samostanowienie, niezależność). Jan 
Paweł II osobę ludzką porównuje do badacza, którego „misja polega na tym, 
że mimo nieustannej pokusy zwątpienia nie porzuca on niezbadanych ścieżek. 
Znajduje oparcie w Bogu, pozostaje zawsze i wszędzie ukierunkowany na to, 
co piękne, dobre i prawdziwe” (FR 21). Najważniejszy dla wychowania i postępu 
istoty ludzkiej w porządku moralnym i duchowym jest pierwiastek wewnętrzny, 
czyli natura i łaska. Człowiek staje się w pełni sobą poprzez opanowywanie 
życia namiętności i zmysłów na rzecz życia ducha i wolności. Człowiek coraz 
bardziej doskonali się poprzez nabywanie zdolności i umiejętności, rozwija-
jąc tym samym swoją osobowość, w myśl zasady: Jestem wolny, bo tę wolność 
od Boga otrzymałem, ale ciągle na nowo ją w sobie odkrywam i realizuję: po-
przez nieustanne harmonizowanie wiary i rozumu (łac. intellectus &dei).

Umieszczając powyższe rozważania w kontekście procesu dydaktyczno-
-formacyjnego, należy jednoznacznie stwierdzić, że chrześcijańskie ujmowanie 
procesu edukacji i wychowania do wolności wskazuje na przechodzenie od mo-
delu szkoły-instytucji do propozycji szkoły-wspólnoty. Warto w tym miejscu 

34 Zob. T. Gadacz, Wychowanie jako spotkanie osób, w: Człowiek, wychowanie, kultura, red. 
F. Adamski, Kraków 1993; P. Walczak, Wychowanie jako spotkanie. Józefa Tischnera &lozo&a czło-
wieka jako źródło inspiracji pedagogicznych, Kraków 2007.

35 T. Bilicki, Dziecko i wychowanie w pedagogii Jana Pawła II – na podstawie encyklik, adhortacji, 
wybranych listów i przemówień, Kraków 2000, s. 86.



229Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

zwrócić uwagę na wymiar szkoły jako wspólnoty wychowującej, a nie tylko 
kształcącej. Według koncepcji personalistycznej szkoła to wspólnota miłości 
wolnych osób: uczniów, rodziców i nauczycieli. Należy więc pytać o rozumienie 
wolności. Co należy czynić, a czego unikać? Droga uzdrowienia wychowania 
powinna wieść poprzez uleczenie relacji międzyosobowych wewnątrz „edu-
kacyjnej triady”, a środkiem tego – na co wskazuje Papież w Fides et ratio – są: 
(1) pokorne otwarcie się człowieka na prawdę i ciągłe badanie jej rozumem (FR, 17); 
(2) traktowanie wychowania jako czynienia daru z siebie (FR, 32); (3) budowanie 
autorytetu dzięki dialogowi i szczerej przyjaźni (FR, 33); (4) odzyskanie wymiaru 
mądrościowego (nadawanie sensu ludzkiemu działaniu; FR, 81); (5) przekona-
nie, że człowiek jest zdolny do poznania prawdy: łac. adaequatio rei et intellectus 
(FR, 82); (6) przejście od fenomenu do fundamentu (nie można zatrzymywać się 
na samym tylko doświadczeniu, ale trzeba docierać do poziomu istoty duchowej 
i do fundamentu, który jest jej podłożem; FR, 83).

W programie wychowania chrześcijańskiego istnieje wielki potencjał. „Nie 
należy zapominać – pisze bł. Jan Paweł II – że także rozum potrzebuje oprzeć się 
w swoich poszukiwaniach na ufnym dialogu i szczerej przyjaźni. Klimat podej-
rzliwości i nieufności, towarzyszący czasem poszukiwaniom spekulatywnym, 
jest niezgodny z nauczaniem starożytnych -lozofów, według których przyjaźń 
to jedna z relacji najbardziej sprzyjających zdrowej re>eksji -lozo-cznej (…). 
Człowiek znajduje się na drodze poszukiwania (…), poszukuje prawdy oraz 
poszukuje osoby, której mógłby zawierzyć” (FR 33). Wychowanie, które spra-
wia, że człowiek w pełni staje się człowiekiem, można rozpatrywać w optyce 
funkcjonariusza, bądź też w optyce życia osobowego. Według tej pierwszej 
wychowanie stwarza specy-czny obraz, kiedy to wychowawca staje się najem-
nikiem, urzędnikiem i funkcjonariuszem, a proces wychowawczy przybiera 
przedmiotowy sposób traktowania ucznia. Przykładem takiego właśnie po-
dejścia jest nastawienie ucznia i wychowawcy na realizację programu, na te-
oretyczne poznanie i opanowanie materiału. Myśl personalistyczna wskazuje, 
że taki model zagubił wolność pojętą „od – do”, gdyż miernikami są tu prawo, 
system społeczny, ideologia, kontrola, przepis czy zarządzenie. Bardzo nega-
tywny – na co zwraca uwagę wychowanie chrześcijańskie – jest przyjęty mo-
del autorytetu: autorytetu władzy i siły. Wychowanie takie, chociaż przynosi 
szybkie owoce, to mało angażuje pedagoga i jest nietrwałe. Wraz ze zmianą 
wychowawcy-stróża rodzi się zmiana postawy ucznia i tym samym budzi nie-
okiełznane pragnienie odwetu za „czas ucisku” czy zniewolenia36.

W optyce osobowej wychowanie jest zawsze spotkaniem osób. Dokonuje się 
na potrójnej płaszczyźnie, a zaangażowane są trzy podmioty: uczeń, rodzice, wy-
chowawca. Mistrz-wychowawca jawi się zawsze jako odsłaniający świat wartości 
i pomagający uczniowi w dokonaniu wyboru większego dobra. Wychowawca 
zdobywa autorytet nie siłą i pozycją społeczną, ale poprzez autentyzm i szczerość 

36 W. Cichosz, „Fides et ratio” jako przestrzeń…, s. 40.



230 Ks. Wojciech Cichosz

(synteza wiary i życia). W takiej perspektywie relacja mistrz – uczeń prowadzi 
do wychowania ku wolności, a nie wychowania od wolności. Wychowawca i wy-
chowanek są wolni w swych działaniach i aktywni w procesie zdobywania war-
tości: od materialnych poprzez duchowe ku wiecznym. Rodzą się tu silne więzy, 
których nie jest w stanie zniszczyć zmiana czy brak wychowawcy. Stąd takie dzia-
łania można określić mianem twórczych i żywych, skutecznych i dynamicznych.

Wnioski

Podsumowując powyższe rozważania, należy zaakcentować, że chrześcijańska 
myśl personalistyczna proponuje w procesie wychowania budowanie ciągłej re-
lacji w przestrzeni wolności pojętej jako dar i zadanie od Boga. To dynamiczny 
rozwój wychowanka w platońskiej triadzie prawdy (gr. aletheia), dobra (gr. agat-
hon) i piękna (gr. kalos). Wychowawca, stosując arystotelesowską zasadę złote-
go środka, unika skrajności i staje się nie tylko starożytnym niewolnikiem (gr. 
paidagogos) prowadzącym (gr. ago) dziecko (gr. pais), ale autentycznym chrześ-
cijańskim mistrzem wzbudzającym zaufanie ucznia-wychowanka. Jest również 
autorytetem, którym staje się nie poprzez swoją pozycję społeczną, ale odpowie-
dzialność za zaufanie. Wychowanie personalistyczne potrzebuje zatem dialogu, 
a nie monologu czy terroru. W dialogicznym spotkaniu ucznia i wychowawcy 
ważną okazuje się zasada złotego środka. Analogicznie ma się rzecz w wychowa-
niu do wolności: i w wierze, i w rozumie. Jan Paweł II zgłasza następującą tezę: 
„Nie można rozdzielać wiary i rozumu, nie pozbawiając człowieka możności 
właściwego poznania samego siebie, świata i Boga. Nie ma powodu do jakich-
kolwiek rywalizacji między rozumem a wiarą: rzeczywistości te wzajemnie się 
przenikają, każda zaś ma własną przestrzeń, w której się realizuje” (FR 16–17).

Współcześnie, gdy z jednej strony można zaobserwować postępującą bruta-
lizację życia społecznego i kult pieniądza, a z drugiej – lekceważenie tradycyj-
nych kanonów, liczne patologie i dysfunkcje społeczne, do upadku autorytetów 
włącznie, osobowa wolność autonomiczna powinna być usytuowana, rozpatry-
wana i realizowana w rzeczywistości wiary i rozumu37. Zachwianie równowagi 
na korzyść tej pierwszej prowadzi do niebezpiecznego zniewolenia człowieka --
deizmem, fundamentalizmem i radykalnym tradycjonalizmem. Zaufanie tylko 
rozumowi rodzi z kolei ontologizm, scjentyzm, eklektyzm, pragmatyzm, racjo-
nalizm i wreszcie nihilizm. Wiara i rozum są więc „jak dwa skrzydła, na których 
duch ludzki unosi się ku kontemplacji prawdy” (FR Prolog), bowiem „istnieje 
głęboka i nierozerwalna jedność między poznaniem rozumowym a poznaniem 
wiary. Świat i to, co w nim zachodzi, a także historia i różne doświadczenia 
w życiu narodu to rzeczywistości, które należy postrzegać, analizować i oceniać 
przy pomocy środków właściwych rozumowi, tak jednak, aby wiara nie została 

37 Por. Tenże, Chrześcijańskie porządkowanie kultury w świetle wiary i rozumu, w: Kultura 
chrześcijańska w zjednoczonej Europie, red. T. Sikorski, A. Dymer, Szczecin 2007, s. 24–29.



231Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

wyłączona z tego procesu. Wiara wkracza nie po to, by pozbawić rozum autonomii 
albo ograniczyć przestrzeń jego działania, lecz po to tylko, by uzmysłowić człowie-
kowi, że w tych wydarzeniach objawia się i działa Bóg Izraela. Dogłębne poznanie 
świata i dziejowych wydarzeń nie jest zatem możliwe, jeśli człowiek nie wyznaje 
zarazem wiary w Boga, który w nich działa. Wiara wyostrza wewnętrzny wzrok 
i otwiera umysł, pozwalając mu dostrzec w strumieniu wydarzeń czynną obecność 
Opatrzności. (…) Człowiek dzięki światłu rozumu potra- rozeznać swoją drogę, ale 
może ją przemierzyć szybko, uniknąć przeszkód i dotrzeć do celu, jeśli szczerym 
sercem uznaje, że jego poszukiwanie jest wpisane w horyzont wiary. Nie można 
zatem rozdzielać wiary i rozumu, nie pozbawiając człowieka możności właściwego 
poznania samego siebie, świata i Boga” (FR 16). Stąd też wolność nie jest najwyższą 
wartością człowieka, ponieważ służy prawdzie i dobru. To wartość podstawowa. 
Bez wolności nie może zatem być mowy o odbudowie osobowej tożsamości czło-
wieka. Paradoksalnie można powiedzieć za ks. prof. Józefem Tischnerem, że Jan 
Paweł II, poddając krytyce wolność, pragnie ocalić wolność38.

Literatura

Balthasar H. U. von, W pełni wiary, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1991.
Bilicki T., Dziecko i wychowanie w pedagogii Jana Pawła II – na podstawie encyklik, 

adhortacji, wybranych listów i przemówień, Kraków 2000.
Boecjusz A. M. S., O pocieszeniu &lozo&i ksiąg pięcioro oraz traktaty teologiczne, tłum. 

T. Jachimowski, Poznań 1927.
Brzeziński Z., Between Two Ages, New York 1970.
Carneiro R., Wolność a wychowanie, „Kolekcja Communio” 1994, t. 9, s. 306–313.
Cichosz W., „Fides et ratio” jako przestrzeń kształtowania wolności w pedagogice persona-

listycznej, w: Wiara i rozum na progu trzeciego tysiąclecia, red. W. Deptuła i W. Dyk, 
Szczecin 1999, s. 23–45.

Cichosz W., Biblijne wychowanie parenetyczne. Od pedagogiki do pedagogii, red. R. Cze-
kalski, „Studia Katechetyczne”, Warszawa 2012 (w druku).

Cichosz W., Chrześcijańskie porządkowanie kultury w świetle wiary i rozumu, w: Kultura 
chrześcijańska w zjednoczonej Europie, red. T. Sikorski, A. Dymer, Szczecin 2007, 
s. 24–29.

Cichosz W., Dekalog wychowania katolickiego w epoce globalizmu, w: Państwo a wycho-
wanie. Idee – mity – stereotypy, red. A. Dymer, T. Sikorski, Szczecin 2005, s. 331–335.

Cichosz W., Edukacyjno-apostolska akomodacja psychologii transgresyjnej, „Paedagogia 
Christiana” 2008, nr 2/22, s. 93–104.

Cichosz W., Metodologia. Elementarz Studenta, Gdańsk 2000.
Cichosz W., Pedagogia wiary we współczesnej szkole katolickiej, Warszawa 2010.
Cichosz W., Pedagogiczny dekalog formacji chrześcijańskiej w epoce globalizmu, w: VERI-

TAS cum CARITATE – INTELLEGENTIA cum AMORE, red. Cz. Rychlicki, I. Wer-
biński, Toruń 2011, s. 725–745.

38 Por. J. Tischner, W krainie schorowanej wyobraźni, Kraków 1997.



232 Ks. Wojciech Cichosz

Cichosz W., Wychowanie chrześcijańskie wobec postmodernistycznej prowokacji, Gdańsk 
2001, s. 191–209.

Dunaj B. (red.), Słownik współczesnego języka polskiego, t. 1, Warszawa 2007.
Gadacz T., Wychowanie jako spotkanie osób, w: Człowiek, wychowanie, kultura, red. 

F. Adamski, Kraków 1993, s. 107–113.
Gawor L., Personalizm, w: Słownik pojęć &lozo&cznych, red. W. Krajewski, Warszawa 1996.
Granat W., Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Poznań 1985.
Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, Rzym 1998.
Jan Paweł II, Encyklika „Veritatis splendor”, Rzym 1993.
Jaroszyński P., Triada prawda, dobro, piękno utracona?, http://www.piotrjaroszynski.

pl/felietony-wywiady/triada-prawda-dobro-piekno-utracona.html (odczyt z dn. 
18.05.2012).

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.
Maritain J., Humanizm integralny. Zagadnienia doczesne i duchowe nowego świata 

chrześcijańskiego, tłum. J. Budzisz, Londyn 1960.
Maritain J., Pisma &lozo&czne, tłum. J. Fenrychowa, Kraków 1988.
Maritain J., Pour une philosophie de l’education, Paris 1959.
Maritain J., Principes d’une politique humaniste, Paris 1944.
Maritain J., Trzej reformatorzy Luter – Descartes – Rousseau, tłum. K. Michalski, War-

szawa 1928.
Nowak M., Koncepcje człowieka we współczesnych wybranych nurtach kultury, w: Hu-

manistyczno-antropologiczna ewolucja pedagogiki kultury. Konsekwencje dla teorii 
i praktyki, red. J. Gajda, Kraków 2009, s. 147–165.

Nowak M., Maier P., Szewczak I. (red.), Antropologiczna pedagogika ogólna, Lublin 2010.
Rahner K., Podstawowy wykład wiary, tłum. T. Mieszkowski, Warszawa 1987.
Schmaus M., Wiara Kościoła, tłum. J. Zaremba, Gdańsk 1989.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna „Gaudium et spes”, Rzym 1965.
Szudra A., Uzar K. (red.), Personalistyczny wymiar &lozo&i wychowania, Lublin 2009.
Św. Augustyn, De praedestinatione sanctorum, 2, 5, w: Patrologia Latina I–CCXVII (I–IV 

Indices), ed. J. P. Migne, Paris 1878–1890.
Tischner J., W krainie schorowanej wyobraźni, Kraków 1997.
Walczak P., Wychowanie jako spotkanie. Józefa Tischnera &lozo&a człowieka jako źródło 

inspiracji pedagogicznych, Kraków 2007.

Pedagogy of personal autonomous freedom  
according to Blessed John Paul II in the light  

of the encyclical Fides et Ratio

Summary

If we want to understand the concept of the pedagogy of personal autonomous freedom 
according to John Paul II, we must establish -rst the content of the appearing notions, 
and then clearly point out the main relationships that occur between faith and reason. 



233Błogosławionego Jana Pawła II pedagogia osobowej wolności…

Nowadays, on one hand we can observe increasing brutalization of social life and the 
cult of money, and on the other hand we can notice disrespect towards traditional val-
ues, numerous pathologies and social dysfunctions, including the fall of authority. In 
this context personal autonomous freedom should be examined in the reality of faith 
and reason. In the process of upbringing the Christian personalistic thought oVers 
building constant relation in the space of freedom, which is understood as a gi¡ and 
a task given from God. Pedagogy of personal autonomous freedom requires a dialogue, 
and not a monologue or terrorism, that is why the rule of the golden mean is crucial in 
the meeting between the teacher and the student. Qe same refers to education towards 
freedom: both in faith and in reason. John Paul II emphasises that both these realities 
permeate each other. Qere is a profound and unbreakable unity between the rational 
cognition and discovering faith, and this unity allows us to get to know ourselves, the 
world and God in an appropriate way. Freedom is the fundamental value, without which 
rebuilding the personal identity of a man is impossible. Paradoxically, it might be said 
that John Paul II, by criticising freedom wants to save it at the same time.

Keywords: autonomous freedom, faith, ideology, pedagogy, person, reason, religion, 
upbringing, world view.





Ks. Mirosław Twardowski

Wydział Biologiczno-Rolniczy
Uniwersytet Rzeszowski

Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej”  
kluczem do rozwiązania kryzysu ekologicznego

Streszczenie: Kościół katolicki zawsze stał na stanowisku, że droga 
do rozwiązania „problemu ekologicznego” choć wiedzie przez naukę, 
technikę, ekonomię i politykę, jednak nie może zatrzymać się tylko 
na tych dziedzinach. Decydującą rolę w kształtowaniu zachowań pro-
ekologicznych odgrywa wszystko to, co ogólnie określamy jako huma-
nistyczny aspekt ochrony przyrody. Ten aspekt, na który ciągle w swym 
nauczaniu kładł nacisk Jan Paweł II, tworzy właściwa hierarchia war-
tości, zakorzeniona w danej społeczności, która decyduje o określonej 
postawie człowieka wobec przyrody. Jana Pawła II koncepcja „ekologii 
ludzkiej”, twórczo rozwijana przez Benedykta XVI, powinna być bez-
cennym drogowskazem w rozwiązywaniu groźnego dla współczesnego 
świata kryzysu ekologicznego.

Słowa kluczowe: błąd antropologiczny, ekologia ludzka, zrównowa-
żony rozwój.

Wstęp

Na czerwiec 2012 r. w Rio de Janeiro zaplanowano Konferencję Narodów Zjed-
noczonych nt. Zrównoważonego Rozwoju1 (Rio+20). Konferencja ta odbędzie 
się 20 lat po zorganizowaniu w czerwcu 1992 r. w Rio de Janeiro Szczytu Ziemi2. 
Wtedy to właśnie uzgodniono i przyjęto w obowiązującej formie ideę i zasady 
zrównoważonego rozwoju, będące odpowiedzią na globalny kryzys ekologiczny. 
Najważniejszym osiągnięciem Szczytu było uzgodnienie Deklaracji Szczytu Ziemi 
z Rio de Janeiro w sprawie środowiska i rozwoju oraz zbioru zaleceń ekono-
micznych, społecznych i środowiskowych zawartych w Agendzie 21. Dziesięć lat 

1 Określenie „zrównoważony rozwój” (ang. sustainable development) po raz pierwszy spo-
tykamy w dokumencie Światowej Komisji do spraw Środowiska i Rozwoju z 1987 r. pt. Nasza 
wspólna przyszłość (tzw. Raport Brundtland). Zob. W. Bołoz, Kościół i ekologia. W obronie czło-
wieka i środowiska naturalnego, Kraków 2010, s. 45.

2 Ministerstwo Środowiska Rzeczpospolitej Polskiej, RIO+20, http://www.mos.gov.pl/arty-
kul/4476_nr_7/16833_rio_20.html (odczyt z dn. 18.05.2012).

studia gdańskie
tom xxx



236 Ks. Mirosław Twardowski

po Szczycie Ziemi w Rio de Janeiro, w 2002 r. w Johannesburgu uzgodniono 
Plan Wdrażania Agendy 21 i podjęto konkretne kroki w celu przekształcenia 
wizji w konkretny plan działań. Celem zbliżającej się Konferencji Rio+20 jest, 
jak zapowiadają jej organizatorzy, m.in. odnowienie politycznych zobowiązań 
w obszarze zrównoważonego rozwoju, dokonanie oceny postępu i ustosunko-
wanie się do nowych wyzwań. Założenia te mają zostać zrealizowane w ramach 
dwóch powiązanych ze sobą tematów: (1) zielona gospodarka w kontekście 
zrównoważonego rozwoju i wykorzeniania ubóstwa oraz (2) instytucjonalne 
ramy zrównoważonego rozwoju.

Tematy planowanej konferencji, zogniskowane wokół idei zrównoważonego 
rozwoju, od wielu lat podejmuje w swym nauczaniu Kościół katolicki piórem i us-
tami kolejnych papieży. Kościół zawsze stał na stanowisku, że droga do rozwią-
zania „problemu ekologicznego”, choć wiedzie przez naukę, technikę, ekonomię 
i politykę, jednak nie może zatrzymać się tylko na tych dziedzinach3. Decydującą 
rolę w kształtowaniu zachowań proekologicznych odgrywa wszystko to, co ogól-
nie określamy jako humanistyczny aspekt ochrony przyrody. Ten aspekt, który 
często w swym nauczaniu podkreślał Jan Paweł II, tworzy właściwa hierarchia 
wartości, która decyduje o określonej postawie człowieka wobec przyrody.

W niniejszym artykule prześledzimy główne wątki ekologiczne, szczególnie 
zorientowane na modną dzisiaj kwestię zrównoważonego rozwoju, w nauczaniu 
Jana Pawła II. Propozycje polskiego papieża w kwestii rozwiązania kryzysu ekolo-
gicznego zwierają wiele wątków nowatorskich w stosunku do jego poprzedników 
na Stolicy Piotrowej. Aby pokazać jednak ciągłość nauczania Kościoła na intere-
sujący nas temat, przypomnimy główne idee przesłania ekologicznego poprzed-
nika Jana Pawła II – papieża Pawła VI. Ekologiczne rozstrzygnięcia Jana Pawła II 
rozwija papież Benedykt XVI, dlatego też w ostatniej części tego artykułu zarysu-
jemy wizję relacji człowiek – środowisko obecną w nauczaniu obecnego papieża.

1. Myśl ekologiczna Jana Pawła II na tle nauczania Kościoła

Jan Paweł II kontynuował myśl Kościoła katolickiego w kwestii ekologicznej. Wąt-
ki ekologiczne znajdujemy już w nauczaniu papieża Jana XXIII, zwłaszcza w en-
cyklikach Mater et Magistra (1961) i Pacem in terris (1963), jednak zdecydowany, 
stanowczy głos na interesując nas temat zabrał dopiero papież Paweł VI, gdyż 
w okresie jego ponty-katu wyraźnie ujawnił się globalny kryzys ekologiczny4.

W encyklice Populorum progressio (1967) Paweł VI z całą stanowczoś-
cią stwierdza, że „społeczność ludzka jest poważnie chora”5. Jako przyczynę 

3 A. Skowroński, „Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II, w: Ochrona środowiska 
w &lozo&i i teologii, red. J. M. Dołęga, J. W. Czartoszewski, Warszawa 1999, s. 284.

4 S. Jaromi, Ecologia humana – chrześcijańska odpowiedź na kryzys ekologiczny, Kraków 
2004, s. 65.

5 Paweł VI, Encyklika „Populorum progressio”, Rzym 1967, n. 66.



237Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

choroby wskazuje zanikanie braterskich więzi między ludźmi i całymi naro-
dami. Skutki tej choroby wpływają również niekorzystnie na relację człowie-
ka do otaczającego go środowiska naturalnego. Odpowiedzią na tę chorobę 
naszych czasów jest papieska wizja „pełnego humanizmu”, który jest troską 
o wszechstronny, integralny rozwój całego człowieka6. Humanizm ten jest op-
arty na wartościach duchowych i Bogu, który jest źródłem i początkiem tych 
wartości. Rozwój, który papież ma na myśli, powinien być zupełny, to znaczy 
przyczyniać się do rozwoju każdego człowieka i całego człowieka7. Wzrastają-
cy ciągle dobrobyt nigdy nie może być zarówno dla jednostki, jak i dla całego 
społeczeństwa celem najwyższym8. Ojciec Święty pisze: „Każdy bowiem postęp 
niesie podwójną możliwość: z jednej strony jest on konieczny człowiekowi dla 
coraz to pełniejszego rozwoju człowieczeństwa; z drugiej jednak zamyka go jak-
by w więzieniu, jeśli dąży się do niego jako do najwyższego dobra, poza którym 
nie należy dbać o nic innego. W tym ostatnim wypadku serca stają się twarde, 
dusze zamykają się dla drugich, ludzie wiążą się z sobą nie dla przyjaźni, ale 
dla korzyści, a ta z łatwością przeciwstawia ich sobie i rozdziela. Dlatego samo 
tylko zdobywanie dóbr gospodarczych nie tylko staje na przeszkodzie rozwojo-
wi człowieczeństwa, ale również sprzeciwia się wrodzonej wielkości człowieka. 
Albowiem tak narody, jak i ludzie zarażeni chciwością wykazują najoczywiściej 
niedorozwój moralny”9.

Z kolei w Liście do Maurice Stronga – Sekretarza Generalnego Konferencji 
Narodów Zjednoczonych (1972) Paweł VI wskazuje na wielorakie zagrożenia 
środowiska naturalnego, a także na możliwe drogi rozwiązania tego proble-
mu. Już w pierwszych zdaniach swego listu Ojciec Święty wyraża swoją troskę 
o środowisko naturalne. Pisze: „Troska o zachowanie i ulepszenie środowiska 
naturalnego oraz szlachetne pragnienie uczynienia pierwszego kroku na drodze 
ku międzynarodowej współpracy w dziedzinie ochrony tego tak potrzebnego 
wszystkim dobra, zgodne są z najgłębszymi potrzebami odczuwanymi przez 
ludzi naszych czasów”10. Papież wskazuje na nierozłączność człowieka i śro-
dowiska, w którym on żyje11. Człowiek i środowisko przyrodnicze są ze sobą 
złączone, pozostając w relacji zwrotnej. Środowisko umożliwia człowiekowi 
egzystencję i jej rozwój, zaś człowiek udoskonala je i uszlachetnia przez sam 
fakt obecności, a także przez pracę i kontemplację. Aby ta harmonia między 
człowiekiem a środowiskiem mogła się rozwijać, człowiek powinien szano-
wać prawa natury, w tym prawa rządzące życiem i zdolnością regeneracyjną 

6 Tamże, n. 42.
7 Tamże, n. 14.
8 Tamże, n. 19.
9 Tamże.

10 Tenże, List do Maurice Stronga – Sekretarza Generalnego Konferencji Narodów Zjednoczo-
nych o ochronie środowiska człowieka, 01.06.1972, http://www.kns.gower.pl/pawel_vi/list.htm 
(odczyt z dn. 16.05.2012).

11 Tamże.



238 Ks. Mirosław Twardowski

przyrody. „człowiek i przyroda są ze sobą złączeni i dzielić muszą wspólny los 
doczesny”12 – pisze Paweł VI.

W związku z powyższym Ojciec Święty dostrzega konieczność „(…) zastąpie-
nia tak często ślepego i brutalnego postępu materialnego, którym kieruje jedynie 
jego własny dynamizm – szacunkiem dla biosfery widzianej jako całość, będącą 
»jedyną Ziemią«”13. Wskazuje przy tym na liczne, wzajemnie zależne od siebie 
czynniki, od których – jego zdaniem – zależy powodzenie lub klęska w batalii 
o odsunięcie widma katastrofy ekologicznej14. Ma tu na myśli m.in. zacieśnia-
nie się więzi między krajami w wyniku współpracy gospodarczej, postępujące 
podporządkowywanie sił przyrody nauce i technice, rozszerzanie się zasięgu 
ponadnarodowych kontaktów międzyludzkich, przekraczających bariery na-
rodowości i rasy. Paweł VI nie ma wątpliwości, że jeden „błąd, zanieczyszcze-
nie spowodowane w jednym punkcie świata powoduje zmiany zupełnie gdzie 
indziej i może doprowadzić do obniżenia poziomu życia innych, często bez ich 
winy i wiedzy. Człowiek wie dziś na pewno, że postęp nauki i techniki, mimo 
zawartej w nim obietnicy polepszenia bytu wszystkich ludów, niesie z sobą – jak 
wszelkie dokonania ludzkie – zarówno dobro jak i zło”15.

Papież dostrzega zagrożenie płynące ze złego użycia przez człowieka wy-
tworów własnej inteligencji w celu niszczenia16. Ma tu na myśli broń jądrową, 
chemiczną, bakteriologiczną i inne narzędzia masowego niszczenia. Zauważa 
też niebezpieczne zakłócenia równowagi w biosferze, spowodowane przez na-
stępujące przejawy zgubnej antropopresji: nadmierną eksploatację -zycznych 
zasobów planety (nawet w celu produkowania rzeczy użytecznych), trwonie-
nie nieodnawialnych zasobów naturalnych, niszczenie gleby, powietrza wód 
i przestrzeni i wynikające z nich zagrożenie życia roślin i zwierząt. Wszystko 
to – zadaniem Ojca Świętego – zubaża i niszczy środowisko człowieka i w ten 
sposób zagraża samemu jego istnieniu. Dlatego też Paweł VI apeluje: „Musimy 
na koniec z całą odwagą odpowiedzieć na wyzwanie, jakim jest dla naszego 
pokolenia konieczność spojrzenia dalej, niż sięgają nasze doraźne i cząstkowe 
cele i przygotowania ludziom jutra Ziemi, która byłaby dla nich gościnna”17.

Papież jest świadom, że wszystkie poczynania techniczne na rzecz ochro-
ny środowiska okażą się nieskuteczne, jeżeli nie będzie im towarzyszyć rady-
kalna zmiana sposobu myślenia ludzi. Papieżowi nie chodzi tylko o odwagę 
i trzeźwość rozumowania. Nie ma wątpliwości, że panowanie nad przyrodą 
musi opierać się na autentycznych zasadach moralnych. Pisze: „Przesyt spowo-
dowany przez zbytnią łatwość życia, rosnąca i coraz bardziej rozpowszechnio-
na świadomość solidarności rodzaju ludzkiego przyczyniają się do odrodzenia 

12 Tamże.
13 Tamże.
14 Tamże.
15 Tamże.
16 Tamże.
17 Tamże.



239Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

pełnej szacunku postawy, która jest fundamentem stosunku między człowie-
kiem a środowiskiem”18. W tym miejscu Paweł VI przywołuje przykład świę-
tego Franciszka z Asyżu, który ludziom naszych czasów „daje świadectwo we-
wnętrznej harmonii, osiągniętej dzięki przepojonemu ufnością zjednoczeniu 
z rytmem i prawami przyrody”19.

Autor kończy swój list zachętą: „A zatem zamiast upatrywać w walce o lep-
sze środowisko przyrodnicze przejaw lęku bogatych, dostrzegać należy w niej 
– i to z korzyścią dla wszystkich – potwierdzenie wiary i nadziei w przyszłość 
całej rodziny człowieczej skupionej wokół wspólnego celu”20.

 

2. Relacja człowiek – przyroda w świetle koncepcji  
„ekologii ludzkiej” Jana Pawła II

W nauczaniu Jana Pawła II, w porównaniu do jego poprzedników, dostrzegamy 
zarówno kontynuację, jak i zupełnie nowe wątki ekologiczne. W encyklice Cen-
tesimus annus (1991) papież mówi o potrzebie prawdziwej „ekologii ludzkiej”. 
To kluczowe pojęcie streszcza papieską wizję relacji człowiek – przyroda. Jan 
Paweł II pisze: „Podczas gdy słusznie, choć jeszcze nie w dostatecznej mie-
rze okazuje się troskę o zachowanie naturalnego »habitat« różnych gatunków 
zwierząt zagrożonych wymarciem, wiedząc, że każdy z nich wnosi swój wkład 
w ogólną równowagę ziemi, to zbyt mało wagi przywiązuje się do ochrony 
warunków moralnych prawdziwej »ekologii ludzkiej«”21. Bóg dał człowiekowi 
ziemię, aby się o nią troszczył i odpowiedzialnie jej używał. Nie można jednak 
zapominać – podkreśla Ojciec Święty – że również człowiek jest dla siebie sa-
mego darem otrzymanym od Boga i dlatego jest zobowiązany do respektowania 
naturalnej i moralnej struktury, w jaką został wyposażony.

2.1. Człowiek autorem i aktorem dramatu ludzkiej egzystencji

W swej pierwszej programowej encyklice Redemptor hominis (1979) Jan Pa-
weł II pisze o stanie zagrożenia, w którym znalazł się współczesny człowiek 
ze strony własnych wytworów. Dramat ludzkiej egzystencji, którego człowiek 
jest autorem, a zarazem aktorem, polega na niepanowaniu nad dziełami, które 
wyszły z jego rąk, a więc na swoiście rozumianej alienacji człowieka22. Papież 
w następujących słowach opisuje ten dramat współczesnego człowieka: „Owoce 

18 Tamże.
19 Tamże.
20 Tamże.
21 Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus”, Rzym 1991, n. 38 (dalej: CE).
22 A. Skowroński, dz. cyt., s. 285.



240 Ks. Mirosław Twardowski

tej wielorakiej działalności człowieka zbyt rychło, i w sposób najczęściej nie-
przewidywany, nie tylko i nie tyle podlegają »alienacji« w tym sensie, że zostają 
odebrane temu, kto je wytworzył, ile – przynajmniej częściowo, w jakimś po-
chodnym i pośrednim zakresie skutków – skierowują się przeciw człowiekowi. 
Zostają przeciw niemu skierowane lub mogą zostać skierowane przeciw niemu. 
Na tym zdaje się polegać główny rozdział dramatu współczesnej ludzkiej egzy-
stencji w jej najszerszym i najpowszechniejszym wymiarze. Człowiek coraz bar-
dziej bytuje w lęku. Żyje w lęku, że jego wytwory – rzecz jasna nie wszystkie i nie 
większość, ale niektóre, i to właśnie te, które zawierają w sobie szczególną miarę 
ludzkiej pomysłowości i przedsiębiorczości – mogą zostać obrócone w sposób 
radykalny przeciwko człowiekowi. Mogą stać się środkami i narzędziami jakiegoś 
wręcz niewyobrażalnego samozniszczenia, wobec którego wszystkie znane nam 
z dziejów kataklizmy i katastrofy zdają się blednąć”23. Ojciec Święty podkreśla, 
że wolą Stwórcy było, aby człowiek pozostawał z przyrodą w relacji rozumnego 
i szlachetnego „pana” i „stróża”, a nie bezwzględnego „eksploatatora”24.

2.2. „Błąd antropologiczny” źródłem kryzysu ekologicznego

Co jest źródłem obserwowanego powszechnie, zarysowanego wyżej dramatu 
ludzkiej egzystencji i związanego z nim kryzysu ekologicznego? Jan Paweł II 
widzi korzenie zakrojonego na szeroką skalę bezmyślnego niszczenia środowi-
ska naturalnego w rozpowszechnionym, także w naszych czasach, tzw. „błędzie 
antropologicznym”, czyli niewłaściwej wizji człowieka25. Papież poddaje ów błąd 
szerokiej analizie. Przywołajmy najważniejsze wątki tej analizy.

Błąd antropologiczny to zafałszowana wizja człowieka, dotycząca jego natury 
(człowiek produktem społeczeństwa) i jego pochodzenia (człowiek produktem 
natury)26. Wymienione dwa istotne aspekty wizji człowieka, to jest natura i po-
chodzenie, Ojciec Święty omawia m.in. w kontekście doktryny marksistowskiej, 
tak wpływowej w dwudziestym wieku.

W marksizmie Jana Paweł II odnajduje niczym nieuzasadnione przeakcen-
towanie społecznego wymiaru ludzkiej natury. Przywołajmy odnośne słowa 
papieża: „Błąd socjalizmu ma charakter antropologiczny. Rozpatruje on bo-
wiem pojedynczego człowieka jako zwykły element i cząstkę organizmu spo-
łecznego, tak że dobro jednostki zostaje całkowicie podporządkowane działaniu 

23 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979, n. 15 (dalej: RH).
24 Tamże, n. 15.
25 CE, n. 37. Analizie błędu antropologicznego poświęciłem osobny artykuł. Zob. M. Twar-

dowski, Krytyczna ocena marksistowskiej wizji człowieka w nauczaniu Jana Pawła II, „Resovia 
sacra” 2009, nr 16, s. 299–319. W niniejszych rozważaniach poświęconych temu zagadnieniu 
odwołam się do materiału zawartego w wyżej wymienionej pracy (s. 302–307, 310).

26 J. A. Kłoczowski, Polowanie na idee. Piętnaście lat ponty&katu Jana Pawła II, „Znak” 1993, 
nr 10, s. 64.



241Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

mechanizmu ekonomiczno-społecznego; z drugiej strony utrzymuje on, że do-
bro jednostki można urzeczywistnić, nie uwzględniając jej samodzielnego wy-
boru i niezależnie od przyjęcia przez nią w sposób indywidualny i wyłączny 
odpowiedzialności za dobro czy zło. Człowiek zostaje w ten sposób utożsa-
miony z pewnym zespołem relacji społecznych, a równocześnie zanika pojęcie 
osoby jako samodzielnego podmiotu decyzji moralnych”27. Człowiek jest więc, 
wedle wizji marksistowskiej, „produktem społeczeństwa” i jego „własnością”.28 
Omawiana doktryna niszczy podmiotowość osoby ludzkiej29. Marksizm głosi 
antropologiczny prymat społeczności nad osobą ludzką, z czym Jan Paweł II nie 
może się zgodzić. Pierwszeństwo to ma charakter ontologiczno-aksjologiczny.

Dla marksistów człowiek jest w całości produktem natury. To drugi aspekt 
marksistowskiej wizji człowieka, ostro krytykowany przez Jana Pawła II. 
Do tego aspektu Papież odnosi się szeroko w swym nauczaniu, a czyni to mię-
dzy innymi w kontekście rozważań nad rozwojem ludzkim. Przedstawiciele 
doktryny marksistowskiej twierdzą, że człowiek jest wyłącznie pochodną ma-
terii, a w konsekwencji jest substancjonalnie czymś jednym z materią30. W kon-
sekwencji rozwój będzie dotyczył tylko wymiaru materialnego ludzkiego bytu, 
bo tylko taki, jak twierdzą, istnieje31. Z taką wizją człowieka Ojciec Święty nie 
może się zgodzić. Zdaniem papieża, człowiek winien się nieustannie rozwijać, 
bo to jest jego zasadnicze powołanie, ale jest to powołanie oceniane według jego 
parametru wewnętrznego, duchowego32. Rozwój, który jest zredukowany tylko 
do wymiaru materialnego, jest zagrożeniem dla człowieka i zawsze obraca się 
przeciwko niemu33. Bez uwzględnienia owego duchowego wymiaru rozwoju, 
zdaniem Ojca Świętego, godność ludzka zostaje zagrożona34. Poddając krytyce 
marksistowskie rozumienie „rozwoju człowieka”, papież promuje integralną wi-
zję człowieka, zakładającą wszystkie wymiary bytowania i podporządkowującą 
wymiary materialne duchowym35.

Jan Paweł II nie ma żadnej wątpliwości, że u źródeł tej błędnej wizji osoby 
ludzkiej tkwi ateizm. Pisze: „negacja Boga pozbawia osobę jej fundamentu, 
a w konsekwencji prowadzi do takiego ukształtowania porządku społecznego, 
w którym ignorowana jest godność i odpowiedzialność osoby”36. Tylko wtedy, 

27 CE, n. 13.
28 J. Krasiński, Centesimus annus. „Encyklika posttotalitaryzmu”, „Ateneum Kapłańskie” 1993, 

nr 1, s. 6.
29 CE, n. 13. Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, Rzym 1987, n. 15. 28 (dalej: 

SRS). Zob. także A. Frossard, Portret Jana Pawła II, tłum. M. Tarnowska, Kraków 1990, s. 79.
30 SRS, n. 28. Zob. P. Jarecki, Na drodze do człowieka. Nauczanie społeczne Jana Pawła II, 

„Słowo” 15–17 października 1993, s. III.
31 SRS, n. 28.
32 Tamże, n. 29.
33 Tamże, n. 28. Zob. P. Jarecki, dz. cyt., s. III.
34 CE, n. 55.
35 Tamże, n. 36.
36 Tamże, n. 13.



242 Ks. Mirosław Twardowski

gdy człowiek uzna istnienie Boga, może on uświadomić sobie swą godność 
i wielkość. Ateizm neguje prawdziwą wielkości osoby ludzkiej37.

Choć marksizm ze swoją zafałszowaną antropologią ostatecznie się skom-
promitował, Jan Paweł II jest świadom ogromnego spustoszenia, jakie pozosta-
wił w postaci głoszonej przez tę ideologię idei rewolucyjnej przemocy czy mo-
ralnego relatywizmu. Papież wskazuje również na nowe zagrożenia. Dostrzega 
je zwłaszcza w bardzo wpływowej kulturze liberalnej, zogniskowanej wokół 
źle pojętej koncepcji ludzkiej wolności. Współczesny liberalizm absolutyzuje 
ludzką wolność, rozrywając istotną więź między wolnością a prawdą38. Dla Ojca 
Świętego warunkiem prawdziwej wolności jest rzetelny stosunek do prawdy39. 
Przestrzega więc przed wolnością rozumianą powierzchownie, jednostronnie, 
bez zagłębienia się w całą prawdę o człowieku i świecie.

2.3. Konsekwencje „błędu antropologicznego” dla relacji człowiek – przyroda

Nakreślona przez Jana Pawła II marksistowska i postmarksistowska fałszywa 
wizja człowieka ma swoje konsekwencje dla relacji człowiek – środowisko natu-
ralne. Papież zauważa, że z jednej strony człowiek ma zdolność przekształcania 
i w pewnym sensie „stwarzania” świata własną pracą. Z drugiej jednak strony 
ten sam człowiek zdaje się zapominać, że przyroda to pierwszy dar otrzymany 
od Boga Stwórcy. Ojciec Święty pisze: „Człowiek mniema, że samowolnie może 
rozporządzać ziemią, podporządkowując ją bezwzględnie własnej woli, tak jak-
by nie miała ona własnego kształtu i wcześniejszego, wyznaczonego jej przez 
Boga, przeznaczenia, które człowiek, owszem, może rozwijać, lecz któremu nie 
może się sprzeniewierzać. Zamiast pełnić rolę współpracownika Boga w dziele 
stworzenia, człowiek zajmuje Jego miejsce i w końcu prowokuje bunt natury, 
raczej przez niego tyranizowanej, niż rządzonej”40. Przyroda nie jest więc włas-
nością człowieka, ale darem otrzymanym od Boga. Człowiek nie jest panem 
i bezwzględnym eksploatatorem przyrody, ale dzierżawcą i stróżem. Dobra nie 
są niewyczerpalne, nie wszystkie też są odnawialne41. Nie może więc używać 
bogactw przyrody, zarówno ożywionych jak i nieożywionych, w sposób do-
wolny, bezkarnie, z nieograniczoną władzą, jedynie wedle własnych potrzeb42. 
Przy takim podejściu współczesnego człowieka do bezcennych dóbr przyrody 
staje pod znakiem zapytania możliwość korzystania z nich przyszłych poko-
leń. Współczesnemu człowiekowi w podejściu do przyrody często brakuje, jak 

37 Tamże, n. 13. Zob. CE, n. 44.
38 J. Kupczak, P. Kozacki: Kościół na drogach człowieka, w: M. Zięba, P. Kozacki, Przewodnik 

po encyklikach. Myśląc z Janem Pawłem II, Poznań 2003, s. 21.
39 RH, n. 12.
40 CE, n. 37.
41 SRS, n. 34.
42 Tamże, 34.



243Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

zauważa Ojciec Święty, „owej postawy bezinteresownej, szlachetnej, wrażliwej 
na wartości estetyczne, która się rodzi z zachwytu dla istnienia i dla piękna, 
oraz pozwala odczytywać w rzeczach widzialnych przesłanie niewidzialnego 
Boga, który je stworzył”43.

Inną konsekwencją błędu antropologicznego jest nakierowanie celów ży-
ciowych bardziej na posiadanie niż na rozwój człowieczeństwa44. Jan Paweł II 
nawiązuje do rozróżnienia wprowadzonego przez Gabriela Marcela na „być” 
i „mieć”. Otóż człowiek ma „mieć” po to, aby „być”; zawsze ma bardziej „być” 
niż „mieć”45. Współczesny „konsumizm” – jak go określa Ojciec Święty – nie-
ustannie kusi współczesnego człowieka propozycją nabywania coraz to nowych 
produktów. Tymczasem im więcej człowiek posiada, tym więcej pożąda, a naj-
głębsze pragnienia i tak pozostają niezaspokojone, a nawet zagłuszone46. Aby 
przeciwstawić się „cywilizacji spożycia” papież promuje integralną wizję czło-
wieka, która obejmuje wszystkie wymiary bytowania i która podporządkowuje 
wymiary materialne duchowym47.

2.4. Jana Pawła II zasady skutecznego rozwiązania problemu ekologicznego

Jan Paweł II nie zatrzymuje się tylko na opisie współczesnych problemów eko-
logicznych, ale na bazie wypracowanej i promowanej integralnej wizji człowie-
ka kreśli zasady skutecznego ich rozwiązania48. Zasady te w sposób klarowny 
papież wyłożył w Orędziu na XXIII Światowy Dzień Pokoju. Przywołajmy je.
1. Poszanowanie praw przyrody

Wszechświat stanowi integralną całość i charakteryzuje się własną dy-
namiczną równowagą i porządkiem49. Człowiek jest powołany do tego, aby 
tę równowagę i porządek z należytą ostrożnością poznawać i szanować.

2. Traktowanie przyrody jako dobra wspólnego, które powinno służyć obec-
nym i przyszłym pokoleniom

Ziemia jest wspólnym dziedzictwem ludzkości, dlatego jej bogactwa po-
winny służyć wszystkim bez wyjątku50. Stąd też za jawną niesprawiedliwość 
uważa papież gromadzenie przez niewielką uprzywilejowaną grupę ludzi 
coraz więcej zbędnych dóbr i równoczesne trwonienie przez nich dostęp-
nych bogactw, podczas gdy rzesze ludzi żyją w całkowitej nędzy, na poziomie 
minimum niezbędnego do przetrwania.

43 CE, n. 37.
44 Katechezy ekologiczne, red. S. Zięba, Lublin 1993, s. 263.
45 SRS, n. 28. Zob. P. Jarecki, dz. cyt., s. III.
46 SRS, n. 28.
47 CE, n. 36.
48 Zob. Katechezy ekologiczne…, s. 264.
49 Jan Paweł II, Orędzie na XXIII Światowy Dzień Pokoju, 8 grudnia 1989 r., n. 8, http://www.

kns.gower.pl/pokoj/pokoj1990.htm (dostęp z dn. 16.05.2012).
50 Tamże, n. 8.



244 Ks. Mirosław Twardowski

3. Ulepszenie systemu międzynarodowej koordynacji w zakresie rozporządzania 
zasobami ziemi

Rozwiązania wielu problemów związanych z ochroną środowiska natu-
ralnego nie można szukać tylko w obrębie danego kraju51. Problemy te bo-
wiem wykraczają niejednokrotnie poza granice poszczególnych państw.

4. Rozwiązanie problemu strukturalnych form ubóstwa istniejącego na świecie
Jak dotąd nie rozwiązano problemu strukturalnych form ubóstwa wciąż 

istniejącego na świecie52. Skutkuje to ogromem ludzkich cierpień. Papież 
apeluje do rządzących o odważne reformy strukturalne oraz o nowe układy 
w stosunkach między państwami i narodami.

5. Potrzeba zmiany stylu życia, odznaczającego się dyscypliną wewnętrzną, 
umiarem i odpowiedzialnością

Współczesny człowiek – zdaniem Jana Pawła II – nie znajdzie sposobu 
na rozwiązanie kryzysu ekologicznego, jeśli poważnie nie zmieni swojego 
stylu życia53. Dominujący w wielu środowiskach styl życia nastawiony jest 
na hedonizm i konsumpcję. Jest on przejawem głębokiego kryzysu moral-
nego człowieka. Brak poczucia wartości osoby i życia ludzkiego ma swoje 
bezpośrednie przełożenie na egoizm i obojętność w stosunku do innych 
i do świata.

3. Perspektywiczność „ekologii ludzkiej” Jana Pawła II

Wątki ekologiczne, tak mocno osadzone w nauczaniu Jana Pawła II, rozwija 
jego następca na Stolicy Piotrowej, Benedykt XVI. Ks. Ettore Balestrero, podse-
kretarz ds. relacji z państwami w watykańskim Sekretariacie Stanu, podkreśla, 
że Benedykt XVI, podejmując nauczanie swego poprzednika, przyczynił się 
znacząco do rozwoju stosowanego przez niego pojęcia „ekologii ludzkiej”54. 
Ks. Balestrero przypomina kontekst, w jakim Benedykt XVI używa tego termi-
nu. Obecny papież za swoim poprzednikiem przypomina wszystkim, że wiara 
w Stworzyciela jest podstawowym artykułem chrześcijańskiego Credo. Dlate-
go chrześcijanin musi czuć się odpowiedzialnym za stworzenie. Przejawem tej 
odpowiedzialności jest troska o ochronę ziemi lub wody jako darów stworze-
nia będących własnością wszystkich. Jednak troska ludzi dobrej woli nie może 
się ograniczać tylko i wyłącznie do ochrony tych darów Stwórcy. W pierwszej 
kolejności trzeba chronić człowieka, by nie niszczył samego siebie. Nie bę-
dzie to możliwe bez wypracowania właściwie rozumianej ekologii człowieka. 
Obecny papież – przypomina ks. Balestrero – odsłania prawdę o naturze istoty 

51 Tamże, n. 9.
52 Tamże, n. 11.
53 Tamże, n. 13.
54 Watykan: zrównoważony rozwój wymaga „ekologii ludzkiej”, http://www.radiovaticana.

org/POL/articolo.asp?c=576321 (dostęp z dn. 16.05.2012).



245Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

ludzkiej i domaga się respektowania porządku stworzenia. Przyjmując prawdę 
o Bogu Stworzycielu, człowiek powinien wsłuchiwać się w język stworzenia. 
Benedykt XVI przypomina, że lekceważenie tego języka stworzenia byłoby rów-
noznaczne z samozniszczeniem człowieka i w tym kontekście używa pojęcia 
„ekologii ludzkiej”.

Na potrzebę „ekologii ludzkiej” obecny papież zwrócił uwagę w przemó-
wieniu wygłoszonym 15 września 2007 r. z racji przyjęcia nowego ambasadora 
Irlandii przy Stolicy Apostolskiej, Noela Fahey’a55. Zdaniem Benedykta XVI 
doniosły temat ochrony środowiska trzeba podejmować w świetle właściwie 
rozumianej ekologii człowieka. Godność człowieka wypływa – stwierdza Ojciec 
Święty – z łaski udzielonej mu przez Boga w stworzeniu i trwa od chwili po-
częcia aż do naturalnej śmierci. Papież zauważył, że współczesny świat za mało 
uwagi zwraca na cud ludzkiego życia poczętego w łonie matki.

Wątki ekologiczne znajdujemy też w Orędziu Benedykta XVI na Światowy 
Dzień Pokoju 1 stycznia 2008 roku, zatytułowanym Rodzina wspólnotą pokoju56. 
W dokumencie tym Papież nazywa ziemię „wspólnym domem” dla wielkiej 
rodziny ludzkiej, środowiskiem danym przez Boga Stwórcę, aby w nim żyła 
w sposób twórczy i odpowiedzialny57. To środowisko należy otaczać szczególną 
troską, gdyż zostało ono nam dane, abyśmy je strzegli i pielęgnowali, kieru-
jąc się zawsze kryterium dobra wspólnego. W trosce o ten wspólny dom nie 
należy jednak zapominać o hierarchii wartości, na której szczycie stoi zawsze 
człowiek. Ojciec Święty pisze: „Oczywiście w całym stworzeniu istota ludzka 
ma wartość największą. Respektować środowisko to nie znaczy uznać, że na-
tura nieożywiona czy ożywiona jest ważniejsza od człowieka”58. Dla papieża 
nie oznacza to jednak, że współczesny człowiek może w pełni dysponować 
bogactwami ziemi dla własnych interesów59. Przyszłe pokolenia również mają 
prawo do korzystania z ob-tości dóbr ziemi. Szczególną troską należy otoczyć 
ubogich, którzy niejednokrotnie nie mają dostępu do dóbr stworzonych o po-
wszechnym przeznaczeniu.

Benedykt XVI jest zatroskany o przyszłą równowagę ekologiczną. Kieruje 
w tym względzie apel do ekspertów i znawców tematu, aby w ocenie sytuacji 
kierowali się rozwagą i nie ulegali presjom ideologicznym sugerującym po-
chopne wnioski. Papież apeluje przede wszystkim o wspólne budowanie mo-
delu zrównoważonego rozwoju, który może zapewniać dobrobyt wszystkim, 
przy poszanowaniu równowagi środowiskowej. Owocna może być tu tylko 

55 Benedykt XVI do ambasadora Irlandii o ekologii osoby, http://info.wiara.pl/doc/169334.
Benedykt-XVI-do-ambasadora-Irlandii-o-ekologii-osoby (odczyt z dn. 16.05.2012).

56 Benedykt XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2008 roku: Rodzina wspólnotą 
pokoju, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_
mes_20071208_xli-world-day-peace_pl.html (odczyt z dn. 16.05.2012).

57 Tamże, n. 6. 7.
58 Tamże, n. 7.
59 Tamże, n. 7.



246 Ks. Mirosław Twardowski

droga dialogu, a nie jednostronnych decyzji60. Ojciec Święty pisze: „Można 
zwiększyć, jeśli to konieczne, liczbę instytucji o zasięgu międzynarodowym, 
aby razem podejmować decyzje dotyczące zarządzania tym naszym »domem«; 
ważniejsze jest jednak takie kształtowanie sumień, aby dojrzewało w nich prze-
konanie o konieczności odpowiedzialnej współpracy”61. W perspektywie coraz 
to nowych i coraz bardziej złożonych problemów ekologicznych, którym należy 
stawić czoła, trzeba – zdaniem papieża – działać zgodnie, bo czas nagli62.

Zakończenie

Zarysowana w niniejszym opracowaniu koncepcja „ekologii ludzkiej” Jana Pa-
wła II, twórczo rozwijana przez Benedykta XVI, powinna być drogowskazem 
w rozwiązywaniu groźnego dla współczesnego świata kryzysu ekologicznego. 
Punktem odniesienia uczynić ją mają dla siebie w pierwszej kolejności ludzie 
trzymający w swych rękach ster władzy, bo oni są w największym stopniu od-
powiedzialni za dziś i jutro naszej planety. To do nich w pierwszym rzędzie 
kieruje swoje przesłanie ekologiczne Kościół głosem i piórem swych najzna-
komitszych przedstawicieli. Wobec nie do końca skutecznych i zadowalających 
dotychczasowych wysiłków i działań w dziedzinie ekologii, ludzie odpowie-
dzialni za przyszłe losy świata powinni szukać skutecznych rozwiązań obecnego 
kryzysu ekologicznego na bazie wypracowanej przez Jana Pawła II i rozwijanej 
przez jego następcę „ekologii ludzkiej”. Należy żywić nadzieję, że uczestnicy 
zbliżającej się czerwcowej konferencji Rio+20 nie będą obojętni na ten głos pa-
pieży. Jednak nie tylko do ludzi władzy Kościół kieruje swoje nauczanie ukie-
runkowane na rozwiązanie problemów ekologicznych. Ziemia jest wspólnym 
domem dla każdego człowieka. W trosce o ten wspólny dom wszyscy ludzie 
dobrej woli zaangażowani w działania proekologiczne nie powinni tracić sprzed 
oczu Papieskiej wizji ekologii, zbudowanej na ponadczasowej, niezmiennej hie-
rarchii wartości, na której szczycie stoi zawsze człowiek i jego godność.

Literatura

Benedykt XVI do ambasadora Irlandii o ekologii osoby, http://info.wiara.pl/doc/169334.
Benedykt-XVI-do-ambasadora-Irlandii-o-ekologii-osoby (odczyt z dn. 16.05.2012).

Benedykt XVI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2008 roku: Rodzina wspól-
notą pokoju, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/do-
cuments/hf_ben-xvi_mes_20071208_xli-world-day-peace_pl.html (odczyt z dn. 
16.05.2012).

60 Tamże, n. 8.
61 Tamże, n. 8.
62 Tamże.



247Jana Pawła II koncepcja „ekologii ludzkiej” kluczem do…

Bołoz W., Kościół i ekologia. W obronie człowieka i środowiska naturalnego, Kraków 2010.
Frossard A., Portret Jana Pawła II, tłum. M. Tarnowska, Kraków 1990.
Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus”, Rzym 1991.
Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Rzym 1979.
Jan Paweł II, Encyklika „Sollicitudo rei socialis”, Rzym 1987.
Jan Paweł II, Orędzie na XXIII Światowy Dzień Pokoju, 8 grudnia 1989 r., http://www.

kns.gower.pl/pokoj/pokoj1990.htm (odczyt z dn. 16.05.2012).
Jarecki P., Na drodze do człowieka. Nauczanie społeczne Jana Pawła II, „Słowo” 15–

17 października 1993, s. III.
Jaromi S., Ecologia humana – chrześcijańska odpowiedź na kryzys ekologiczny, Kraków 

2004.
Katechezy ekologiczne, red. S. Zięba, Lublin 1993.
Kłoczowski J. A., Polowanie na idee. Piętnaście lat ponty&katu Jana Pawła II, „Znak” 

1993, nr 10, s. 60–78.
Krasiński J., Centesimus annus. „Encyklika posttotalitaryzmu”, „Ateneum Kapłańskie” 

1993, nr 1, s. 3–14.
Kupczak J., Kozacki P., Kościół na drogach człowieka, w: M. Zięba, P. Kozacki, Przewodnik 

po encyklikach. Myśląc z Janem Pawłem II, Poznań 2003, s. 13–24.
Ministerstwo Środowiska Rzeczpospolitej Polskiej, RIO+20, http://www.mos.gov.pl/

artykul/4476_nr_7/16833_rio_20.html (dostęp z dn. 18.05.2012).
Paweł VI, Encyklika „Populorum progressio”, Rzym 1967.
Paweł VI, List do Maurice Stronga – Sekretarza Generalnego Konferencji Narodów Zjed-

noczonych o ochronie środowiska człowieka, 1 czerwca 1972, http://www.kns.gower.
pl/pawel_vi/list.htm (odczyt z dn. 16.05.2012).

Skowroński A., „Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II, w: Ochrona środowiska 
w &lozo&i i teologii, red. J. M. Dołęga, J. W. Czartoszewski, Warszawa 1999, s. 284–287.

Twardowski M., Krytyczna ocena marksistowskiej wizji człowieka w nauczaniu Jana 
Pawła II, „Resovia sacra” 2009, nr 16, s. 299–319.

Watykan: zrównoważony rozwój wymaga „ekologii ludzkiej”, http://www.radiovaticana.
org/POL/articolo.asp?c=576321 (odczyt z dn. 16.05.2012).

John Paul II and His Concept of ‘Human Ecology’  
as a Key to Solving of the Ecological Crisis

Summary

In June 2012 in Rio de Janeiro a United Nations Conference on Sustainable Develop-
ment (Rio+20) is planned. Qe objectives of the upcoming Conference include, as the 
organizers have announced, renewing political obligations in the -eld of sustainable 
development, evaluation of progress and taking a stance on arising challenges.

Qe topics of the planned UN conference revolving around the idea of sustainable 
development have been raised for many years in the teaching of the Catholic church in 



248 Ks. Mirosław Twardowski

the writing and speeches of its Popes. Qe Catholic church’s standing has always been 
the road to solving „the environmental problem”, although it leads through science, 
technology, economy and politics, cannot simply include these areas only. Qe key role 
in shaping pro-ecological behaviours belongs to everything that we generally refer to as 
the humanistic aspect of nature conservation. Qis aspect, underlined repeatedly in 
the teaching of John Paul II, consists of a relevant hierarchy of values, rooted in each 
community that decides on given attitudes of man towards nature.

Qis paper presents the main ecological themes, with the focus on those oriented 
towards the now fashionable issue of sustainable development, grounded in the teach-
ing of John Paul II. Qe Pope’s suggestions regarding the solution to the environmental 
crisis involve many themes that are pioneer in relation to those of the previous heads 
of the Holy See. However, in order to present the continuity of teaching by the Church 
in the area of interest, the main concepts of the environmental message of John Paul 
II’s predecessor, Pope Paul VI, are remembered. Qe environmental solutions according 
to John Paul II are continued by Pope Benedict XVI, therefore the last part of this paper 
includes the vision of the human-environment relationship present in the teaching of 
the current Pope.

Keywords: anthropological error, human ecology, sustainable development.



Ks. Jarosław Babiński

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego
Warszawa

„Kwestia ekologiczna”  
w nauczaniu Jana Pawła II

Streszczenie: W swoim nauczaniu Jan Paweł II wielokrotnie wypowiada 
się na tematy związane z ekologią. Jego nauczanie w dużej mierze przy-
czyniło się do powstania nowej dziedziny wiedzy teologicznej – ekote-
ologii, która rozpatruje w świetle Bożego Objawienia problemy będące 
efektem rozwoju cywilizacji technicznej. Jan Paweł II formułuje postulat 
konieczności podejmowania zdecydowanych działań w trosce o czystość 
natury. Dostrzega źródła zaistniałego kon>iktu między człowiekiem 
a naturą, mającego swą genezę w dysproporcjach w rozwoju społe-
czeństw świata, ubóstwie i niesprawiedliwym podziale dóbr. Zwraca 
uwagę na charakteryzujący współczesność redukcjonizm w rozumieniu 
człowieka – wyrażający w minimalizacji znaczenia ludzkiej duchowości 
przy jednoczesnym uzurpowaniu sobie przez niego nieograniczonego 
prawa do panowania nad światem. Te zjawiska, określane jako „grzech 
ekologiczny”, muszą stać się szczególną troską aktywności Kościoła 
współcześnie. Papież stawia więc postulat budzenia świadomości eko-
logicznej oraz aktywnych działań, mających na celu oddalenie widma 
katastrofy ekologicznej.

Słowa kluczowe: ekologia, ekoteologia, grzech ekologiczny, Jan Paweł II, 
kwestia ekologiczna.

Problemy ekologiczne wchodzą w pole zainteresowania nauk teologicznych, 
które tworzą swoją – budowaną w świetle Objawienia – wizję tych zagadnień. 
Prawo obywatelstwa wśród nauk teologicznych zdobyła sobie nowa dziedzina, 
zwana ekoteologią, rozumiana jako systematyczna re>eksja nad rzeczywistością 
świata, w którym obecne są różne problemy będące efektem rozwoju cywilizacji 
technicznej, podejmowana w świetle Bożego Objawienia. Taki program badań 
oznacza wzięcie pod uwagę w dociekaniach nad kwestiami ekologicznymi ca-
łego szeregu zagadnień religijno-teologicznych, przyrodniczo-technicznych, 
polityczno-społecznych, z uwzględnieniem indywidualnych i społecznych 
uwarunkowań tych problemów. Przejawy negatywnego oddziaływania czło-
wieka na środowisko są określane jako „grzech ekologiczny”, w perspektywie 
którego ludzka aktywność niosąca złe skutki dla środowiska rozumiana jest nie 

studia gdańskie
tom xxx



250 Ks. Jarosław Babiński

jako realizacja Bożego wezwania do czynienia sobie ziemi poddaną (por. Rdz 1, 
28), lecz jako sprzeniewierzenie się powierzonej u zarania dziejów człowiekowi 
misji. Jest bowiem sprzeciwem wobec ustanowionego przez Stwórcę porządku 
i atakiem na życie1.

Za ważną inspirację dla rozwoju ekoteologii należy uznać nauczanie Jana Pa-
wła II, który rozwinął pojawiające się w epoce Soboru Watykańskiego II pierw-
sze próby interpretowania problematyki ekologicznej przez Magisterium Koś-
cioła2. Kolejne dokumenty jego ponty-katu, zwłaszcza encykliki: Redemptor 
Hominis, Sollicitudo rei socialis, Centessimus annus i Evangelium Vitae stanowią 
kolejne ważne inspiracje dla rozwoju ekoteologii oraz milowe kroki w budze-
niu świadomości ekologicznej ze względu na poruszane w nich zagadnienia 
postępu, troski ekologicznej, właściwego korzystania z dóbr naturalnych, od-
powiedzialności za przyszły kształt świata przyrody, poddawany nieustającym 
ludzkim oddziaływaniom.

Jan Paweł II jest też autorem pierwszego dokumentu Magisterium Kościoła 
w całości poświęconego problemom ekologicznym. Jest nim Orędzie na XXIII 
Światowy Dzień Pokoju, które ukazało się w 1990 roku. Kwestie związane z eko-
logią pojawiają się też w szeregu pomniejszych dokumentów papieskich, m.in. 
w przemówieniach, homiliach czy katechezach. Centralne zagadnienie stanowi 
„kwestia ekologiczna” rozumiana jako odpowiedzialność człowieka za środowi-
sko, konieczność ochrony bogactwa natury oraz ekologię człowieka3.

1. Kwestie ekologiczne w nauczaniu społecznym

Problematyka ekoteologiczna jest w ścisłym związku z zagadnieniem poru-
szanymi w ramach katolickiej nauki społecznej, która dużo uwagi poświęca 
ludzkiej aktywności w jej środowisku, podkreślając kategorię odpowiedzial-
ności w podejmowanych działaniach i konieczność zaangażowania w ochro-
nę świata przyrody4. Źródeł kryzysu ekologicznego – zdaniem Jana Pawła II 
– należy upatrywać między innymi w obecnym w świecie niesprawiedliwym 
sposobie wymiany dóbr. Prowadzi on do daleko idących dysproporcji w roz-
woju poszczególnych krajów. Brak dostępu do nowoczesnych technologii, 

1 Por. J. M. Dołęga, Podstawy kultury ekologicznej w Polsce i w Europie, w: Chrześcijańska 
Europa. Wykłady wygłoszone w Studium Duchowości europejskiej przy Centrum Kultury Katoli-
ckiego Stowarzyszenia „Civitas Christiana” w latach 1999–2002, red. S. Urbański, Warszawa 2003, 
s. 282; E. Ablińska, Człowiek w środowisku przyrodniczym i społecznym, Lublin 2005, s. 34–37.

2 Problematyka pojawia się w trzeciej części konstytucji Gaudium et spes przy okazji analizy 
relacji między człowiekiem i środowiskiem jego życia oraz w encyklikach Pacem in terris Jana 
XXIII i Octagesima adveniens Pawła VI.

3 Por. A. Skowroński, „Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II, w: Ochrona śro-
dowiska w &lozo&i i teologii, red. J. M. Dołęga, J. W. Czartoszewski, Warszawa 1999, s. 286–288.

4 Por. J. Szulist, Człowiek jest drogą Kościoła (RH 14). Wprowadzenie do katolickiej nauki 
społecznej, Pelplin 2012, s. 139.



251„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

nierówność w posiadaniu bogactw naturalnych i korzystaniu z nich zmuszają 
kraje ubogie do korzystania z rozwiązań energo- i materiałochłonnych, często 
powodujących dewastację środowiska5. Tymczasem „dobra tego świata zostały 
pierwotnie przeznaczone dla wszystkich”6. Bóg, o-arowując dobra ziemi ro-
dzajowi ludzkiemu, nikogo nie pominął, ale i nie wyróżnił7. Niesprawiedliwe 
różnice, obserwowane wśród społeczności, są efektem działań ludzkich.

Zdaniem Ojca Świętego ich przyczyną jest zachwianie relacji między czło-
wiekiem i światem wynikające z ludzkiej żądzy posiadania. Dobra tego świata 
stały się własnością wąskiej grupy posiadających, którzy uległszy kultowi po-
siadania („mieć”), nie potra-ą prawdziwie „być”. Jednocześnie większość nie 
jest w stanie zaspokoić najbardziej podstawowych potrzeb, nie ma też szansy 
na rozwój i realizację swego powołania z racji braku dostępu do niezbędnych 
dóbr8. Stąd konieczne jest wypracowanie nowej koncepcji życia społecznego 
i jego rozwoju w skali globalnej, opierającej się na nowym, sprawiedliwym po-
dziale dóbr i dającym możliwość szerokiego do nich dostępu. Nowa koncepcja 
rozwoju ekonomicznego i technologicznego musi jednak także uwzględniać 
prawa rządzące światem przyrody. Nie może stać w sprzeczności z wpisanymi 
w świat zasadami i ładem ekologicznym.

Papież odnosi się krytycznie do wszelkich dyktowanych egoistyczną rzą-
dzą posiadania i szybkiego zysku inicjatyw ekonomiczno-gospodarczych, nie 
uwzględniających aspektu ochrony środowiska naturalnego: „ludzka zachłanność 
i zbiorowy egoizm sprzeciwiają się porządkowi stworzenia, w który jest wpisana 
również wzajemna zależność”9. Konieczne jest uświadomienie sobie tych zależno-
ści i wyeliminowanie niesprawiedliwości oraz wyzysku, którymi często charakte-
ryzuje się rabunkowe i instrumentalne traktowane przez państwa bogate ubogich 
obszarów naszej planety. Oznacza to również pomoc państw bardziej rozwinię-
tych biedniejszym i słabo rozwiniętym w przezwyciężeniu ubóstwa oraz zaistnia-
łych braków infrastrukturalnych i technologicznych. Krótkowzroczna, doraźna 
polityka państw ubogich ukierunkowana na spłacenie długów, charakteryzuje 
się bowiem niekontrolowanym niszczeniem bogactw naturalnych (np. wycinanie 
lasów, zanieczyszczenie biosfery), co w dalszej perspektywie stanie się problemem 
nie tylko dotyczącym określonej społeczności i zamieszkiwanego przez nią obsza-
ru, ale będzie kolejnym wektorem naruszającym równowagę ekologiczną w skali 
całej planety z racji istniejących powiązań i zależności.

Świadomość tych powiązań wymaga odejścia od standardów myślenia i dzia-
łania w kategoriach zysku oraz konsumpcji na rzecz uwzględniania znanych praw 

5 Por. Jan Paweł II, Sollicitudo rei socialis, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 
1996, nr 43.

6 Tamże, nr 42.
7 Por. tenże, Centessimus annus, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II…, nr 31.
8 Por. tenże, Solicitudo rei socialis, nr 28.
9 Tenże, Orędzie na światowy Dzień Pokoju 1990 r. „Pokój z Bogiem Stwórcą – pokój z całym 

stworzeniem”. (08.12.1989 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1989 nr 12 bis, nr 8.



252 Ks. Jarosław Babiński

przyrody i istniejącej w niej wewnętrznej równowagi. Oznacza to uwzględnienie 
dobra wspólnego ludzi żyjących we wszystkich zakątkach planety, ale również so-
lidarność międzypokoleniową, będącą wyrazem troski o jakość życia przyszłych 
pokoleń, które będą się musiały zmierzyć z dziedzictwem błędów naszego czasu. 
Zdaniem Jana Pawła II nie można więc „podejmować żadnego działania, w jednej 
dziedzinie ekosystemu bez uwzględniania jego wpływu na inne dziedziny i ogólnie 
na jakość przyszłych pokoleń”10. Człowiek nie jest właścicielem dóbr tego świata, 
lecz ich depozytariuszem. Nie może więc traktować ich jak swojej własności, w nie-
uprawniony sposób je zawłaszczając bądź bezmyślnie je niszcząc11.

2. „Grzech ekologiczny”

Kwestie ekologiczne pojawiają się w nauczaniu Jana Pawła II na polu jego re>ek-
sji teologicznej powiązanej zwłaszcza z teologią stworzenia. Problem nadużyć 
człowieka w relacji do otaczającego go świata jest wyrazem ciągle pojawiającej 
się pokusy do uzurpowania sobie prerogatyw Boga i chęci zajęcia Jego miej-
sca oraz instrumentalne, nieodpowiedzialne odnoszenie się do świata natury, 
będące zakwestionowaniem porządku w nim istniejącego oraz celu, jaki nadał 
mu Stwórca: „Źródłem kryzysu ekologicznego, który wiąże się z pewnym anty-
wspólnotowym egoizmem, jest arbitralne – i w rezultacie szkodliwe – używanie 
stworzeń, przy naruszaniu ich praw i naturalnego porządku, bez uszanowania 
immanentnej celowości dzieł stworzenia. Taki sposób postępowania jest rów-
nież skutkiem fałszywie pojętej autonomii rzeczy doczesnych. Kiedy człowiek 
używa tych rzeczy »bez odnoszenia ich do Boga« (…), wówczas także i sobie 
wyrządza szkody nieobliczalne. Rozwiązanie zagrożenia ekologicznego pozo-
staje w ścisłym związku z zasadą »słusznej autonomii rzeczy doczesnych«, czyli 
ostatecznie z prawdą o stworzeniu i Stworzycielu świata”12.

Człowiek, w poczuciu swej totalnej autonomii i niezależności od Stwórcy, 
zapragnął zająć Jego miejsce. Przestał przez to być współpracownikiem Boga 
w dziele stwarzania, a stał się tyranem, prowokującym bunt natury13. Ta prze-
miana relacji łączących człowieka ze światem i Stwórcą ma swoje źródło w mi-
sterium iniquitatis polegającym na „nieposłuszeństwie wobec Boga, wobec Jego 
prawa, normy moralnej, którą dał człowiekowi, wpisując ją w ludzkie serce i po-
twierdzając oraz udoskonalając przez Objawienie”14. Dlatego właśnie „głęboką 

10 Tenże, Orędzie na światowy Dzień Pokoju…, nr 6.
11 Por. T. Borutka, Życie społeczno-ekonomiczne, w: T. Borutka, J. Mazur, A. Zwoliński, Ka-

tolicka nauka społeczna, Częstochowa 1999, s. 295.
12 Jan Paweł II, Katecheza „Stworzenie a słuszna autonomia rzeczy stworzonych” (02.04.1986 r.), 

„L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1986 nr 4, s. 19.
13 Por. tenże, Centessimus annus, nr 37. Zob. S. Wielgus, Ideowe zagrożenia we współczesnej 

kulturze europejskiej, w: Chrześcijańska Europa…, s. 97.
14 Jan Paweł II, Sollicitudo rei socialis, nr 36.



253„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

przyczyną zamachów na przyrodę jest nieład moralny i pogarda, jaką człowiek 
żywi dla człowieka”15. Ludzka grzeszność, upadła natura są źródłem braku sza-
cunku do życia i braku harmonii ze światem przyrody16.

Upadek człowieka na początku jego dziejów i konsekwencja tego wydarze-
nia, jaką jest zniszczenie harmonii między Stwórcą a człowiekiem i całym stwo-
rzeniem – zdaniem Jana Pawła II – leży u genezy tzw. grzechu ekologicznego. 
Jest on realizacją w historii rozwoju ludzkiej cywilizacji pokusy, jakiej uległ 
człowiek w raju, by być jak Bóg (por. Rdz 3, 50). Poza tym Jan Paweł II dostrzega 
drugie źródło grzechu ekologicznego i związanego z nim ekologicznego kryzy-
su. Jest nim „błąd antropologiczny”, wyrażający się w podważaniu przez czło-
wieka wartości daru stworzenia i kwestionowaniu rządzących światem praw. 
W praktyce oznacza to instrumentalne, rabunkowe, krótkowzroczne, doraź-
ne, bez uwzględniania jego konsekwencji korzystanie z dóbr natury. Człowiek 
zdaje się zapominać, że nie jest właścicielem świata, że nie został mu on dany, 
lecz zadany – nie jest jego właścicielem, ale dzierżawcą. Wyklucza jakąkolwiek 
odpowiedzialność za swe postępowanie przed Bogiem, depcząc funkcjonujące 
w przyrodzie prawa, doprowadzając do destrukcji poprzez samowolne dosto-
sowywanie jej do swych pragnień17.

Niewłaściwe rozumienie swego miejsca w świecie oraz fałszywa wiara w nie-
ograniczoność swoich możliwości są źródłem błędnego kreowania przez czło-
wieka własnego wizerunku, a w konsekwencji – nieliczenia się z konsekwencja-
mi swych wyborów i nieodpowiedzialnego urzeczywistniania swych zamierzeń, 
będących osiąganiem mylnie rozpoznanego dobra. Ludzka pycha, realizacja 
nieustająco pojawiającej się pokusy uzurpacji pełnej i niepodzielnej władzy nad 
światem sprawia, że człowiek nie jest w stanie odczytać w otaczającym stwo-
rzeniu „przesłania niewidzialnego Boga, który je stworzył” i powoduje zawłasz-
czanie sobie prawa do rozporządzania otaczającym światem wedle swojej woli, 
bez liczenia się z nadanymi mu przez Boga prawami i przeznaczeniem: „obok 
problemu konsumizmu budzi niepokój ściśle z nim związana kwestia ekolo-
giczna. Człowiek, opanowany żądzą posiadania i używania, bardziej aniżeli 
bycia i wzrastania, zużywa w nadmiarze i w sposób nieuporządkowany zasoby 
ziemi, narażając przez to także własne życie. U korzeni bezmyślnego niszcze-
nia środowiska naturalnego tkwi błąd antropologiczny, (…) rozpowszechniony 
w naszych czasach”18.

Człowiek – zachłysnąwszy się swoimi osiągnieciem oraz rozwojem cywi-
lizacji przemysłowej – uwierzył w swe nieograniczone możliwości i pragnie 
samodzielnie rozporządzać światem, podporządkowując go bezwzględnie 

15 Tenże, Przemówienie w czasie spotkania czterech pokoleń na stadionie Azteków (Meksyk, 
25.01.1999), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1999, nr 4, s. 28.

16 Por. Tenże, Orędzie…, nr 12.
17 Por. B. Jurczyk, Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kryzysu ekologicz-

nego w ocenie Kościoła, Opole 2002, s. 140.
18 Jan Paweł II, Centessimus annus, nr 37.



254 Ks. Jarosław Babiński

swojej woli i realizowanym przez siebie priorytetom. Nie uwzględnia przy tym 
ontycznie zapodmiotowanej w stworzeniu celowości i związanych z nią ogra-
niczeń oraz jego autonomii. Nie ma zamiaru pełnić naturalnej, bo wynikającej 
z dzieła stworzenia, roli współpracownika Boga, lecz, pchany żądzą posiadania 
i rządzenia, pragnie zająć Jego miejsce, przypisując sobie prawo stanowienia 
praw, nawet wbrew naturalnemu porządkowi przyrody. Tym samym staje się 
nie rządcą, ale tyranem wobec powierzonego sobie świata19. „Grzech przeciw-
ko stworzeniu” jest więc wyrazem odrzucenia prawdy o zależności człowieka 
od Boga i wypowiedzenia mu posłuszeństwa: „Ponieważ przez grzech czło-
wiek odmawia podporzadkowania się Bogu, zaburzeniu ulega również jego 
wewnętrzna równowaga, a w jego wnętrzu wybuchają sprzeczności i kon>ikty. 
Zraniony w ten sposób człowiek niejako nieuchronnie narusza tkankę łączącą 
go z innymi ludźmi i światem stworzonym”20.

W analizie pojawiających się problemów ekologicznych nie można poprzestać 
na zewnętrznym, strukturalnym ich przedstawianiu. Trzeba ukazać ich przyczyny 
nie tylko w kontekście ludzkiego działania, ale przede wszystkim sięgając do przy-
czyn o charakterze teologiczno-antropologicznym, do najbardziej podstawowej 
ontycznej i aksjologiczno-moralnej konstrukcji człowieka. Jan Paweł II, wskazu-
jąc na celowość ludzkiego życia w odniesieniu do dzieła stworzenia, zwraca uwa-
gę na to, że świat stworzony jest z zamierzeniu Boga przestrzenią realizacji przez 
człowieka jego powołania – został przez Stwórcę zadany jako miejsce twórczego 
odpowiadania na dar Jego miłości. Odpowiedź ta realizować się ma w poddaniu 
się Bogu, przestrzeganiu nadanych światu praw i twórczym korzystaniu ze stwo-
rzenia, zawsze w poczuciem jedności z nim oraz w zharmonizowaniu celów, jakie 
światu wyznacza Stwórca i odczytujący Jego wolę człowiek. Sprzeniewierzenie się 
temu planowi przez działania z nim sprzeczne bądź lekceważenie go przez czło-
wieka powoduje degradację świata przyrody. Obserwować można „spustoszenie 
spowodowane w świecie przyrody przez ludzi obojętnych na wyraźne zasady 
owego porządku i harmonii, jakie w tym świecie się kryją”21.

Sytuacja współczesnego świata jest wartościowana i opisywana przez Ojca 
Świętego poprzez kategorie „grzechu” i „struktury grzechu”22. Człowiek przez 
swój upadek w grzech zburzył początkową harmonię między sobą a światem. 
Można stwierdzić, że wręcz wyobcował się ze świata przyrody, a tracąc z nim 
pierwotną więź i przestając dostrzegać zachodzącą między sobą a światem 
zależność, w nastepstwie doprowadził do urzeczowienia świata stworzonego. 
Dotyczy to myślenia o nim, a w konsekwencji do działania z nim w sposób ra-
bunkowy, krótkowzroczny, bez uwzględniania dalekosiężnych konsekwencji 
swych wyborów, urzeczywistnianych w działaniu.

19 Por. tamże.
20 Tenże, Reconciliatio et penitentia, w: Adhortacje apostolskie Ojca Świętego Jana Pawła II, 

Kraków 1996, nr 15.
21 Tamże.
22 Tenże, Sollicitudo rei socialis, nr 36.



255„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

„Struktury grzechu”, w rozumieniu papieża, to dostrzegalne w życiu człowie-
ka widzialne formy grzechu społecznego, mającego swój fundament w osobi-
stych grzechach konkretnych ludzi. Grzech ekologiczny ma więc swoje odbicie 
we wszystkich sferach ludzkiego życia, zwłaszcza w kulturze bycia, obyczajach, 
wychowaniu. Zawsze jest negowaniem ustanowionego przez Stwórcę porząd-
ku i obróceniem się człowieka przeciwko stworzeniu: „ponieważ przez grzech 
człowiek odmawia podporządkowania się Bogu, zburzeniu ulega również jego 
wewnętrzna równowaga, w jego wnętrzu wybuchają sprzeczności i kon>ikty. 
Zraniony w ten sposób człowiek niejako nieuchronnie narusza tkankę łączącą 
go z innymi ludźmi i światem stworzonym”23.

Niszczenie świata i grabieżcza postawa wobec jego zasobów to sprzeciwienie 
się Bożemu prawu, wyrażonemu również w normach Dekalogu. Jan Paweł II 
wiąże tematykę ekologiczną z piątym i siódmym przykazaniem Bożym. Wszel-
kie niszczenie, zwłaszcza życia, działalność charakteryzująca się destrukcją, 
to sprzeniewierzenie się Bożemu zakazowi zabijania oraz podważanie prawa 
człowieka do życia w godnych, zdrowych warunkach. Szczególnie wyraźnie 
relację miedzy przykazaniem „nie zabijaj” a problematyką ekologiczną do-
strzec można w związku z pojawieniem się szeregu chorób cywilizacyjnych, 
które w dużej mierze są efektem ubocznym nieprzemyślanej i krótkowzrocznej 
działalności człowieka, będącej w sprzeczności z prawami rządzącymi naturą. 
Z kolei kategorię kradzieży papież odnosi nie tylko do zawłaszczania cudzej 
własności, lecz także do egoistycznego korzystania z dóbr natury oraz niszcze-
nia radości, piękna i harmonii stworzenia24.

W tym kontekście potrzebą czasu zdaje się być budzenie świadomości 
ekologicznej i ściśle z nią związana zmiana działania w świecie oraz stosunku 
do świata natury. Papież określa to jako „nawrócenie ekologiczne”, będące wa-
runkiem pogłębienia wrażliwości na problematykę ekologiczną oraz zrodzenia 
świadomości zależności między funkcjonowaniem człowieka w świecie i moż-
liwości zrealizowania się widma katastrofy ekologicznej25.

3. Skutki rozwoju cywilizacji technokratycznej

Papież Jan Paweł II w swym nauczaniu wielokrotnie podkreśla, że efektem nie-
przemyślanej, nieuwzgledniającej praw funkcjonujących w świecie aktywności 
człowieka jest niszczenie sfery jego własnej egzystencji. Destrukcja ta dotyka nie 
tylko środowiska biologiczno-przyrodniczego, w którym człowiek funkcjonuje, 

23 Tenże, Reconciliatio et penitentia, nr 15–16, 26.
24 Por. tenże, „Nie kradnij” znaczy także nie nadużywaj swej władzy nad własnością. Homilia 

wygłoszona podczas Mszy św. Odprawionej na lotnisku białostockiego aeroklubu (05.06.1991 r.), 
w: Dokumenty Kościoła Rzymsko-Katolickiego dotyczące ekologii, Warszawa 1994, s. 51.

25 Por. tenże, Trzeba zapobiegać katastro&e ekologicznej. Przemówienie podczas Audiencji 
generalnej. (14.01.2001 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2001, nr 4, s. 43.



256 Ks. Jarosław Babiński

ale ma również wielki wpływ na duchowy wymiar jego życia. Człowiek kreu-
jący kulturę techniczną, dla której wektorem wartościującym jest nieuwzgled-
niający konsekwencji postęp oraz zysk, zdaje się nie rozumieć, że stoi przed 
groźbą dehumanizacji swego świata i samozniszczenia. Jego działania, których 
skutków nie jest do końca w stanie przewidzieć ani nad nimi zapanować, po-
wodują obserwowalną destabilizację ekosystemów ziemi oraz zatruwanie ich 
elementów, niezbędnych przecież człowiekowi do życia i prawidłowego rozwo-
ju. Świat zostaje zamieniony w „kosmiczny śmietnik, gigantyczny cmentarz, 
w antystworzenie”, gdzie dochodzi do zniszczenia „przyrody, atmosfery, ziemi, 
wody, biosfery i organizmu ludzkiego”26. Skażenie ekologiczne jest coraz bar-
dziej widoczną przyczyną poważnych i śmiertelnych chorób, z którymi boryka 
się ludzkość27.

Papież widzi jednak tę kwestię szerzej, podkreślając, że zniszczenie świata 
przyrody niesie zagrożenie dla ludzkiej godności oraz sfery moralności i religij-
ności. Według niego wśród przyczyn współczesnego kryzysu ekologicznego na-
leży wymienić brak szacunku do świata natury, wyrażający się w technicznym, 
zdesakralizowanym, pozbawionym integracji z człowiekiem jej ujmowaniu i ro-
zumieniu. Ma to konkretne skutki: „najgłębszą i najpoważniejszą implikacją 
moralną kwestii ekologicznej jest brak szacunku do życia”28. Należy przez to ro-
zumieć domaganie się przez uczonych wielu intensywnie rozwijających się dzie-
dzin nauki prawa do niczym nieograniczonych badań, z pominięciem ich wy-
miaru etycznego i bez liczenia się z możliwymi konsekwencjami, obecnie często 
nieprzewidywalnymi. Jan Paweł II przestrzega przez tego typu roszczeniami, 
gdy stwierdza: „nie jesteśmy jeszcze w stanie ocenić zaburzeń spowodowanych 
w przyrodzie przez nie podlegającą żadnej kontroli manipulację genetyczną 
i niepohamowane tworzenie nowych gatunków roślin i form życia zwierzęcego, 
nie mówiąc już o niedopuszczalnych zabiegach podejmowanych u początków 
samego życia ludzkiego”29. Cywilizacja śmierci, przyznająca sobie prerogaty-
wy Boskie poprzez manipulację i ingerencję w najbardziej pierwotne procesy 
istnienia i przekazywania życia na ziemi (zwłaszcza ludzkiego), jest skutkiem 
i wyrazem niewłaściwie budowanej relacji między człowiekiem a stworzeniem 
oraz „błędu antropologicznego”, wyrażającego się w niewłaściwym rozumieniu 
swego miejsca przez człowieka w świecie.

Obok zagrożeń natury biologicznej papież zauważa inne – co bardzo waż-
ne – coraz wyraźniej obecne w świadomości współczesnego człowieka, a mia-
nowicie niszczenie tego, co istotowo ludzkie – najściślej związane z godnością 

26 Por. Cz. S. Bartnik, Kreacyjny charakter pracy, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne”, t. XXX, 
2(1983), s. 13.

27 Por. Jan Paweł II, Użytkowanie przestrzeni kosmicznej powinno być zapewnione wszyst-
kim. Przemówienie wygłoszone do członków Papieskiej Akademii Nauk na rozpoczęcie Tygodnia 
Studiów (02.10.1984 r.), w: Nauczanie papieskie, VII, 2, (lipiec–grudzień), Poznań 2002, s. 353.

28 Tenże, Orędzie…, nr 22
29 Tamże.



257„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

osoby30. Papież najpełniej problem ten ukazuje w Evangelium vitae, stwierdza-
jąc, że człowiek, żyjąc w komunii z Bogiem i światem, jest zdolny, dzięki świat-
łu rozumu i łasce, rozpoznać w prawie naturalnym prawdę o świętości życia 
i godności każdego człowieka od poczęcia do naturalnej śmierci31. Tymczasem 
w czasach obecnych obserwuje się „osłabienie wrażliwości na Boga”, z które-
go wynika osłabienie wrażliwości na człowieka i zredukowanie jego rozumienia 
do kategorii rzeczy, przedmiotu, ujmowanego w kategoriach funkcjonalnych czy 
utylitarnych. Eliminowany jest z myślenia aspekt transcendentalny ludzkiej egzy-
stencji, co powoduje rugowanie myślenia o życiu jako o darze Stwórcy. Człowiek 
traci przez to zdolność to pytania o sens swego istnienia. Interesuje go tylko dzia-
łanie wyrażające się wykorzystywaniem zdobyczy techniki celem rozszerzania 
swego nieograniczonego panowania. Odrzuca prawdę o stworzeniu i Boży zamysł 
wobec życia, które należy szanować: „żyjąc »jakby Bóg nie istniał« zatraca nie 
tylko tajemnicę Boga, ale również tajemnicę świata i swego istnienia”32. Rodzi 
to szereg zjawisk, coraz powszechniej akceptowanych, a nawet prawnie legity-
mizowanych, które sprzeciwiają się ustanowionemu przez Stwórcę porządkowi, 
usankcjonowanemu prawem naturalnym i stanowią jawne zagrożenie dla ludz-
kiego życia. Za najważniejsze z nich uznać należy: aborcję, antykoncepcję, tech-
niki sztucznej reprodukcji, eutanazję i politykę antynatalistyczną33.

Zredukowane do kategorii funkcjonalizmu czy pragmatycznie rozumianych 
możliwości wykorzystania rozumienie relacji człowieka do świata powoduje 
desakralizację postrzegania świata. Przyroda przestaje być „ewangelią” mówiącą 
człowiekowi o tajemnicy Boga oraz o wartościach, których jest On źródłem, 
takich jak prawda, dobro i piękno34. Zostaje w ten sposób wyeliminowana 
transcendentalna teleologiczność ludzkiej egzystencji oraz jej wymiar duchowy. 
Człowiek zaś, przypisując sobie absolutne prawo do rządzenia światem, staje się 
obcy i wrogi swemu środowisku, a w konsekwencji – samemu sobie, rozpoczy-
nając proces samozniszczenia. Coraz bardziej widocznym tego skutkiem jest 
„bytowanie w lęku”, które u swej genezy wiąże się z prawdą, że dana człowie-
kowi „od początku przez Boga władza, mocą której miał czynić sobie ziemię 
poddaną (Rdz 1, 28), obraca się przeciwko niemu, wywołując zrozumiały stan 
niepokoju i poczucie zagrożenia”35.

Człowiek bowiem, rozwijając swoją cywilizację w aspekcie tylko material-
nym, podporządkowuje swoje człowieczeństwo mitowi postępu i rozwoju, 
a w konsekwencji własnych manipulacji traci swoją wolność. Zrywając zaś 

30 Por. tenże, Dives in misericordia, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II…, nr 11.
31 Por. tenże, Evangelium vitae, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II…, nr 2.
32 Por. tamże, nr 21–22.
33 Zob. tamże, nr 11–16; Familiaris Consortio, w: Adhortacje apostolskie Ojca Świętego Jana 

Pawła II…, nr 30.
34 Por. tenże, Chwała Trójcy Świętej w Stworzeniu. Przemówienie podczas audiencji generalnej 

(26.01.2001 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2000, nr 3, s. 50.
35 Tenże, Redemptor Hominis, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II…, nr 15.



258 Ks. Jarosław Babiński

kontakt z naturą i budując z nią relację tylko na płaszczyźnie instrumentalno-
-utylitarnej, „odrywa się od niej, nie dostrzegając innych znaczeń naturalnego 
środowiska jak tylko te, które służą celom doraźnego użycia i zużycia”36.

Jeszcze jedną przestrzenią, gdzie można mówić o konsekwencjach sprzecz-
nego z ekologią rozwoju ludzkiej cywilizacji, jest sfera problemów społecznych, 
a dokładnie kwestie ubóstwa oraz kon>iktów militarnych. Jan Paweł II podkre-
śla, że „równowaga ekologiczna jest niemożliwa do osiągnięcia, zanim nie zo-
stanie rozwiązana sprawa strukturalnych form ubóstwa obecnego w świecie”37. 
Zjawisko ubóstwa wiąże się z problemem nieekologicznego wykorzystywania 
dóbr naturalnych, z którego wynika szereg negatywnych zjawisk, w dalszych 
konsekwencjach rodzących biedę. Zaliczyć do nich można: rozdrobnienie 
własności ziemi, wyjałowienie gleby, rabunkową gospodarkę przy braku ja-
kichkolwiek form rekultywacji, grabieżcze wykorzystywanie dóbr natury, 
ukierunkowane jedynie na zysk, bez uwzględniania wewnętrznej równowagi 
ekosystemów. Zadłużone, biedne państwa wyniszczają swoje dobra naturalne, 
„by nawet za cenę nieodwracalnych zmian w równowadze ekologicznej uzyskać 
nowe towary na eksport”38. Wina nie leży jednak wyłącznie po stronie państw 
ubogich. Łupienie dóbr przyrody w krajach ubogich jest bowiem najczęściej 
prowokowane popytem na nie w krajach bardziej rozwiniętych. Gospodarki 
państw bogatych – mając możliwość zaspokojenia na wysokim poziomie pod-
stawowych potrzeb swoich mieszkańców – generują potrzeby wtórne i pozorne, 
co jest powodowane dążnością do pomnażania produkcji i wynikającej z tego 
dochodów. Papież, obok nędzy i niedorozwoju, jako integralną sprawę z kwestią 
ekologiczną dostrzega „nadrozwój”39. Uznanie wzrostu gospodarczego za naj-
wyższą wartość w rozwoju społeczeństw prowadzi do dehumanizacji zachodzą-
cych w nich i między nimi relacji.

Za szczególną patologię w stosunkach społecznych, a jednocześnie przyczy-
nę kryzysu ekologicznego, Jan Paweł II postrzega przetaczające się przez świat 
kon>ikty zbrojne. Liczne wojny powodują bezpośrednie i dokonujące się nie-
jednokrotnie na wielką skalę zniszczenia środowiska: „Każdy jednakże kon>ikt, 
lokalny czy regionalny, pomimo ograniczonych rozmiarów sieje zniszczenie 
nie tylko wśród ludzi i infrastruktury, ale wyrządza szkody w przyrodzie, nisz-
cząc zbiory i roślinność, zatruwając glebę i wodę. Ten, kto ocalał, zaczyna nowe 
życie w ciężkich warunkach materialnych, co wywołuje z kolei trudne sytua-
cje społeczne, które mają także negatywny wpływ na środowisko naturalne”40. 
Wygaszanie kon>iktów zbrojnych i pokojowa współpraca międzynarodowa 

36 Tamże.
37 Tenże, Orędzie…, nr 11
38 Tamże.
39 Por. tenże, Sollicitudo rei socialis, nr 28. Zob. J. Mariański, Ekospołeczne nauczanie Jana 

Pawła II, „Społeczeństwo”, 12(2002), nr 3–4, s. 368.
40 Jan Paweł II, Orędzie…, nr 22. Por. tenże, Budowanie pokoju zadaniem wszystkich. Przemó-

wienie w Asyżu, (09.01.2002), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2002, nr 3, s. 19.



259„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

to dwa czynniki pozwalające zminimalizować negatywne skutki już zaistniałych 
wojen oraz spowodowanych przez nie zniszczeń. Postulat budowania pokoju 
na świecie – przy świadomości ewentualnych konsekwencji użycia zgromadzo-
nych arsenałów broni – obecnie szczególnie mocno współbrzmi z wezwaniami 
formułowanymi w obszarze ekologii, jak również ekoteologii.

4. Konieczność angażowania się Kościoła w ekologię

Soborowe wezwanie do czytania znaków czasu41 w odniesieniu do kwestii 
ekologicznych nabiera szczególnej mocy zobowiązującej. Wzywa do tego jed-
noznacznie Jan Paweł II, uznając jednocześnie uchylanie się od uczestnictwa 
w podejmowaniu wysiłków na rzecz ratowania środowiska naturalnego i brak 
zaangażowania w przeciwstawianie się groźbie katastrofy ekologicznej za wy-
kroczenie moralne. Dlatego właśnie „cała ludzka wspólnota – jednostki, pań-
stwa i organizacje międzynarodowe – ma obowiązek wykazana się na tym polu 
należną odpowiedzialnością”42. Wynika to z powołania człowieka, jakie wyzna-
czył mu Bóg od założenia świata: „Człowiek został powołany, aby uprawiać 
ogród świata i strzec go (por. Rdz 2, 15), jest zatem w sposób szczególny odpo-
wiedzialny za swoje środowisko życiowe, i to nie tylko wobec własnej epoki, ale 
także przyszłych pokoleń. Wielkie wyzwanie ekologii znajduje w Biblii bardzo 
wyraźne i mocne uzasadnienia duchowe i moralne, które wskazuje rozwiązania 
respektujące to wielkie dobro, jakim jest życie, każde życie”43.

Aktywność ekologiczna wynika niejako z ontycznej struktury człowieka, 
ze szczególnego miejsca, jakie zajmuje wśród stworzeń. Usankcjonowane przez 
antropologię -lozo-czną i teologiczną rozumienie bytu ludzkiego, będącego 
koroną stworzenia powinno przybierać konkretne formy realizacji w progra-
mach politycznych, społeczno-gospodarczych, propozycjach i sugestiach for-
mułowanych przez kulturę. Zaangażowanie ekologiczne rozważane w odniesieniu 
do Kościoła w ramach ekoteologii musi być – zdaniem Jana Pawła II – motywo-
wane przemianą serca i sposobu myślenia, czyli nawróceniem44. Współczesny 
człowiek wiary – między innymi dzięki włączeniu problematyki ekologicznej 
w obszar re>eksji teologicznej – w odczuciu papieża coraz bardziej jest tego 
świadomy, co uznać należy za „pozytywny znak obecnych czasów”45.

41 Por. KDK nr 4. Zob. A. Zuberbier, Znaki czasu, w: Słownik teologiczny, Katowice 1998, 
s. 691–692.

42Jan Paweł II, Orędzie…, nr 6.
43 Tenże, Modlitwa niedzielna w Les Combes, 11 lipca 1999 r., „L’Osservatore Romano”, wyd. 

pol., 1999, nr 11, s. 37–38. Por. S. Jaromi, Stworzyciel i przyroda według Jana Pawła II, w: Między 
niebem a ziemią. Ku etyce ekologicznej, red. A. Dyduch-Falniowska, M. Grzegorczyk, Z. Kijas, 
Z. Mirek, Kraków 2000, s. 272.

44 Por. Jan Paweł II, Orędzie…, nr 13.
45 Por. tenże, Sollicitudo rei socialis, nr 26.



260 Ks. Jarosław Babiński

Człowiek wiary musi obudzić w sobie potrzebę rewizji swego stosunku do na-
tury i uwierzyć, że jego osobista przemiana nie pozostaje bez wpływu na zacho-
dzące w świecie procesy. Tak jak grzech ma wymiar społeczny (indywidualnie 
uczynione zło nie pozostaje bez znaczenia dla relacji z innymi osobami i świa-
tem), tak proces przemiany serca i podjęta naprawa mają walor świadectwa oraz 
wymiar dydaktyczny, niepozostający bez wpływu na życie i postępowanie żyją-
cych obok ludzi. Każde, drobne nawet dobro wpływa na przemianę społeczno-
ści i przyczynia się do jej wzrostu. Realizujące się przez nawrócenie umocnienie 
przymierza ze Stwórcą jest źródłem przemiany relacji łączącej człowieka z bliź-
nimi i światem natury46.

Dlatego Jan Paweł II wzywa do odejścia od hedonistyczno-konsumpcyjnego 
stylu życia na rzecz budowania powszechnej, w skali globalnej realizowanej so-
lidarności, skoordynowania wysiłków w jak najsprawiedliwszym zarzadzaniu 
dobrami ziemi i ich dzieleniu47. Drogą ku temu jest edukacja ekologiczna, re-
alizująca się na najróżniejszych płaszczyznach kształtowania ludzkiego myśle-
nia. Pierwszą z nich jest życie rodzinne, następnie szkoła i działania w obrębie 
struktur państwowych i międzynarodowych. Kształtowanie człowieka wraż-
liwego ekologicznie ma się realizować w sferze społecznej przez tworzenie 
i wdrażanie w życie programów ochrony środowiska oraz wspieranie organi-
zacji stawiających sobie jako cel działalności ochronę dóbr naturalnych; w od-
niesieniu do człowieka w tworzeniu programów wychowania uwrażliwiających 
na zagadnienia ekologiczne oraz uczących szacunku do życia, dobra i piękna48.

Jako szczególny wzorzec życia oznaczającego się wrażliwością na kwestię eko-
logiczną w optyce chrześcijańskiej Jan Paweł II stawia osobę świętego Franciszka 
z Asyżu. Jego wstawiennictwu papież powierzył szczególnie sprawy ekologii, czy-
niąc go w 1979 roku patronem ekologii i ochrony środowiska49. Przykładem swe-
go życia, charakteryzującym się prawdziwym i głębokim szacunkiem dla całego 
stworzenia, może inspirować współczesnych chrześcijan do zachwycenia się pięk-
nem otaczającego świata, budowania harmonii i pokoju z całym stworzeniem50.

Podsumowanie

Niewątpliwie pojawianie się przez praktycznie cały okres ponty-katu Jana Pa-
wła II nawiązań do kwestii ekologicznej świadczy o dobrym wyczuciu przez 

46 Por. tenże, Zrównoważony rozwój. Przemówienie do członków Papieskiej Akademii Nauk 
(12.03.1999 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1999, nr 5–6, s. 57.

47 Por. tenże, Orędzie…, nr 13.
48 Por. tenże, Piękno tej ziemi woła o zachowanie jej dla przyszłych pokoleń. Homilia podczas 

Liturgii Słowa (Zamość, 12.06.1999 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1999, nr 8, s. 72; Novo 
millenio inneunte, Warszawa 2001, nr 51.

49 Zob. tenże, Inter Sanctos, w: Z. Świerczek, Ekologia – Kościół i św. Franciszek, Kraków 1990, 
s. 171.

50 Por. tenże, Orędzie…, nr 16; Budowanie pokoju zadaniem wszystkich…, s. 18.



261„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

papieża palących problemów swego czasu. Podejmowane przez niego kwestie 
znalazły swe rozwinięcie w nowej dziedzinie teologii – ekoteologii, której po-
wstanie niewątpliwie w dużej mierze zainspirowane zostało właśnie obecnością 
wątków w zakresu ekologii w nauczaniu papieskim w nowej, bo teologicznej, 
perspektywie.

Jan Paweł II umiejętnie włącza problematykę ekologiczną w przestrzeń ba-
dań teologicznych. Wskazuje na punkty styczne re>eksji inspirowanej Bożym 
Objawieniem z naukami szczegółowymi. Te ostatnie, uzyskując przez to szerszy 
i bogatszy punkt widzenia na kwestie relacji człowieka do świata, pełniej widzą 
stojące przed nimi zadania. Otrzymują też bardziej humanistyczną perspektywę 
oraz pogłębiają teleologiczny aspekt swoich działań i badań. W nauczaniu Ojca 
Świętego jest ona najbardziej ukierunkowana na szacunek do życia i świadomość 
solidarności całego świata stworzonego. Właśnie „szacunek dla życia” i poczucie 
„integralności stworzenia” stanowią warunek harmonijnego i pokojowego roz-
woju ludzkiej cywilizacji w rzeczywistości danego mu przez Boga świata51.

Myślenie proekologiczne jest uwarunkowane obecnością świadomości za-
leżności człowieka od Stwórcy i zadań mu wyznaczonych. Oznacza to koniecz-
ność uświadomienia sobie przez człowieka „zadania” mu świata przez Boga, 
co musi wyrazić się przemianą ludzkiej relacji do świata: z postawy bezwzględ-
nego eksploratora przyrody na bycie jej rozumnym i szlachetnym panem, „stró-
żem”, „zarządcą”; z myślenia w kategoriach niczym nieograniczonego właści-
ciela na świadomość bycia odpowiedzialnym „dzierżawcą”.

Drogą do zahamowania skutków nieodpowiedzialnej, ukierunkowanej 
na zysk i konsumpcję dóbr działalności człowieka jest dowartościowanie oraz 
konsekwentna budowa innych obszarów ludzkiej myśli i aktywności. Integralny 
rozwój cywilizacji i osoby ludzkiej w świecie naznaczonym rozwojem i pano-
waniem techniki domaga się proporcjonalnego rozwoju moralności i etyki oraz 
nadania ludzkiej egzystencji perspektywy transcendencji. Konieczne jest rów-
nież przewartościowanie ludzkiego myślenia o sobie jako „koronie stworzenia”. 
Wyjątkowa rola człowieka w świecie, wynikająca z planu Stwórcy, leży we właś-
ciwej proporcji między sferą ducha a sferą materialną, a dokładnie w uznaniu 
pierwszeństwa etyki nad techniką, pierwiastka duchowego nad światem materii, 
prymatu osoby nad rzeczą.

Jak każdy grzech, który człowiek ma dobrą wolę naprawić, tak i kwestia 
ekologiczna wymaga przyznania się przed samym sobą do nadużyć i podjęcia 
działań mających na celu naprawę bądź zminimalizowanie skutków swoich czy-
nów. W tym – w kategoriach ekologicznych – powinno się przejawiać budzenie 
ekologicznej świadomości. Otwiera się tu więc ogromna przestrzeń aktywności 
dla każdego z ludzi Kościoła, tworzonych przez niego struktur i organizacji 
społecznych, jak i – będącą systematyczną re>eksją nad tymi zagadnieniami – 
ekoteologii.

51 Jan Paweł II, Orędzie…, nr 22



262 Ks. Jarosław Babiński

Literatura

Ablińska E., Człowiek w środowisku przyrodniczym i społecznym, Lublin 2005.
Bartnik Cz. S., Kreacyjny charakter pracy, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne”, t. XXX, 

2(1983), s. 5–16.
Borutka T., Życie społeczno-ekonomiczne, w: T. Borutka, J. Mazur, A. Zwoliński, Kato-

licka nauka społeczna, Częstochowa 1999, s. 246–303.
Dołęga J. M., Podstawy kultury ekologicznej w Polsce i w Europie, w: Chrześcijańska Eu-

ropa. Wykłady wygłoszone w Studium Duchowości europejskiej przy Centrum Kultury 
Katolickiego Stowarzyszenia „Civitas Christiana” w latach 1999–2002, red. S. Urbań-
ski, Warszawa 2003, s. 275–284.

Jan Paweł II, „Nie kradnij” znaczy także nie nadużywaj swojej władzy nad własnoś-
cią. Homilia wygłoszona podczas Mszy św. Odprawionej na lotnisku białostockiego 
aeroklubu (05.06.1991 r.), w: Dokumenty Kościoła Rzymsko-Katolickiego dotyczące 
ekologii, Warszawa 1994, s. 45–54.

Jan Paweł II, Budowanie pokoju zadaniem wszystkich. Przemówienie w Asyżu, 
(09.01.2002), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2002, nr 3, s. 18–19.

Jan Paweł II, Centessimus annus, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 
1996, s. 619–702.

Jan Paweł II, Chwała Trójcy Świętej w Stworzeniu. Przemówienie podczas audiencji ge-
neralnej (26.01.2001 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2000, nr 3, s. 49–50.

Jan Paweł II, Dives in misericordia, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 
1996, 79–143.

Jan Paweł II, Evangelium vitae, w: Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II, Kraków 1996, 
s. 705–838.

Jan Paweł II, Familiaris Consortio, w: Adhortacje apostolskie Ojca Świętego Jana Pawła II, 
Kraków 1996, s. 89–209.

Jan Paweł II, Inter Sanctos, w: Z. Świerczek, Ekologia – Kościół i św. Franciszek, Kraków 
1990, s. 171.

Jan Paweł II, Katecheza „Stworzenie a słuszna autonomia rzeczy stworzonych” 
(02.04.1986 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1986, nr 4, s. 19.

Jan Paweł II, Modlitwa niedzielna w Les Combes (11 lipca 1999 r.), „L’Osservatore Ro-
mano”, wyd. pol., 1999, nr 11, s. 37–38.

Jan Paweł II, Novo millenio inneunte, Warszawa 2001
Jan Paweł II, Orędzie na światowy Dzień Pokoju 1990 r. „Pokój z Bogiem Stwórcą – po-

kój z całym stworzeniem” (08.12.1989 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1989 
nr 12, s. 21–22.

Jan Paweł II, Piękno tej ziemi woła o zachowanie jej dla przyszłych pokoleń. Homilia 
podczas Liturgii Słowa (Zamość, 12.06.1999 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 
1999, nr 8, s. 70–72.

Jan Paweł II, Przemówienie w czasie spotkania czterech pokoleń na stadionie Azteków 
(Meksyk, 25.01.1999), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1999, nr 4, s. 27–29.

Jan Paweł II, Reconciliatio et penitentia, w: Adhortacje apostolskie Ojca Świętego Jana 
Pawła II, Kraków 1996, s. 249–343.

Jan Paweł II, Redemptor Hominis, w: Encykliki Jana Pawła II, Kraków 1999, s. 5–76.
Jan Paweł II, Sollicitudo rei socialis, w: Encykliki Jana Pawła II, Kraków 1999, s. 435–509.



263„Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II

Jan Paweł II, Trzeba zapobiegać katastro&e ekologicznej. Przemówienie podczas Audiencji 
generalnej (14.01.2001 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 2001, nr 4, s. 43–44.

Jan Paweł II, Użytkowanie przestrzeni kosmicznej powinno być zapewnione wszystkim. 
Przemówienie wygłoszone do członków Papieskiej Akademii Nauk na rozpoczęcie 
Tygodnia Studiów (02.10.1984 r.), w: Nauczanie papieskie, VII, 2, 1984 (lipiec–gru-
dzień), Poznań 2002, s. 35–355.

Jan Paweł II, Zrównoważony rozwój. Przemówienie do członków Papieskiej Akademii 
Nauk (12.03.1999 r.), „L’Osservatore Romano”, wyd. pol., 1999, nr 5–6, s. 56–57.

Jaromi S., Stworzyciel i przyroda według Jana Pawła II, w: Między niebem a ziemią. 
Ku etyce ekologicznej, red. A. Dyduch-Falniowska, M. Grzegorczyk, Z. Kijas, Z. Mirek, 
Kraków 2000, s. 270–282.

Jurczyk B., Ekologia – człowiek – Kościół. Antropologiczny wymiar kryzysu ekologicznego 
w ocenie Kościoła, Opole 2002.

Mariański J., Ekospołeczne nauczanie Jana Pawła II, „Społeczeństwo”, 12(2002), nr 3–4, 
s. 365–385.

Skowroński A., „Kwestia ekologiczna” w nauczaniu Jana Pawła II, w: Ochrona środo-
wiska w &lozo&i i teologii, red. J. M. Dołęga, J. W. Czartoszewski, Warszawa 1999, 
s. 284–287.

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Po-
znań 1999.

Szulist J., Człowiek jest drogą Kościoła (RH 14). Wprowadzenie do katolickiej nauki spo-
łecznej, Pelplin 2012.

Wielgus S., Ideowe zagrożenia we współczesnej kulturze europejskiej, w: Chrześcijańska 
Europa. Wykłady wygłoszone w Studium Duchowości europejskiej przy Centrum 
Kultury Katolickiego Stowarzyszenia „Civitas Christiana” w latach 1999–2002, red. 
S. Urbański, Warszawa 2003, s. 93–110.

Zuberbier A., Znaki czasu, w: Słownik teologiczny, Katowice 1998, s. 691–692.

„Qe Environmental Issue” in the teaching of John Paul II

Summary

In his teaching John Paul II repeatedly gives his opinion on themes associated with 
ecology. His teaching largely contributed to the development of a new theological -eld 
of knowledge – eco-theology – that focuses on problems which are an eVect of the 
expansion of the technological civilization, particularly in the light of God’s revelation. 
John Paul II formulates the demand of the necessity to take determined action regarding 
concerns for the preservation of the natural environment. He acknowledges the sources 
of existing con>ict between man and nature, as having its origins in the worldwide 
disproportionate development of society, poverty and the unfair distribution of wealth. 
Here he pays attention to modern reductionism which characterizes the understand-
ing of human nature – expressed in the minimalization of the importance of human 
spirituality and at the same time assuming the unrestricted right of man to control the 



264 Ks. Jarosław Babiński

world. Qese phenomena – characterized as „ecological sin”, must become an active 
concern of the Church in our time. Qus the Pope stipulates not only the awakening 
of environmental awareness but also taking active measures aimed at distancing the 
apparition of ecological catastrophe.

Keywords: ecology, eco-theology, ecological sin, John Paul II, the Environmental 
Issue.



RECENZJE I  OMÓWIENIA





Bp Karol Wojtyła, Ewangelia a sztuka. Rekolekcje dla artystów, 
Instytut Dialogu Międzykulturowego im. Jana Pawła II  

w Krakowie, Fundacja Jana Pawła II, Ośrodek Dokumentacji 
i Studium Ponty-katu w Rzymie, Kraków – Rzym 2011, ss. 72

Na Wielkanoc 1999 roku w oczekiwaniu na przełom tysiącleci Jan Paweł II 
zwrócił się w bardzo osobistej formie do artystów całego świata z przesłaniem 
o nierozerwalnym związku Ewangelii i sztuki. Nikt z czytelników słynnego 
wówczas Listu do Artystów nie spodziewał się, że klucz do właściwej inter-
pretacji tego jakże ważnego tekstu jest głęboko ukryty w archiwum. Dopiero 
kilka lat po śmierci papieża odnaleziono w Archiwum Ośrodka Dokumentacji 
i Studium Ponty-katu Jana Pawła II w Rzymie kilkunastostronicowy maszy-
nopis z tekstem rekolekcji, które biskup Karol Wojtyła wygłosił do artystów 
w dniach 16–18 kwietnia 1962 roku w kościele Świętego Krzyża w Krakowie. 
Tekst w formie książkowej pod tytułem Ewangelia a sztuka. Rekolekcje dla ar-
tystów wydano nakładem Instytutu Dialogu Międzykulturowego im. Jana Pawła II 
w Krakowie oraz Fundacji Jana Pawła II Ośrodek Dokumentacji i Studium Pon-
ty-katu w Rzymie w 2011 roku. Całość składa się z pięciu rozdziałów – nauk 
rekolekcyjnych.

Słowo wstępne napisał kardynał Stanisław Dziwisz – Metropolita Krakow-
ski, osobisty sekretarz biskupa Karola Wojtyły oraz papieża Jana Pawła II. Jako 
osoba najbliższa napisał słowa bardzo osobiste i podyktowane sercem. Auto-
rem wprowadzenia jest Jacek Popiel – historyk, badacz miejsca teatru i sztu-
ki w biogra-i Karola Wojtyły. Nakreślił on w syntetyczny sposób tło i genezę 
tekstu rekolekcji. Podkreślił znaczenie okresu, w którym rozwijał się talent 
aktorski przyszłego biskupa i papieża. Przypomniał szczególne zamiłowanie 
Karola Wojtyły od wczesnych lat młodości do poezji Juliusza Słowackiego, Ada-
ma Mickiewicza, a zwłaszcza Zygmunta Krasińskiego, bez którego Nie-Boskiej 
komedii nie sposób zrozumieć genezy Wojtyłowego widzenia świata sztuki. 
Wspomniał także Juliusza Osterwę oraz Mieczysława Kotlarczyka – mistrzów 
artystycznych, którzy w subtelny sposób asystowali w rodzeniu się wielkiego 
talentu retorskiego.

Dwie pierwsze nauki zostały wygłoszone w Wielki Poniedziałek. Pierwsza 
przed Mszą św. miała tytuł Odkrywać piękno Boga, druga wygłoszona po Eu-
charystii została zatytułowana Stwórca i twórca. W Wielki Wtorek dwie kolej-
ne nauki opatrzono tytułami: Dzieło, które świadczy o nas przed Bogiem oraz 

studia gdańskie
tom xxx



268 Recenzje i omówienia

Wartość i piękno ewangelicznej pokory. Ostatnia, piąta nauka została wygło-
szona w Wielką Środę i nosiła tytuł Religia: miłość, która nadaje sens istnieniu. 
Każda z nich jest odrębną całością i jako taka włącza się w jeden logiczny tok 
rozumowania oparty o przewodnią myśl zaczerpniętą z Nie-Boskiej komedii: 
„Przez ciebie przepływa strumień piękności, ale ty sam nie jesteś pięknością” 
– zdania, o którym sam Wojtyła napisał, że „od tylu lat chodzi za mną z jakąś 
natarczywością”. Specy-ką tej publikacji jest jej korelacja z napisanym prawie 
40 lat później Listem do artystów. Obydwa teksty wzajemnie się dopełnia-
ją i wyjaśniają do tego stopnia, że jeden bez drugiego nie może być w pełni 
zrozumiany. Stanowią niejako klamry, w których zamyka się doświadczenie 
intelektualne Karola Wojtyły jako artysty. Charakterystyczny jest także typowy 
dla Autora sposób prowadzenia wywodu w obrębie jednej nauki lub homilii. 
Kaznodzieja spokojnie i re>eksyjnie prowadzi myśl słuchacza-czytelnika. Wy-
przedza go o krok i pozwala samodzielnie odkrywać drogę. Krąży wokół istoty 
tematu i ujawnia kolejne wskazówki niczym drogowskazy, aby na samym końcu 
postawić słuchacza twarzą w twarz z pytaniem bądź problemem domagającym 
się jasnej i osobistej odpowiedzi.

W pierwszej nauce Odkrywać piękno Boga Karol Wojtyła w sposób prosty 
wyjaśnia związki, jakie zachodzą między Ewangelią a sztuką. Istotą Ewangelii 
jest Bóg, który jest dobrem absolutnym, istotą sztuki – piękno. Stosując zało-
żenia -lozo-i platońskiej, utożsamia te dwie uniwersalne cechy bytu. Piękno 
rozsiane w świecie stworzonym oraz w dziełach ludzkich jest czymś atrakcyj-
nym, pociągającym i zachwycającym. „Wtedy, kiedy człowiek spotyka się z pięk-
nem, wtedy to piękno wskazuje mu na jakieś dobro i sprawia, że to dobro staje 
się dla człowieka atrakcyjne”. Stąd celem twórczości artystycznej jest tworzyć 
to, co piękne, aby ułatwić ludziom odkrywanie dobra i pociągać ich ku dobru. 
Historia dziejów kultury świadczy o tym, że chrześcijaństwo było źródłem na-
tchnienia i artyści wszystkich epok inspirowali się w swojej twórczości Ewange-
lią. Znajdowali w niej bowiem piękno. Po takiej analizie Wojtyła przenosi punkt 
ciężkości rozważań rekolekcyjnych na płaszczyznę człowieczeństwa artysty. Sta-
wia tezę, że Bóg objawiający się w Ewangelii nie jest jedynie dawcą natchnienia 
i twórczości, ale przede wszystkim największego daru, jakim jest człowieczeń-
stwo. W tym momencie następuje kluczowy moment nauki: pytanie o realizację 
pierwszego przykazania dekalogu: „Nie będziesz miał bogów cudzych przede 
mną”. Co ubóstwia artysta: dzieło swoich rąk, siebie samego czy też Boga? Z tym 
pytaniem rekolekcjonista zostawił słuchaczy na czas przeżywania Mszy świętej.

Zwornikiem między pierwszą a drugą nauką uczynił Wojtyła zacytowane 
już wyżej zdanie z Nie-Boskiej komedii: „Przez ciebie przepływa strumień pięk-
ności, ale ty sam nie jesteś pięknością”. Każdy człowiek, a szczególnie artysta, 
uświadamia sobie, że przepływa przez niego „strumień piękności”. To wielkie 
wyróżnienie wynikające z talentu, ale też zobowiązanie do odpłacenia całym 
swoim życiem za dar. W naturze twórczości jest zawarte szukanie coraz to do-
skonalszych form wyrazu w tworzeniu dzieł oryginalnych. Z drugiej strony 



269Recenzje i omówienia

twórczości towarzyszy odpowiedzialność i obowiązek służenia talentem do-
bru wspólnemu. Wojtyła, wspominając Brata Alberta, który porzucił sztukę, 
aby poświęcić się służbie biedakom, zostawia słuchaczy z niedopowiedzeniem: 
Dlaczego człowiek obdarzony tak wielkim talentem porzuca drogę rozwoju 
artystycznego? Czyżby czuł, że na drodze twórczości artystycznej zagraża mu 
„nie-bycie pięknością”? Największym talentem jest zawsze człowieczeństwo. 
„Bóg nie będzie nas sądził za nasze dzieła. Będzie nas sądził z naszego człowie-
czeństwa”. Stąd wynika konieczność prowadzenia życia wewnętrznego i pracy 
nad sobą. Pytanie kluczowe tej części rekolekcji brzmi: „Czy moja twórczość, 
dzieła twórczości, dzieła sztuki – czy to wszystko nie przeszkadza w tworzeniu 
mojego własnego człowieczeństwa?”.

W trzeciej nauce rekolekcyjnej zatytułowanej Dzieło, które świadczy o nas 
przed Bogiem Karol Wojtyła podejmuje temat oceny samego siebie, swojej twór-
czości i życia. Czyni to z perspektywy Boga, dla którego jedynym probierzem 
jest osobowość człowieka. Trudne słowa, że „wobec sądu Boga nie zastąpią czło-
wieka – nawet największego artysty – żadne jego dzieła” mają prawo poruszyć 
sumienia nie tylko artystów, gdyż twórcą jest każdy. Temat sumienia jest jednym 
z ulubionych tematów etycznych Karola Wojtyły. Sumienie nazywa on narzę-
dziem, za pomocą którego człowiek jako artysta w tworzywie swojego wnętrza 
kształtuje osobowość. Tym tworzywem jest rozum, wola, uczucia. Z pomocą 
w tej twórczości przychodzi Ewangelia, która stawia przed człowiekiem zadanie 
do wypełnienia. Ideał i służba zawarte w Ewangelii są dwoma czynnikami po-
rządkującymi życie wewnętrzne człowieka. Stąd też krótkie streszczenie nauki 
ewangelicznej, którą Wojtyła postrzega dwubiegunowo: Dekalog jako program 
życiowy minimum oraz Błogosławieństwa jako program życiowy maksimum. 
Człowiek między tymi biegunami ma odszukać samodzielnie imperatyw we-
wnętrzny wzrastania ku ideałowi. Punktem kulminacyjnym tej nauki jest py-
tanie o dysproporcje między bardzo rozwiniętym sumieniem artystycznym, 
przy jednoczesnym braku sumienia moralnego. W ten sposób w tok rozważań 
wchodzi temat grzechu, jako nieodłączny każdym rekolekcjom.

Czwarty temat poruszany przez Rekolekcjonistę to Wartość i piękno ewan-
gelicznej pokory. Rozważanie rozpoczyna się od stwierdzenia, że każdy grzech 
rani Boga. Wojtyła skupia się jednak nie na grzechach lub wadach codzien-
nych, ale poddaje bardziej szczegółowej analizie grzechy, które uderzają w samą 
istotę twórczej natury człowieka. Są nimi lenistwo i zazdrość. Interesująca jest 
de-nicja zazdrości, jaką podaje Biskup w formie pytań retorycznych: „Dlacze-
go mi przeszkadza to, że ktoś inny ma sukcesy? Dlaczego widzę w tym moje 
zło? Traktuję cudze dobro jak moje zło?”. Doświadczenie grzechu domaga się 
przebaczenia. Dlatego też ukazuje piękno i wartość pokory jako cnoty umożli-
wiające przyjęcie daru rozgrzeszenia. Twórcy, którzy są doceniani i wyróżniani 
w związku ze swoimi osiągnięciami, mają zazwyczaj trudność z przyjęciem po-
stawy pokory i skruchy. Ukazanie wzoru uniżenia w osobie Jezusa Chrystusa 
jest niezwykle pomocne w przezwyciężeniu w sobie oporu przed sakramentem 



270 Recenzje i omówienia

pojednania. Każdy twórca doskonale rozumie, co to znaczy tworzyć, budować, 
stąd biskup Wojtyła, przekonując do spowiedzi, tłumaczy, że odpuszczenie 
grzechów ma w sobie coś z rekonstrukcji, odbudowuje ono i odtwarza znisz-
czone człowieczeństwo.

W ostatnim dniu rekolekcji, w Wielką Środę, biskup Karol Wojtyła wygło-
sił już tylko jedną naukę rekolekcyjną, którą zatytułował Religia: miłość, która 
nadaje sens istnieniu. Rekolekcjonista wyszedł od faktu, że życie każdego czło-
wieka rozgrywa się w doświadczeniu różnych sprzecznych dążeń. Obecność 
zjawiska religii w świecie przypomina człowiekowi o konieczności podejmo-
wania decyzji związanych z obecnością Boga: przyjąć Boga lub odrzucić Boga. 
Wybieranie nie jest przypisane jedynie człowiekowi. Pierwszym, który może 
przyjąć lub odrzucić, jest Bóg. Stąd tak wielka wartość religii chrześcijańskiej, 
która głosi wiarę w Boga, który nie tylko przyjmuje człowieka, ale nawet wy-
chodzi i go szuka. Co więcej, Bóg pisze po krzywych liniach ludzkiego życia 
prosto, to znaczy z różnych zawiłości życia wyprowadza dobro. Rozważanie 
to prowadzi do wniosku, że religia jest dobrym planem Boga dla każdego czło-
wieka. Odkrycie tej wartości dokonuje się poprzez modlitwę. Wojtyła dotyka 
tu ciekawego wątku kosmicznego charakteru modlitwy. Stwierdza, że cała na-
tura modli się, ale jest to modlitwa „niesformułowana”. Dopiero harmonijny 
kontakt człowieka zarówno z Bogiem jak i z przyrodą, a także z dziełami rąk 
ludzkich pozwala tę modlitwę „sformułować” i wyrazić. Myśl ta ma ogromne 
znaczenie dla twórczości artystycznej i natchnienia, z jakiego się rodzi. Twór-
czość bowiem jest naśladownictwem Boga i ma w sobie wiele z kontemplacji 
stworzonego świata. Dlatego tak ważne jest, aby artysta potra-ł się modlić 
i aby relacja ta nie była tylko jednokierunkowa, ale polegała przede wszystkim 
na wsłuchiwaniu się w to, co mówi Bóg.

Publikacja Ewangelia a sztuka. Rekolekcje dla artystów jest pozycją wciąż 
aktualną w swym przekazie, choć jej słowa wygłoszone zostały przed prawie 
pięćdziesięciu laty. Sam tytuł nie pozostawia wątpliwości, kto jest jej głównym 
adresatem. Należy mieć nadzieję, że zatrzymają się na tych słowach liczni ma-
larze, rzeźbiarze, architekci, muzycy i kompozytorzy, aktorzy, literaci i poeci, 
słowem twórcy, którzy chcą w swoich dziełach zapisywać nie tylko sprawność 
twórczą i warsztatowe umiejętności, ale nade wszystko całą swoją osobowość. 
Polecać należy te rekolekcyjne rozważania wszystkim, którzy w dalszym ciągu, 
mimo upływu lat, przeżywają żywą więź duchową z błogosławionym Janem 
Pawłem II i przywodzą na myśl liczne i niezapomniane spotkania. W Liście 
do Artystów papież pisał, że „zadaniem każdego człowieka jest być twórcą włas-
nego życia: człowiek ma uczynić z niego arcydzieło sztuki”. Z pewnością forma 
przekazu rekolekcyjnego daje możliwość konfrontacji treści z własnym życiem. 
Wreszcie wskazane byłoby, aby do publikacji tej dotarli biografowie i badacze 
nauczania Jana Pawła II. Jest to cenna pozycja ponieważ wyjaśnia genezę zain-
teresowań papieża oraz potwierdza ich ciągłość, świadczy o nieustannym dia-
logu ze światem kultury, ujawnia duszpasterski język Ojca Świętego, wreszcie 



271Recenzje i omówienia

stanowi współczesną translację Ewangelii. Teksty Rekolekcji dla artystów i Listu 
do artystów świadczą o wierności niespełnionemu powołaniu do bycia aktorem. 
Wypełnił je w inny sposób. Spłacał dług za talent, który nie został zrealizowany 
na deskach teatru, ale jeszcze pełniej na ołtarzach świata. Kardynał Stanisław 
Dziwisz wyraził to trafnie w słowie wstępnym: „Pozostał aktorem, poetą i twór-
cą, będąc księdzem, biskupem i papieżem”. Jedyną chyba niedoskonałością tych 
rekolekcji jest to, że można je jedynie przeczytać. Niestety nie uda się już usły-
szeć tych słów w żywej aktorskiej interpretacji ich Autora.

Paweł Bijak

Wydział Nauk Społecznych
Wyższej Szkoły Pedagogicznej TWP
Warszawa





Lucjan Balter SAC, Eschatologia współczesna 
dla duszpasterzy i katechetów, Wydawnictwo Homo Dei, 

Kraków 2010, ss. 342.

W nocy 16 lutego 2010 roku w Ołtarzewie zmarł nagle jeden z najwybitniej-
szych polskich teologów i specjalistów z zakresu eschatologii, eklezjologii, ma-
riologii i józefologii – ks. prof. Lucjan Napoleon Balter. Postać „z pogranicza 
epok, łącząca tradycję ze współczesną awangardą, wiarę z rozumem, teologię 
z szeroko pojętą humanistyką, teorię z praktyką – mój Mistrz i Promotor – nes-
tor polskiej teologii i kultury (prodziekan Wydziału Teologicznego Uniwersyte-
tu Kardynała Stefana Wyszyńskiego; przez długie lata odpowiedzialny za studia 
zaoczne z teologii; profesor zwyczajny, kierownik sekcji dogmatycznej i katedry 
teologii pozytywnej; redaktor polskiej edycji »Communio«; autor wielu arty-
kułów z teologii. Zawdzięczamy mu również wiele tłumaczeń na język polski 
z różnych języków)”1.

Ks. Lucjan Balter nie doczekał wydania swojej najnowszej książki, będą-
cej zwieńczeniem jego życiowych poszukiwań intelektualnych – Eschatolo-
gia współczesna dla duszpasterzy i katechetów. W trakcie lektury tej niezwy-
kłej pozycji nasuwa się skojarzenie, że to swoiste wypełnienie „testamentu” 
ks. prof. Wincentego Granata (1900–1979), który tuż przed śmiercią zobo-
wiązał ks. Lucjana Baltera do przepracowania opublikowanej przez ks. Gra-
nata w latach 1972–1974 dwutomowej „Dogmatyki” („Ku człowiekowi i Bogu 
w Chrystusie”) i „wydania jej pod dwoma nazwiskami: W. Granat i L. Balter” 
(s. 75). Co więcej, być może „Eschatologia współczesna dla duszpasterzy i ka-
techetów” jest własnym testamentem, pozostawionym tym, którzy poszuku-
ją nowego spojrzenia na sprawę śmierci, sądu i przebywania twarzą w twarz 
z Trójjedynym Bogiem.

Na wstępie trzeba powiedzieć, że ks. Lucjan Balter często wspomina, że jego 
„przygoda z eschatologią” rozpoczęła się dawno, a jej początek wiąże z wykła-
dem semestralnym prowadzonym przez ks. Granata, podczas którego ośmielił 
się nie zgodzić z niektórymi tezami (s. 71–72). W prezentowanej książce Autor 
nie szczędzi więc licznych dygresji dotyczących swojej fascynacji eschatologią, 
które z kolei ściśle łączą się z ważniejszymi wydarzeniami z życia polskiej nauki 

1 W. Cichosz, Świętość jest w zasięgu ręki. Ks. prof. Lucjan Napoleon Balter (1936–2010) – 
nestor polskiej teologii i kultury, Międzynarodowy Przegląd Teologiczny „Communio”, red. P. Gó-
ralczyk, 2010, nr 3–4, s. 292–305. Numer w całości został poświęcony księdzu prof. Lucjanowi 
Balterowi SAC, kapłanowi i teologowi.

studia gdańskie
tom xxx



274 Recenzje i omówienia

o rzeczach ostatecznych (sympozjum „Teologia kultu Miłosierdzia Bożego” – 
1968, sesja robocza dogmatyków w Opolu – 1978).

Publikację otwiera obszerne wprowadzenie (s. 5–39), po którym nastę-
puje pięć rozdziałów. Pierwszy z nich, zatytułowany „Eschatologiczna burza 
i jej wyciszenie”, opisuje czasy przełomu w teologii, celnie przyrównane i obra-
zowo przedstawione na przykładzie dynamicznego zjawiska przyrodniczego 
(s. 41–94). Kolejny rozdział nosi tytuł „Kres dziejów świata i doczesnej wę-
drówki człowieka” (s. 95–153), następujący po nim rozdział trzeci zostaje 
poświęcony udziałowi chrześcijanina w misterium paschalnym Chrystusa 
(s. 155–214) i skupia się wokół związku śmierci z grzechem oraz przejściem 
do nowego życia, zaś rozdział czwarty (s. 215–274) podejmuje problem ludzkiej 
obecności we wspólnocie świętych. Rozdział piąty (s. 275–327), zatytułowany 
„Utrwalenie owoców burzy eschatologicznej w posoborowej liturgii Kościo-
ła rzymskokatolickiego”, ukazuje owoce burzy eschatologicznej, eschatologię 
indywidualną i społeczną w liturgii. Omawianą pozycję wieńczy zakończenie 
(s. 329–336) i nota bibliogra-czna (s. 337–340). Już teraz trzeba powiedzieć, 
że książkę czyta się z dużym zainteresowaniem.

Eschatologia współczesna dla duszpasterzy i katechetów została napisana 
językiem barwnym, dynamicznym, a jej zasadnicza treść jest okraszana wy-
darzeniami z życia samego Autora, niekiedy zabawnymi (s. 71–72), w innych 
miejscach wstrząsającymi (s. 137, 139). Wiodące zagadnienia ks. L. Balter uzu-
pełnia licznymi dygresjami, które jednak nie wytrącają czytelnika z toku roz-
ważań, a wręcz pozwalają na nabranie oddechu przed wgłębianiem się w treść 
publikacji podejmującej jedno z niełatwych przecież zagadnień eschatologii – 
problem nurtujący człowieka od zarania dziejów, jakim jest śmierć i związany 
z nią sąd oraz zbawienie lub wieczne potępienie. Liczne dygresje, często z dużą 
dozą humoru (jak choćby wątek o zapracowanych świętych, którzy przebywając 
w niebie, wciąż komuś spieszą z pomocą – s. 184–186, 315, czyprzestroga przed 
śpiewaniem pieśni wielkanocnej „Wesoły nam dzień dziś nastał” na rozpoczęcie 
Mszy pogrzebowej – s. 298), porównania (np. skoki narciarskie i przyrównanie 
wyjścia z progu do momentu śmierci – s. 195), kazania (ks. St. Wierzbica – 
s. 201–204) i niekiedy wręcz porażające w swej prostocie wnioski (ponieważ 
nie ma relikwii Matki Bożej, to znaczy, że została wzięta z ciałem do nieba, 
bo „gdyby bowiem choćby jedna tylko Jej kosteczka została, Kościół miałby 
niesłychaną i jedyną w swoim rodzaju Relikwię, najcenniejszą ze wszystkich 
posiadanych” – s. 214).

We wstępnych rozważaniach Autora znaczące miejsce zajmuje rola Maryi, 
Matki Chrystusa, w zbawieniu człowieka. Co więcej, ks. L. Balter rozpoczyna 
swoją książkę od przywołania problematyki XXII Międzynarodowego Kon-
gresu Mariologiczno-Maryjnego, który miał miejsce w 2008 roku w Lourdes, 
w 150. rocznicę objawień. Autor, podsumowując swoje rozważania w tym za-
kresie, stwierdza: „Sługa Maryi nigdy nie zginie – na tym świecie i w wieczno-
ści, gdyż Maryja wyjdzie mu kiedyś na spotkanie i zaprowadzi do Domu Ojca 



275Recenzje i omówienia

Niebieskiego, aby cieszył się szczęściem wiecznym i królował po wsze czasy – 
w niebie” (s. 39). Ksiądz Profesor zauważa też, że oddolna pobożność maryjna 
domagała się ogłoszenia dogmatu o Wszechpośrednictwie Najświętszej Maryi 
Panny (s. 53). Wśród osób, które aktywnie zaangażowały się w analizę proble-
mu wkładu Maryi w dzieło Odkupienia, należy wymienić prymasa Belgii kard. 
D. J. Merciera, J. Lebona (autora tekstów mszalnych i brewiarzowych na prze-
widywane święto Maryi Wszechpośredniczki Łask), C. Dillenschnidera czy też 
H. M. Köstera, który stwierdza, że skoro Maryja „przyjęła w imieniu całej ludzko-
ści zbawcze dzieło Jezusa, to może nim szafować i być Pośredniczką łask” (s. 57).

Po zapewnieniu o poczuciu „maryjnego bezpieczeństwa”, czytelnik wkracza 
do barwnej opowieści o dniach przełomu w teologii, które Autor określa mia-
nem „burzy eschatologicznej”. Należy podkreślić, że po okresie bujnej twórczo-
ści teologicznej w XVI i części XVII w. w sferze zagadnień eschatologicznych 
nastąpił niemal całkowity zastój do lat 20. XIX wieku – choć część teologów 
katolickich za moment przełomu przyjmuje ukazanie się Zur $eologie des To-
des Karla Rahnera w 1951 roku (s. 44). Jako impuls wywołania „burzy escha-
tologicznej” Autor wskazuje zamieszanie wokół prawdy o Wniebowzięciu Naj-
świętszej Maryi Panny i pytania o to, „czy Maryja była wolna od samego tylko 
grzechu pierworodnego, czy też także od (…) skutków tego grzechu” (s. 47–48). 
Jak zauważa ks. Balter, kwestia wniebowzięcia skupia „jak w soczewce podsta-
wowe kwestie dotyczące celu i kresu życia ludzkiego na ziemi, zwłaszcza takie 
jak: śmierć cielesna, sąd, zmartwychwstanie, życie wieczne w niebie”, bowiem 
„o ile Chrystus jest Bogiem, który przyjął ludzką naturę dla zbawienia człowieka 
i nawet umierając, nie przestał być Bogiem, to Maryja była i pozostanie, także 
jako uwielbiona w niebie, człowiekiem i tylko człowiekiem” (s. 59). Wyjątko-
wości Maryi nie określił jasno ani papież Pius IX, ani wiek później Pius XII, 
co zdecydowanie sprzyjało rozwojowi „eschatologicznej burzy”. Autor kwestię 
tę rozpatruje zarówno w perspektywie biblijnej, jak i poprzez nauczanie So-
boru Trydenckiego oraz papieży (Sykstusa IV, Piusa IX) i analizę apokryfów 
(s. 60–70). Nie pomija też argumentów zarysowujących się w kręgu samych 
teologów dwóch obozów (s. 63): zwolenników śmierci Maryi (mortalistów) i jej 
przeciwników (immortalistów).

W opisywanym przebiegu „ burzy eschatologicznej” ks. Lucjan Balter wska-
zuje na zasadniczy jej problem, którym jest tzw. stan pośredni, czyli sytuacja 
„człowieka zmarłego, znajdującego się między osobistym sądem szczegółowym, 
odbywającym się w śmierci lub tuż po śmierci cielesnej nad duszą odłączają-
cą się od ciała, a sądem ostatecznym, który miałby się odbyć wraz z paruzją 
Chrystusa” (s. 70), który, jak stwierdzi w dalszej części swych rozważań: „wciąż 
przychodzi, a Jego paruzja trwa jeśli nie od momentu Jego zmartwychwsta-
nia, to z pewnością od chwili zesłania przez Niego Ducha Świętego na świat” 
(s. 201). Ten wątek analizowany jest w pracy dość szczegółowo, gdy Autor po-
dejmuje próbę wyjaśnienia, jak należałoby rozumieć eschatologię indywidu-
alną i powszechną. Swoje przemyślenia (z często pojawiającymi się znakami 



276 Recenzje i omówienia

zapytania) opiera na licznych fragmentach Nowego Testamentu, przywołuje też 
elementy tradycji żydowskiej, a nawet muzułmańskiej dotyczące sądu szcze-
gółowego i ostatecznego. Interesujące dla czytelnika (i chyba optymistyczne 
w swej wymowie) jest stwierdzenie, że człowiekowi wystarczy jeden sąd „szcze-
gółowy (indywidualny) i ostateczny zarazem, który decyduje raz na zawsze 
o całej wieczności danego człowieka” (s. 84). Nowe, współczesne spojrzenie 
eschatologiczne (np. ks. J. Zaremba) wiąże zmartwychwstanie człowieka właś-
nie „w śmierci”, a nie przy „końcu czasów” (s. 88). Te dwa wątki, dotyczące es-
chatologii indywidualnej i społecznej, stanowią istotę analiz drugiego rozdzia-
łu, w którym Autor, wykazując się obszerną wiedzą historyczną i teologiczną, 
prowadzi czytelnika przez liczne wyobrażenia końca dziejów – od starożytności 
po czasy współczesne. Duże wrażenie sprawia przypuszczenie, że tak naprawdę 
świat kończy się w każdej chwili, gdy umiera człowiek. „Pomiędzy tzw. końcem 
(tego) świata a -zyczną śmiercią konkretnego człowieka istnieje bardzo ścisła 
więź, a nawet tożsamość rozumiana w ten sposób, że suma śmierci ludzkich 
tworzy jeden wielki, sięgający początków życia ludzkiego na ziemi i trwający 
wciąż na wieki i pokolenia koniec świata” (s. 122, 181).

Dla tych, którzy obawiają się obwieszczanego tak często obecnie w mass me-
diach końca świata, optymistyczna wydaje się konkluzja – oparta na interpretacji 
słów Ewangelii św. Marka: „Lecz najpierw musi być głoszona Ewangelia wszyst-
kim narodom” (Mk 13, 10) i biorąca pod uwagę fakt, że na ziemi (a być może 
i w kosmosie, który ponadto nie ginie, ale nieustannie się rozrasta – s. 118) istnieje 
wiele narodów, które dotychczas nie miały możliwości zapoznania się ze Słowem 
Boga (s. 107) – wydarzenie to nie nastąpi zbyt szybko. Gwoli naukowej rzetelno-
ści Autor analizuje też inne przesłanki niezbędne do dokonania się końca cza-
sów: zjawienie się antychrysta, odstępstwo od wiary, powtórne przyjście Eliasza, 
nawrócenie narodu izraelskiego (s. 108–113) i stwierdza, że wymienione znaki 
„końca świata” urzeczywistniają się nieustannie (s. 111). Zagadnienie to powraca 
też w podsumowaniu książki, gdy Ks. Profesor przywołuje drugi tom dzieła H. de 
Lubaca La postérité spirituelle de Joachim de Flore (Paris–Namur 1981).

Problem śmierci, którą zajmują się obecnie różne „dyscypliny wiedzy: psycho-
logia, socjologia, medycyna, biologia, prawo, -lozo-a i teologia” (s. 125) i związa-
ny z nim lęk przed osądzeniem oraz poczucie unicestwienia Autor próbuje prze-
analizować, przywołując poglądy badaczy zajmujących się tym zagadnieniem: V. 
Melchiore’a, P.-J. Landsberga, a także św. Augustyna oraz -lozofów starożytnych. 
Nie pomija również możliwości określenia, czym jest śmierć w perspektywie 
nauk szczegółowych i -lozo-i, opisuje też własne (wileńskie i późniejsze – już 
z czasów kapłańskich), niekiedy wstrząsające doznania związane z widokiem 
osób zmarłych. Przywołując poglądy licznych -lozofów, poddaje rozważaniom 
kwestie dotyczące ciała i duszy człowieka, jej nieśmiertelności, jedności duszy 
i ciała oraz tego, co dzieje się z nimi w chwili śmierci. Autor wyraźnie uwypu-
kla w tym miejscu przekonanie, że „bez wielkiego daru Boga, jakim jest zmar-
twychwstanie, nie da się mówić o prawdziwym życiu wiecznym” (s. 145). Nie 



277Recenzje i omówienia

można przejść obojętnie wobec stwierdzenia ks. L. Baltera, że samo określenie 
„nieśmiertelność duszy” wywodzi się z Rewolucji Francuskiej, okresu oświece-
nia i czerpiącej z tych źródeł – zdaniem Autora – współczesnej demokracji, gdy 
tymczasem: „We wszystkich wyznaniach (symbolach) wiary mówimy od zarania 
dziejów Kościoła i chrześcijaństwa: wierzę w ciała zmartwychwstanie albo wierzę 
w zmartwychwstanie umarłych” (s. 147). W tym miejscu trzeba zaznaczyć, że Au-
tor niezwykle krytycznie ocenia wspomniane powyżej poglądy historyczne, ale 
i współczesną demokrację, która wyraźnie odmiennie traktuje człowieka zdro-
wego i chorego, przestępcę i człowieka uczciwego, który broniąc własnego życia 
i mienia jest za tę obronę karany, podczas gdy przestępca pozostaje na wolności: 
„Co za ironia! Co za kpiny z człowieka, jego życia i godności! W tak rozumianej 
i tak realizowanej »demokracji« zwycięży zawsze silniejszy, a dokładniej: bogatszy. 
Przeciętny człowiek, zwłaszcza biedny, nie ma tu po prostu prawa głosu, gdyby 
bowiem nawet mówił, nikt go nie posłucha, bo zagłuszy go silniejszy” (s. 146) – 
jakże to druzgocące i, niestety, prawdziwe słowa. Tym bardziej wymowne jest cy-
towane przez Autora stwierdzenie L. Feuerbacha: „Bóg jest nieśmiertelny, w tym 
zaś, co nieśmiertelne, jest tylko to, co nieśmiertelne. Jesteś w Bogu, a więc sam 
jesteś nieśmiertelny…” (s. 153).

W tym kontekście niezbędne staje się teologiczne, „oparte na Objawieniu 
Bożym, spojrzenie na (…) tajemnicę ludzkiej egzystencji” (s. 156). Cielesna 
śmierć człowieka bezpośrednio wynika z grzechu i jedynie Wszechmogący 
i miłosierny Zbawca może przywrócić mu zbawienie, gdyż jak mówi św. Pa-
weł: „zapłatą za grzech jest śmierć, a łaska przez Boga dana to życie wieczne 
w Chrystusie Jezusie, Panu naszym” (Rz 6, 23). Związek śmierci z grzechem 
oraz śmierć jako przejście do nowego życia, których istotą jest sam Chrystus 
(przez którego „rozjaśnia się zagadka cierpienia i śmierci, która przygniata nas 
poza Jego Ewangelią” – KDK 22), to dwa zasadnicze tematy, które Autor (przy-
wołując Magisterium Kościoła) podejmuje w dalszych swoich rozważaniach. 
Teologia ułatwia wyjaśnienie tajemnicy ludzkiej śmierci. Ksiądz Profesor przy-
wołuje w tym celu scenę występku Adama i Ewy, w wyniku którego Bóg zabra-
nia człowiekowi dostępu do rajskiego ogrodu i usytuowanego w samym jego 
centrum drzewa życia. Podkreśla jednocześnie, że „to nie owoce drzewa życia 
były zakazane, ale jedynie »owoc drzewa poznania dobra i zła«”, tymczasem 
grzech „spowodował odcięcie człowieka od źródła życia” (s. 161). Tak zatem, 
zgodnie z tym, co mówi św. Jan, śmierć i grzech łączy znak równości – zgodnie 
z Objawieniem Bożym cielesna śmierć człowieka jest skutkiem i odtworzeniem 
śmierci grzechowej, którą Chrystus pokonał swoją śmiercią na krzyżu. Jeśli 
człowiek „nie ma w sobie życia Bożego, jest już tutaj, na ziemi, człowiekiem 
umarłym, nieboszczykiem” (s. 165). Dążenie do zaspokajania potrzeb ducha 
(a nie ciała) zapewnia prawdziwe życie wieczne już na ziemi (s. 176) i jest pod-
stawą wskrzeszenia w dniu ostatecznym (s. 181), bowiem „kto słucha słowa 
mego i wierzy w Tego, który Mnie posłał, ma życie wieczne i nie idzie na sąd, 
lecz ze śmierci przeszedł do życia” (J 5, 24).



278 Recenzje i omówienia

W prowadzonych rozważaniach niezwykle jasno łączą się dwa elementy 
ludzkiej egzystencji: „teraz” i „godzina śmierci”, które zachęcają do „wzrastania 
w łasce i poznaniu Jezusa” (s. 191), gdyż „jest to jedyna droga wiodąca z życia 
(doczesnego) do pełni życia w Bogu” (s. 192). Jak twierdzą teolodzy, Bóg w swo-
im Objawieniu obiecał człowiekowi „wzrost łaski, czyli przyjaźni z Bogiem, ży-
cie wieczne (w niebie) oraz wzrost szczęścia wiecznego” (s. 193). Na tę nagrodę 
człowiek musi sobie „zasłużyć” poprzez przebywanie w stanie łaski uświęcającej 
i życie doczesne (te aspekty kończy -zyczna śmierć człowieka). Śmierć sprawia, 
że człowiek uwolniony od nieustannego podążania za sprawami ziemskimi jest 
zmuszony stanąć twarzą w twarz z Bogiem. Ten moment rozważań przywołuje 
myśl o niebie i piekle, które Autor (cytując L. Borosa) opisuje następująco: „Gdy 
człowiek w śmierci opowie się przeciw Chrystusowi, nie zmienia to miłości 
Chrystusa (…). Ale miłość ta będzie owego człowieka wiecznie palić, jako ko-
goś, kto ją wiecznie przeżywa jako coś bardzo bliskiego i pomimo to odtrąca 
(i to jest wówczas piekło). Gdy natomiast opowiada się za Chrystusem [jak pi-
sze Boros: „choć raz (…) stanąć przed Bogiem i opowiedzieć się za Nim całą 
swoją istotą” – s. 208], to ta sama miłość Chrystusa staje się dla niego wiecznym 
światłem i ostatecznym spełnieniem w bezgranicznym szczęściu, wieczną ak-
ceptacją bliskości Boga (i to jest wówczas niebo)”. I natychmiast dopowiada: 
„Tak oto decyzja w chwili śmierci jest jednocześnie samym sądem” (s. 198). 
Poruszające są słowa Autora, gdy mówiąc o sądzie ostatecznym uzasadnia, 
że żadna z Osób Boskich tak naprawdę nie chce osądzać człowieka (s. 204), 
i że to sam człowiek – poprzez własne sumienie, swoją wolność ściśle związa-
ną z odpowiedzialnością (s. 205) – jest najsurowszym sędzią swego ziemskiego 
bytu. Wydaje się, że szczególnie jedno spostrzeżenie Ks. Profesora wynikające 
z omawianych w tej części książki treści warto wziąć sobie do serca. Autor uwa-
ża mianowicie, że każdy człowiek ma jakąś misję, jakieś zadanie do spełnienia 
(s. 211), co potwierdzają chociażby żywoty świętych, a nade wszystko Maryi, 
której czułej opieki wzywamy w przeróżnych życiowych sytuacjach, a zwłaszcza 
szczególnego Jej wstawiennictwa w godzinie śmierci.

Śmierć nie stanowi kresu, gdyż po ziemskiej pielgrzymce ludzie „dokonaw-
szy żywota, poddają się oczyszczeniu, jeszcze inni zażywają chwały” (KK 49). 
Owo oczyszczenie, jak podaje Magisterium, ma miejsce w czyśćcu, który tra-
dycyjna nauka Kościoła postrzegała jako skrócone w czasie piekło, podczas gdy 
obecnie czyściec rozumiany jest (zgodnie z nauczaniem samego Jezusa) jako 
przedsionek nieba, Świętego Miasta Jeruzalem (s. 217). Czyściec to zatem 
„spotkanie z Chrystusem, znalezienie się w zasięgu Jego miłującego spojrzenia” 
(s. 219; L. Boros), w którym „wszyscy będziemy mistykami” (s. 218; Y. Congar). 
Jednak ks. Lucjan Balter uważa, że takie spojrzenie jest zbyt jednowymiarowe, 
nie uwzględnia bowiem „rozlicznych ewentualnych powiązań danego konkret-
nego człowieka ze światem osób i rzeczy” (s. 219). Próbując wyjaśnić, czym jest 
czyściec, Autor kolejny już raz sięga do niezwykle prostych porównań z ludzkie-
go życia – tym razem między innymi do przyjęcia, na które zaproszeni goście 



279Recenzje i omówienia

odpowiednio się przygotowują, a wchodząc do pomieszczenia jeszcze dokonują 
w stojącym w przedsionku lustrze (przyrównanym do Jezusa) ostatniej oceny 
swego wyglądu: jeśli wymaga on poprawy, to goście zatrzymują się, dokonując 
niezbędnych poprawek tak, by już na salę (niebo) wejść bez skazy. Sam człowiek 
dokonuje ostatecznej oceny swego wyglądu (sumienie) i decyduje, czy jest god-
ny, by wejść na ucztę. Aby umożliwić czytelnikowi dokładniejsze wyobrażenie 
czyśćca, Autor sięga też do świadectwa świętych. W tym celu przywołuje Ręko-
pis z czyśćca autorstwa s. Marii od Krzyża, która opisuje swoje rozmowy z s. Ma-
rią Gabrielą, ukazującą się jej przez 16 lat i opisującą obraz czyśćca (s. 223). 
Pobyt w czyśćcu to nie tylko bezczynne oczekiwanie na Wieczne Szczęście, 
ale też pomoc ludziom żyjącym jeszcze na ziemi oraz modlitwa w ich intencji 
do Boga (s. 226).

Ludzie żyjący na ziemi także odwzajemniają się osobom w czyśćcu modli-
twą, choć tę – o dziwo – Autor stawia dopiero na ostatnim miejscu. Wymienia-
jąc różne formy wspierania zmarłych ks. Balter wymienia: wypełnienie ostatniej 
woli zmarłego (s. 227), uporządkowanie jego spraw (czyli wypełnienie powin-
ności, których nie zdążył sam dokonać przed śmiercią – s. 228), „niezatrzy-
mywanie” zmarłego w czyśćcu (niemówienie o nim źle po śmierci – s. 230), 
„popychanie” zmarłego do Nieba (czyli wybaczenie, dobre słowo o osobie 
zmarłej – s. 233), wreszcie modlitwa (publiczna lub prywatna) – poprzez Mszę 
św., drogę krzyżową, różaniec, wypominki, modlitwy prywatne – która jest 
świadectwem tego, że „wybaczyliśmy lub przynajmniej staramy się wybaczyć 
temu konkretnemu zmarłemu” (s. 236) popełnione przez niego przewinienia. 
Swoje rozważania, jak zawsze, Autor popiera głęboko przemyślanymi licznymi 
przykładami z życia, podkreślając, jak bardzo ważne dla osoby zmarłej jest wy-
baczenie przez pozostających na ziemi doznanych krzywd. Tego dokonać może 
tylko miłość, której istotę ukazuje Apostoł Narodów w 1 Liście do Koryntian. 
Jak zauważa Ks. Profesor: „Niebo zaczyna się faktycznie już tu, na ziemi, jeśli 
tylko ludzie obdarzają się nawzajem tą jedyną prawdziwą, opisaną tak wspa-
niale przez św. Pawła miłością, która jest z Boga i którą jest sam Bóg” (s. 240). 
I dalej za Y. Congarem dopowiada: „Nasza prawdziwa osobowość to nie ta, 
która hałaśliwie i krępująco potwierdza sama siebie (…), ale ta, która kocha 
i oddaje się. W niebie zostanie już tylko ta osobowość” (s. 241), tam bowiem 
nie ma „miejsca na egoizm, czyli miłość własną, zamykającą się mniej lub bar-
dziej, a niekiedy nawet całkowicie na innych” (s. 242). Tak zatem, aby osiągnąć 
Królestwo Niebieskie konieczne staje się spełnienie warunków określonych 
przez Jezusa w Kazaniu na Górze: wyzbycie się przywiązania do ziemskich 
dóbr materialnych, dbałość o dobra duchowe, czystość serca, praktykowanie 
miłosierdzia, troska o pokój i sprawiedliwość między ludźmi oraz ciche zno-
szenie „prześladowań dla sprawiedliwości” (s. 242). Autor opisuje mieszkań-
ców nieba, podejmuje również rozważania w kwestii momentu i cielesności 
zmartwychwstania (w jakim ciele zmartwychwstaną umarli). Osobiście jest 
przekonany, że zmartwychwstanie osoby ludzkiej dokonuje się w „momencie 



280 Recenzje i omówienia

wejścia człowieka do nieba”, w „ciele innym, nowym, całkowicie przemienio-
nym i duchowym” (s. 250), bez ziemskich ograniczeń, uformowanym „przez 
nową, nigdy niekończącą się potęgę ducha, wywodzące się z boskości” (s. 251).

Ks. prof. Lucjan Balter utożsamia swoje odczucia względem świętych ob-
cowania z wiarą głoszoną przez Kościół wschodni (prawosławny). Nie dotyczy 
to jednak modlitwy za świętych, ci bowiem „dzięki wielorakiej łasce Bożej do-
szli do doskonałości” (s. 258). Grzesznik, który nie jest w stanie udzielić od-
powiedzi na miłość Boga, cierpi, gdyż „po objawieniu się Boga już nie można 
nie miłować Chrystusa” (s. 258). Z rozważaną kwestią nierozerwalnie łączy się 
problem piekła. Autor książki uważa, że piekła nie mógł stworzyć Bóg, który 
jest nieskończoną Miłością – odrzucenie Boga to właśnie piekło (s. 259). Jeżeli 
istotą nieba jest miłość, to istotą piekła jest nienawiść, zaś kary piekielne to nic 
innego, jak rozdarcie człowieka potępionego, „który po prostu nienawidzi 
Boga, siebie samego i tego wszystkiego, co istnieje, bo jako dzieło Boże mówi 
mu to wszystko wciąż o Bogu” (s. 264). Potępienie to całkowity brak sensu ist-
nienia człowieka, który nadal istniejąc (i nie mogąc przerwać tego istnienia), 
ma świadomość braku sensu swego istnienia. Autor podkreśla jednocześnie, 
że Kościół nigdy nie wskazał, że jakikolwiek człowiek został potępiony, gdyż 
z nauczania samego Jezusa Chrystusa jasno wynika, że Bóg nie chce „śmierci” 
grzesznika, lecz jego nawrócenia i „życia” w Bogu. Wolność dana człowiekowi 
przez Boga daje mu ostatnią szansę „w śmierci” na całkowite opowiedzenie się 
po stronie Boga (s. 263).

Współczesne poglądy na kwestię zmartwychwstania człowieka znacząco 
różnią się od przedsoborowych, co znajduje swoje odzwierciedlenie również 
w liturgii związanej z obrzędami pogrzebowymi. Rytuał pogrzebowy sprzed So-
boru Watykańskiego II jest zdecydowanie tragiczny, przerażający, napawający 
grozą i obawą przed surowością Boga w czasie Sądu Ostatecznego, podczas gdy 
współczesna liturgia pogrzebowa ma wymowę pozytywną, wypełnioną nadzieją 
na Jego Miłosierdzie, a same teksty obrzędów ukierunkowane są na uwielbie-
nie i dziękczynienie Panu. Autor wskazuje na istotne zmiany w samym rytuale 
pogrzebowym, który wyraźnie postrzega zmarłego nie jako ciało i duszę, lecz 
całą konkretną osobę (s. 289). W obrzędach pogrzebowych podkreślona zo-
staje wiara w zmartwychwstanie i jest wzbudzany duch ewangeliczny (s. 289), 
teksty liturgiczne przepełnione są „nadzieją i radością płynącą z rychłego już 
spotkania z Bogiem” (s. 295), zaś myślą przewodnią samej Mszy św. pogrzebo-
wej jest „jak najściślejsze zespolenie tego oto konkretnego Zmarłego z Jezusem 
Chrystusem w Jego życiu, a zwłaszcza w śmierci i Zmartwychwstaniu, po to, 
by (…) »włączony w tajemnicę paschalną, upodobniony do śmierci Chrystu-
sa, podążył umocniony nadzieją ku zmartwychwstaniu« (KDK 22)” (s. 298). 
Ks. Balter poddaje analizie różne formy pogrzebu, poszczególne jego etapy, 
pokazując przy tym różnice w przed- i posoborowej ceremonii pogrzebowej, 
akcentując zmartwychwstanie, a nie – jak w starym rytuale – piekło, zaśnię-
cie – a nie śmierć (s. 314, 326), nie „Wieczny odpoczynek” a „Chwała Ojcu…” 



281Recenzje i omówienia

– obrzęd pożegnania zmarłego w domu (s. 290). Starszy czytelnik wspomniane 
różnice pamięta z własnych doświadczeń i niewątpliwie przyznaje rację Au-
torowi, że posoborowe obrzędy pogrzebowe bardziej odpowiadają obrazowi 
Miłosiernego Boga, który bezgranicznie ukochał swoje Stworzenie.

Omawianą publikację można w pełni polecić nie tylko dedykowanemu 
w tytule duszpasterzowi i katechecie, ale i każdemu czytelnikowi, który próbuje 
zgłębić problem przekroczenia granicy między życiem ziemskim a wiecznym 
i możliwość osiągnięcia zbawienia. Dokonane przez ks. prof. Lucjana Napole-
ona Baltera analizy historyczne, teologiczne i liturgiczne pogłębiają i ubogacają 
wiedzę czytelnika w tym zakresie, liczne wątki osobiste przybliżają czytające-
mu samego Autora, zaś umiejętność przedstawiania poważnego bądź co bądź 
problemu z dużą dozą humoru i umiejętnością mówienia o trudnych sprawach 
językiem prostym i komunikatywnym, a przy tym bardzo interesującym, spra-
wia, że Eschatologię współczesną dla duszpasterzy i katechetów czyta się z dużą 
przyjemnością, rozwagą i pragnieniem osobistego zagłębiania się w tajemnicę 
życia i śmieci, doczesności i wieczności.

ks. Wojciech Cichosz

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu





Ks. Józef Krukowski, ks. Wiesław Kraiński, ks. Mirosław  
Sitarz (red.), Organizacja i funkcjonowanie administracji 
w Kościele, seria „Scripta Qeologica Qoruniensia” t. 20, 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika,  
Toruń 2011, ss. 246.

Kiedy na rynku czytelniczym pojawia się kolejna publikacja Wydawnictwa Na-
ukowego Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu, czytelnik otrzymuje 
zaproszenie do odbycia ciekawej przygody poznawczej. I tak jest w przypadku 
prezentowanej książki, którą tym razem przygotowali wybitni polscy specja-
liści z zakresu prawa kościelnego, w znakomitej większości kierownicy katedr 
i zakładów uniwersyteckich oraz o-cjałowie sądów biskupich, na co zresztą 
wyraźną uwagę zwraca nota o autorach (s. 245–246). W ramach serii „Scripta 
Qeologica Qoruniensia” wydano pozycję nie tylko ciekawą, ale ze wszech miar 
potrzebną. Organizacja i funkcjonowanie administracji w Kościele to 11 arty-
kułów składających się na logiczną i spójnie zaplanowaną całość obejmującą 
problematykę prawa, jego źródeł i funkcjonowania w Kościele.

Lekturę prezentowanej książki czytelnik rozpoczyna od tekstu prefekta 
Kongregacji ds. Wychowania Katolickiego ks. kard. Zenona Grocholew-
skiego pt. Kompetencje Kongregacji do spraw Edukacji Katolickiej (s. 7–29), 
by w dalszej kolejności przejść do następujących artykułów: ks. Józef Kru-
kowski, Teoretyczne i teologiczne podstawy prawa administracyjnego (s. 31–
46); ks. Wojciech Góralski, Zasada jedności władzy w Kościele a podział jej 
funkcji na ustawodawczą, wykonawczą i sądowniczą (s. 47–63); ks. Mirosław 
Sitarz, Zasada legalności w sprawowaniu władzy administracyjnej w Kościele 
(s. 65–86); ks. Wiesław Wenz, Zasada dyskrecjonalności w sprawowaniu wła-
dzy administracyjnej w Kościele (s. 87–108); ks. bp Artur Miziński, Pojęcie 
kościelnego aktu administracyjnego (s. 109–142); ks. Józef Wroceński, Kompe-
tencje administracyjne w Kościele na mocy zwyczajnej władzy własnej i władzy 
zastępczej (s. 143–165); ks. Grzegorz Leszczyński, Zasady ogólnej procedury 
administracyjnej w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku (s. 167–178); 
ks. Tomasz Białobrzeski, Wady kościelnych aktów administracyjnych (s. 179–200); 
ks. Wiesław Kraiński, Kontrola kościelnych aktów administracyjnych pod 
względem legalności i poprawności merytorycznej (s. 201–215); ks. Piotr Majer, 
Odpowiedzialność za szkody wynikające z nielegalnych aktów administracyj-
nych (s. 217–238).

studia gdańskie
tom xxx



284 Recenzje i omówienia

Publikacja została też opatrzona stosownym streszczeniem w językach an-
gielskim (s. 239–240), włoskim (s. 241–242) i niemieckim (s. 243–244). Szkoda 
jedynie, że redaktorzy nie zamieścili odpowiedniego wstępu czy zakończenia 
(podsumowania) w języku polskim.

Prezentowana książka przedstawia zarówno ogólne, jak i szczegółowe zasady 
funkcjonowania władzy w Kościele na szczeblu centralnym oraz w poszczegól-
nych diecezjach w jej normatywnym i funkcjonalnym aspekcie. Ponadto pub-
likacja jasno i zdecydowanie formułuje następującą tezę: „Zgodnie z doktryną 
Kościoła i normami prawa kanonicznego należy powiedzieć, że w Kościele 
przede wszystkim obowiązuje zasada jedności władzy, lecz nie wyklucza się 
zastosowania zasady podziału władzy (jako zasady wtórnej)” (s. 53).

Na wstępie należy też odnotować, że w artykule wprowadzającym do całości 
rozważań ks. kardynał prof. Zenon Grocholewski nie tylko porusza problema-
tykę kompetencji Kongregacji ds. Wychowania Katolickiego, ale i w klarowny 
sposób ukazuje przepisy prawa kanonicznego, które muszą być stosowane, aby 
instytucje katolickie mogły spełniać właściwe sobie zadania ewangelizacyjne.

Lektura poszczególnych artykułów nasuwa wniosek, że teoretyczne i teolo-
giczne podstawy prawa administracyjnego opierają się na de-nicjach i normach 
prawnych współczesnych państw kultury łacińskiej, odwołujących się do trzech 
jej podstawowych -larów: -lozo-i greckiej, prawa rzymskiego i religii chrześci-
jańskiej. Stąd też uwzględniają one również zasady teologiczne, które z kolei okre-
ślają strukturę Kościoła i jego zadania w świecie. Należy w tym miejscu zauważyć, 
że w żadnej mierze nie można w Kościele zastosować klasycznego modelu trój-
podziału władzy (ustawodawcza, wykonawcza i sądownicza), jak ma to miejsce 
w przypadku państw demokratycznych – zaproponowanego i spopularyzowane-
go przez oświeceniowego francuskiego -lozofa i prawnika Monteskiusza.

Autorzy prezentowanej publikacji przekonująco wskazują i uzasadniają, 
że choć w Kościele trzy rodzaje władzy (kan. 135, § 1 Kodeksu Prawa Kano-
nicznego) są skoncentrowane w hierarchicznie uporządkowanych podmiotach 
(papież i biskupi), to możliwy jest jednak jej podział. Stąd też można mówić, 
że „istnieją różne funkcje tej samej władzy kościelnej” (s. 53). Kościół sprawu-
je potrójną władzę: naucza (misja prorocka), uświęca (misja kapłańska) oraz 
rządzi (misja królewska). Władzę w Kościele oraz jej wykonanie stanowi sa-
kramentalna i jednolita siła, która znajduje swoje źródło w święceniach ka-
płańskich. Precyzyjnie to twierdzenie przedstawia ks. Wiesław Kraiński, kiedy 
swój artykuł, poświęcony kontroli kościelnych aktów administracyjnych pod 
względem legalności i poprawności merytorycznej, rozpoczyna od następują-
cych słów: „Fundamentem wspólnoty Kościoła, w przeciwieństwie do instytucji 
państwa, jest nie tylko prawo naturalne, z którego wywodzi się społeczny cha-
rakter natury człowieka, lecz także pozytywne prawo Boże, z którego wynika 
władza ustawodawcza, sądowa i administracyjna. Z woli Chrystusa ludem Bo-
żym kierują święci pasterze” (s. 201). Takie sformułowanie upoważnia do twier-
dzenia, że o najwyższej i pełnej władzy nad całym Kościołem, wypływającej 



285Recenzje i omówienia

z natury rzeczy – z ustanowienia (prawa) Bożego (łac. ius divinum) – można 
mówić w odniesieniu do dwóch podmiotów: papieża i kolegium biskupów.

Dla dopełnienia obrazu sprawowania władzy w Kościele należy zauważyć, 
że poszczególni biskupi diecezjalni w swoich Kościołach partykularnych są pod-
miotem pełnej, lecz nie najwyższej władzy (kan. 381, § 2 KPK). Typowym zna-
kiem dobrego zarządzania administracją w Kościele są właściwe (niewadliwe pod 
względem legalności i poprawności merytorycznej) akty administracyjne. I tak, 
akt administracyjny zostaje wręczony właściwemu organowi kościelnemu. Skoro 
władza w Kościele odznacza się jednością, to każda władza delegowana i zastęp-
cza musi być sprawowana w harmonii. Niemniej należy zauważyć, że nie zawsze 
da się uniknąć sporu na drodze mediacji. Stąd też w sytuacjach kon>iktowych 
ustawodawca przewiduje tzw. zwolnienie jako podstawę aktu władzy administra-
cyjnej, które normuje procedury administracyjne. Oznacza to, że może pojawić 
się środek pojednawczy, który załagodzi rodzące się kon>ikty: „Prawodawca prze-
widuje zatem dwie następujące po sobie formy postępowania administracyjne-
go. Są nimi: rekurs hierarchiczny i postępowanie sądowo-administracyjne. Nie 
wnikając w szczegółowe unormowania dotyczące każdego z tych postępowań, 
podobnie jak i prośby do autora aktu (…), warto jedynie zauważyć, że (…) każdy, 
kto twierdzi, że jest pokrzywdzony dekretem, może wnieść rekurs do hierarchicz-
nego przełożonego tego, kto wydał dekret. Podobnie ma się rzecz w odniesieniu 
do postępowania sądowo-administracyjnego” (s. 169).

Wobec powyższego należy stwierdzić, że fundamentalną kwestią dotyczącą 
prawa wniesienia rekursu (zasada legalności aktu administracyjnego, zasada 
zachowania formy i motywacji aktu, zasada roztropności duszpasterskiej, za-
sada nieszkodliwości aktu) jest „określenie jego motywu, gdyż kwestia ta jest 
bezpośrednio związana z zachowaniem zasad, które winien respektować organ 
wydający akt administracyjny” (s. 170). Stąd też wewnątrz Kościoła znajduje 
się również system kontroli administracyjnej. Organ zajmujący się tym proble-
mem został powołany w celu odwołania lub dokonania korekty dekretu – tzw. 
Najwyższa Władza Kościelna – Sygnatura Apostolska.

Trzeba też zauważyć, że jedność władzy w Kościele jest chroniona i zagwa-
rantowana przez papieża i biskupów. Władza w Kościele musi być zatem wy-
konywana według pewnych zasad. Pierwszą w nich jest tzw. zasada legalności. 
Służy ona ochronie prawa zawartego w prawie kanonicznym oraz w zasadzie 
sprawiedliwości, której jest podporządkowane dobro powszechne. Kolejną 
zasadą, według której sprawowana jest władza w Kościele, jest postępowanie 
zgodne z zasadą dyskrecjonalności. Zapewnia ona odpowiednią przestrzeń 
i gwarantuje wierzącym lepszą ochronę ich własnych praw. Stąd też „zagad-
nienie wad kościelnych aktów administracyjnych wpisane jest w temat sze-
roko pojętej sprawiedliwości administracyjnej” (s. 179). Można więc, a nawet 
trzeba, mówić o istnieniu odpowiedzialności administracyjnej za wadliwe 
akty administracyjne. Przywołany już ks. Wiesław Kraiński, o-cjał Sądu Bi-
skupiego w Toruniu, wyjaśnia: „Racją uzasadniającą istnienie systemu kontroli 



286 Recenzje i omówienia

w administracji kościelnej jest zabezpieczenie tego obszaru przed negatywnymi 
zjawiskami wynikającymi z błędów ludzkiego działania. Prawodawca kościelny 
ma moralny obowiązek naprawienia szkód mogących wyniknąć z wadliwych 
aktów administracyjnych” (s. 214). Tak więc bez wahania należy na koniec po-
stawić fundamentalną tezę: Jeżeli powstała szkoda w wyniku działalności orga-
nów administracyjnych w Kościele, to powinna być właściwie zrekompensowana, 
zarówno w myśl zasady wzorowanej na rzymskiej maksymie – salus animarum, 
suprema lex esto (zbawienie dusz niech będzie najwyższym prawem), jak i bi-
blijnego przesłania Jezusowego: „Szabat został ustanowiony dla człowieka, a nie 
człowiek dla szabatu” (Mk 2, 27).

Zaprezentowane powyżej, z konieczności dość pobieżnie i syntetycznie, 
treść i przesłanie publikacji sprawiają, że jest ona niezwykłym narzędziem, 
dzięki któremu nie tylko można poznać legalistyczną (prawną) płaszczyznę 
funkcjonowania Kościoła, ale i zgłębić troskę o autentyczne życie duchowe, 
a ostatecznie o zbawienie. Warto zatem sięgnąć po dwudziesty numer „Scripta 
Qeologica Qoruniensia” i zachęcić do jego lektury.

ks. Wojciech Cichosz

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu



Michele Aramini, Bioetyka dla wszystkich, 
przeł. L. Wyganowska, eSPe, Kraków 2011, ss. 335.

Rozwój cywilizacji i wciąż wzbogacająca się działalność człowieka sprawia-
ją, że z dyskursu publicznego nie znikają wątki moralne. Dążenie do zysku, 
przyjemności czy sprawności działania nie zawsze realizowane jest w sposób, 
który jest moralnie akceptowany przez wszystkich. Z tego powodu podczas 
konferencji naukowych, w recenzowanych publikacjach i środkach masowego 
przekazu powracają tematy praw człowieka, mediów i reklamy, odpowiedzial-
nego biznesu, uprawiania polityki, seksualności, a także badań biomedycznych 
i nowych terapii.

Biomedycyna jest szczególną dziedziną ludzkiego zaangażowania. Z rozwo-
jem nauk i techniki medycznej wiąże się nadzieje na przedłużenie życia czło-
wieka i poprawę jego jakości, zwłaszcza w okresie starości lub niepełnospraw-
ności. Z drugiej strony działania badaczy i lekarzy, odnosząc się do człowieka 
w krańcowych stanach jego życia, mogą naruszać jego osobową godność, czynić 
przedmiotem w rękach jednostek lub społeczeństwa. Fakt ten każe stawiać py-
tania o ludzką naturę, godność osoby i sposoby jej ochrony wobec rosnących 
możliwości ingerencji medycznych, a także prowadzonych badań naukowych.

Wobec rozmaitych poglądów głoszonych we współczesnym świecie, zwłaszcza 
tych, które odmawiają uznania osobowego charakteru istoty ludzkiej w niektórych 
fazach jej rozwoju lub stanach chorobowych, konieczne jest ciągłe przypomina-
nie tego, kim jest człowiek od poczęcia po śmierć i mądre przeciwstawienie się 
nie tylko racjonalnym tezom, ale także demagogii czy emocjom prowadzącym 
do naruszenia praw osoby. Dialog powinien toczyć się zarówno na poziomie 
uniwersyteckim, jak i popularnym, tak, by pozwalał każdemu zrozumieć istotę 
głoszonych poglądów i podjąć racjonalny, oparty na prawdzie wybór.

Na rynku polskim dostępnych jest wiele publikacji, zwłaszcza naukowych, 
które omawiają różne zagadnienia bioetyki. Wiele z nich jest owocem konfe-
rencji organizowanych przez różne ośrodki. Wydaje się jednak, że wciąż po-
trzebne są opracowania dostępne czytelnikowi z mniejszym przygotowaniem 
medycznym i -lozo-cznym czy teologicznym, mówiące przystępnie nie tylko 
o wskazaniach moralnych, dotyczących poszczególnych procedur medycznych, 
ale także wprowadzające w ich naturę, a przede wszystkim prezentujące an-
tropologiczne i etyczne podstawy wydawanych ocen i norm. Prezentacja taka 
pozwala na głębsze rozumienie szczegółowych zasad, przygotowuje czytelnika 

studia gdańskie
tom xxx



288 Recenzje i omówienia

do ewentualnego dialogu, a także umożliwia formułowanie ocen i norm w no-
wych sytuacjach. Jak się wydaje, nacisk powinien być położony na aspekt --
lozo-czny a nie teologiczny, gdyż religia w mniejszym stopniu niż koncepcje 
budowane za pomocą naturalnych uzdolnień człowieka może być płaszczyzną 
dyskursu moralnego we współczesnym świecie. Jak się wydaje, zadania te wy-
pełniały wydane jeszcze w XX w. Granice życia Tadeusza Ślipki (wznowione pod 
tytułem Bioetyka w 2009) i Życie w ludzkich rękach Wojciecha Bołoza.

W 2011 roku krakowskie wydawnictwo eSPe opublikowało książkę profe-
sora Uniwersytetu Katolickiego w Mediolanie Michele Aramini Bioetyka dla 
wszystkich. W zamiarze Autora jest to „przystępne, systematyczne i całościowe 
opracowanie najważniejszych zagadnień bioetyki” (ze strony tytułowej). Czytel-
nik wprowadzany jest w tajemnice bioetyki dwuetapowo: pierwsza część pracy 
poświęcona jest zagadnieniom ogólnym (problematyka i modele bioetyki, oso-
ba i jej godność, wreszcie zdrowie i choroba), druga zaś szczegółowym (prawa 
chorego, doświadczenia na ludziach, inżynieria genetyczna, klonowanie, wy-
korzystanie komórek macierzystych, wspomagana prokreacja i aborcja, trans-
plantacja, opieka paliatywna i eutanazja, ochrona środowiska). Książkę zamyka 
spis związanych z bioetyką dokumentów Kościoła katolickiego, Kościoła Ewan-
gelickiego Waldensów i Włoskiej Wspólnoty Żydowskiej.

Niewątpliwą zaletą pracy jest jej przejrzysty układ i takie rozłożenie tre-
ści, które czytelnikowi zainteresowanemu konkretnym problemem umożliwia 
przejście bezpośrednio do wybranego tematu, bez uprzedniego zapoznawa-
nia się z poprzedzającymi zagadnieniami. Ponadto każdy rozdział zaczyna 
się od omówienia zagadnień ściśle medycznych, co daje podstawową wiedzę, 
potrzebną do moralnej oceny procedur terapeutycznych czy badawczych. 
Do dobrych cech książki należy także jej język: Autor (i tłumacz) podali treść 
w formie przystępnej także dla osób nie zajmujących się zawodowo medycyną, 
-lozo-ą czy teologią.

Istotne dla prawidłowego budowania bioetyki jest zrozumienie roli, jaką 
odgrywa koncepcja osoby, jej godności i praw. Spór o szczegółowe normy do-
tyczące wspomaganej prokreacji, aborcji czy eutanazji jest w istocie sporem 
o uznanie osobowej godności każdej ludzkiej istoty, niezależnie od fazy jej 
życia, stopnia rozwoju poszczególnych cech lub dysfunkcji spowodowanych 
wiekiem czy chorobą. Autor Bioetyki dla wszystkich słusznie dostrzega wagę 
problematyki antropologicznej, umieszczając na początku swej pracy -lozo-
-czne i teologiczne rozważania dotyczące osoby. Wydaje się jednak, że ta część 
książki, która daje teoretyczne podstawy do wydawania ocen zarówno w sytu-
acjach już znanych i opisanych w kolejnych rozdziałach, jak i wobec nowych 
badań i terapii, jest jej najsłabszym fragmentem.

Zauważyć najpierw należy, że Autor wprowadza bardzo uproszczony i – jak 
się wydaje – nieadekwatny podział kierunków bioetycznych; mówi bowiem 
o etyce „katolickiej” i „laickiej”. Należy jednak zauważyć (i sam Aramini to czy-
ni), że zasadniczą sprawą różniącą uczestników sporu jest nie wiara, a koncepcja 



289Recenzje i omówienia

osoby. Prawdą jest oczywiście, że Kościół katolicki głosi nienaruszalną i nie-
zbywalną godność człowieka od jego poczęcia do śmierci, jego słowa brzmią 
zapewne najmocniej, ale przecież tę samą naukę przyjąć może także niekatolik, 
niechrześcijanin, a także ateista. Z drugiej strony kwestionują trwałą godność 
istoty ludzkiej nie tylko przedstawiciele myśli laickiej, którą Autor dostrzega 
wyłącznie w kręgu -lozo-i anglosaskiej, ale i np. postmodernizmu.

Sama koncepcja osoby prezentowana przez Araminiego, czy raczej konse-
kwencja w jej stosowaniu, także budzi pewne wątpliwości. W pierwszej części 
książki (s. 45–47)Autor nawiązuje do dialogicznej koncepcji osoby, z bezpo-
średnim odwołaniem do E. Lévinasa. I choć podkreśla, że „bioetyka nie zgłębiła 
jeszcze znaczenia pojęcia »osoba« w ujęciu relacyjnym” (s. 47), nie wskazuje 
na sposób wykorzystania tej koncepcji osoby w tworzeniu norm w bioetyce. 
W drugiej części zaś nie odwołuje się już do modelu dialogicznego, lecz do kla-
sycznej perypatetyckiej de-nicji osoby jako „substancji jednostkowej o rozum-
nej naturze” (s. 100). Jak się wydaje, ta właśnie koncepcja, przeciwstawiona uję-
ciu fenomenalistycznemu, powinna być szerzej omówiona w części pierwszej, 
skoro w drugiej stanowi podstawę oceny działań w dziedzinie medycyny.

Ostatnia uwaga skierowana jest nie tyle do Autora, ile do redaktora pol-
skiego wydania Bioetyki dla wszystkich. Książka zawiera wykaz odnoszących 
się do kwestii bioetycznych dokumentów trzech wspólnot wyznaniowych. 
Większość tytułów tych wypowiedzi nie została przetłumaczona na język 
polski, nie podano także ich źródeł internetowych – z wyjątkiem wskazania 
na stronę www.portaledibioetica.it, która nie ma wersji anglo-, niemiecko-, 
nie mówiąc już o polskojęzycznej. Dokumenty pochodzą z Kościoła katoli-
ckiego, Kościoła Ewangelickiego Waldensów i Włoskiej Wspólnoty Żydow-
skiej. O ile zrozumiałe jest odwołanie do wypowiedzi Kościoła katolickiego 
i wspólnoty żydowskiej, o tyle przytaczanie dokumentów waldensów w książ-
ce wydanej w Polsce nieco dziwi: Kościół ten ma zaledwie ok. 100 tysięcy 
wyznawców i obecny jest jedynie we Włoszech i w Argentynie. Wydaje się, 
że bardziej interesujące i przydatne dla czytelnika polskiego byłoby przyto-
czenie wypowiedzi wielkich wspólnot reformowanych: Kościoła Ewangelicko-
-Augsburskiego czy Ewangelicko-Reformowanego, a także Anglikańskiego 
– o ile to możliwe w polskich tłumaczeniach, i ze wskazaniem wersji dostęp-
nych w powszechniej niż włoski używanych językach.

ks. Jacek Meller

Gdańskie Seminarium Duchowne





Wiktor Moszczynski, Hello, I’m Your Polish Neighbour. 
All about Poles in West London, AuthorHouse™ UK Ltd., 

Milton Keynes 2010, ss. 155.

Współcześnie do wyróżniających się działaczy polonijnych w Wielkiej Brytanii 
należy Wiktor Moszczyński (ur. 1946). Jest on przedstawicielem pokolenia Po-
laków urodzonych w Wielkiej Brytanii. Obok aktywności zawodowej angażuje 
się politycznie i społecznie, m.in. w latach 1986–1990 był radnym w londyń-
skiej dzielnicy Ealing, a także rzecznikiem prasowym Zjednoczenia Polskiego 
(ZP) w Wielkiej Brytanii.

Na opracowanie Hello, I’m Your Polish Neighbour składają się 62 felietony, 
które Moszczyński publikował w okresie od 12 stycznia 2007 do 26 września 
2008 r. w wydawanym w Zachodnim Londynie dzienniku „Ealing Gazette”. 
W aneksie zamieszczono mające apologetyczny charakter teksty wystąpień 
Moszczyńskiego nt. aktualnej sytuacji społeczności polskiej w Wielkiej Bryta-
nii oraz dane statystyczne.

Będąc związanym z laburzystami, Moszczyński odstaje nieco od „starej” 
emigracji preferującej partię konserwatywną. Jego polityczne inklinacje od-
bijają się w opracowaniu Hello, I’m Your Polish Neighbour poprzez niezbyt 
przychylne spojrzenie na Jarosława i Lecha Kaczyńskich (s. 75. 133). Zdarza 
się, że Moszczyński uderza w ideologiczne tony. Przykładowo, gdy odnosi się 
do gen. Władysława Andersa stwierdza, że w każdym polskim mieście nazywa 
się teraz ulice jego nazwiskiem i dodaje, że wreszcie wdzięczny naród jest go-
towy go upamiętnić („Streets have been renamed a¡er him in every city in Po-
land. A grateful nation is ready to honour him at last”; s. 46). W rzeczywistości 
w Polsce jest sześć ulic i jeden park poświęcony osobie gen. Andersa.

Wiktor Moszczyński w lekki a jednocześnie interesujący sposób przybliża 
świat Polaków zamieszkujących w Wielkiej Brytanii. Zachęcając do lektury 
swej książki, odnosi się do stereotypowego spojrzenia na Polaków, którzy licz-
nie przybyli w minionych latach do Wielkiej Brytanii. Przywołuje także imi-
grantów z czasów wojny i powojennych. Na drugiej strony okładki książki pisze 
o Polakach, którzy ciężko pracują, o urodziwych Polkach i o praktykowanych 
przez nich egzotycznych obyczajach („Qis is a book to satisfy the curiosity of 
the average Londoner about the sudden in>ux of hard-working Poles with their 
formidable and attractive women and exotic customs. It is also an insight into 
the older Polish community which came here as former soldiers and political 
exiles at the end of World War II”).

studia gdańskie
tom xxx



292 Recenzje i omówienia

Polski czytelnik może zwrócić uwagę na specy-kę postrzegania polskości, 
z którą mamy do czynienia u Moszczyńskiego. To patrzenie Polaka urodzonego 
i wychowanego w Wielkiej Brytanii, którego optyka jest nieco inna od tej obo-
wiązującej nad Wisłą. W odniesieniu się do polskiej obyczajowości, w tym do jej 
religijnego wymiaru, ujawnia się wyspiarska maniera prezentacji jej jako czegoś 
egzotycznego. Kto miał okazję poznać zwyczaje krajów europejskich, w tym 
sąsiadów Polski, ma świadomość, że więcej jest między nimi podobieństw niż 
różnic. Nie tylko w Polsce dzieci otrzymują prezenty z okazji wspomnienia św. 
Mikołaja 6 grudnia (s. 1). Trudno także zgodzić się ze zredukowaniem kuchni 
polskiej do bigosu i pierogów (s. 29. 71). Zdziwienie polskiego czytelnika może 
budzić opis obyczajów związanych z wigilią Bożego Narodzenia, w czasie której 
serwuje się m.in. wino i wódkę (s. 99) oraz takie „polskie specjały” jak pły-
wający w wódce śledź („herring swimming in vodka”; s. 1) czy śledź wędzony 
w śmietanie („smoked herring in cream”; s. 99). Faktem jest, że na wschodzie 
przedwojennej Polski wśród biedniejszej ludności popularna była konsumpcja 
suszonych ryb. Być może wspomniany wędzony śledź w śmietanie (i inne po-
trawy) stanowi rodzaj gastronomicznej reminiscencji „kuchni kresowej”.

Wiktor Moszczyński odnosi się do polskiego życia społecznego i kulturalne-
go. Przywołuje polskie instytucje działające w Wielkiej Brytanii. Najważniejsza 
z nich to ZP, w ramach której funkcjonują główne świeckie organizacje polskie 
w Wielkiej Brytanii, takie jak Polski Ośrodek Społeczno-Kulturalny, Polska Ma-
cierz Szkolna i Stowarzyszenie Polskich Kombatantów (s. 137). Pojawiają się or-
ganizacje zrzeszające najnowszych imigrantów z Polski, np. Polish Professionals 
i Poland Street (PS). Interesująca jest geneza drugiej z ww. organizacji, której 
głównym celem jest walka o lepsze traktowanie Polaków mieszkających w Wiel-
kiej Brytanii. Po śmierci Jana Pawła II spontanicznie zorganizowano marsz upa-
miętniający jego osobę. Szlak pochodu wiódł od Hyde Parku do Katedry West-
minsterskiej. Brało w nim udział ok. 10 tys. osób. Wydarzenie to traktowane 
jest jako początek PS. Inną „imprezą” zorganizowaną przez PS był protest pod 
polską ambasadą przeciwko podwójnemu opodatkowaniu, który zgromadził 
ok. tysiąca uczestników. Co roku przedstawiciele PS składają wiązanki kwiatów 
na grobach polskich kombatantów (s. 13).

Autor zwraca uwagę na społeczną i kulturalną aktywność Polaków. Jej wyra-
zem są publikacje – jeden dziennik i pięć tygodników (niektóre nich mają nakład 
powyżej 25 tys.) oraz działające w internecie trzy rozgłośnie radiowe i jedna stacja 
telewizyjna. Funkcjonują 74 szkoły sobotnie. Największa znajduje się na Ealingu 
w Londynie – uczęszcza do niej ok. 600 dzieci. W Londynie są także dwa polskie 
uniwersytety (s. 132). W rzeczywistości ww. tygodniki nie należą do ambitnych, 
a wydawany od czasów II wojny światowej „Dziennik Polski” nie ma zbyt wielkie-
go grona czytelników. Użyte określenie „uniwersytety” jest przesadzone. Działa-
jący od czasów wojennych Polski Uniwersytet na Obczyźnie nie stanowi ekwiwa-
lentu znanych z Polski i zagranicy szkół wyższych. Drugi „uniwersytet” to obecnie 
nieistniejąca -lia Wyższej Szkoły Humanistyczno-Ekonomicznej w Łodzi.



293Recenzje i omówienia

Instytucją, która ma znaczenie dla funkcjonowania społeczności polskiej 
w Wielkiej Brytanii, jest polskie duszpasterstwo. Moszczyński chętnie przy-
wołuje dwa polskie kościoły – pierwszy pw. NMP Matki Kościoła na Ealingu 
i drugi pw. św. Andrzeja Boboli na Hammersmith. W czasie nabożeństw można 
dostrzec, że wzrosła ilość uczestników. Kościoły są przepełnione i to pomimo 
zwiększenia liczby niedzielnych nabożeństw. Przykładowo, na Ealingu odpra-
wianych jest w niedzielę w godzinach od 8.30 do 20.30 osiem mszy św. (Mosz-
czyński podaje błędnie 22.30 jako godzinę rozpoczęcia ostatniego nabożeń-
stwa), w których uczestniczy ponad 4,5 tys. osób (s. 25). Aktywność polskiego 
duszpasterstwa obok spraw związanych z życiem religijnym obejmuje także 
działania o charakterze charytatywnym, w tym pomoc bezdomnym, uzależ-
nionym od narkotyków i alkoholu oraz ich rodzinom (s. 132).

To, co polskie, jest obecne w Wielkiej Brytanii za pośrednictwem gastro-
nomi oraz pochodzących z Polski produktów spożywczych. Można je kupić 
nie tylko polskich „delikatesach”, lecz także w małych sklepach prowadzonych 
przez Hindusów oraz w należących do wielkich sieci handlowych marketach. 
Rozpoznawalne są polskie piwa, np. Żywiec, Tyskie, Okocim (s. 132. 138).

Polacy raczej dobrze zostali przyjęci w Wielkiej Brytanii. Podkreśla się, 
że pracują ciężko i uczciwie. Nie bez znaczenia jest fakt, że są tanimi robotnika-
mi. Według badań przeprowadzonych w 2006 r. 80% Polaków zarabiało (zależ-
nie od regionu) pomiędzy 4,50 i 5,99 funta na godzinę, co stanowi w Wielkiej 
Brytanii minimalne wynagrodzenie. Niskie zarobki przekładają się na trudne 
warunki mieszkaniowe. Nierzadko w jednym pokoju mieszka kilka osób. W sy-
tuacji pracy na zmiany łóżko służy więcej niż jednej osobie (s. 41. 128). Poważną 
przeszkodą w awansie zawodowym jest słaba znajomość języka angielskiego 
wśród nowo przybyłych Polaków. Sytuacja ta sprzyja wykorzystywaniu ich przez 
brytyjskich i polskich pracodawców. Moszczyński postuluje organizowanie dla 
pracujących w Wielkiej Brytanii Polaków darmowych lekcji języka angielskiego 
połączonych z nauczaniem „brytyjskiego stylu życia” (s. 128–129. 134. 138). 
1/3 tych, którzy przybyli przed 2006 r., jest zatrudniona w biurach; 22% w ho-
telarstwie i gastronomii; 10% w rolnictwie; 8% w fabrykach; 6% w służbie zdro-
wia; 5% w przetwórstwie spożywczym; poniżej 5% w handlu detalicznym oraz 
poniżej 5% w budownictwie. 32% Polaków ma wykształcenie uniwersyteckie 
zaś 90% mniej niż 40 lat (s. 128). Szacuje się, że w Wielkiej Brytanii przebywa 
obecnie 600 tys. Polaków, a uwzględniając „starą” emigrację, liczbę tę można 
podnieść do 800 tys. (s. 23. 81. 127).

Zwiększoną obecność Polaków próbuje się wykorzystać w celach poli-
tycznych. Na ujawniających się w stosunku do nich uprzedzeniach bazują m.
in. Migration Watch UK, Brytyjska Partia Narodowa oraz prasa bulwarowa, 
np. „Daily Mail”. Problemem jest brak dokładnych danych na temat liczebności 
imigrantów w Wielkiej Brytanii, w tym Polaków. Chętnie zwraca się uwagę, 
że przybysze z Polski są skłonni do przemocy. Okazuje się jednak, że popeł-
niają oni trzykrotnie mniej przestępstw niż statystyczny Brytyjczyk. Z reguły 



294 Recenzje i omówienia

są to wykroczenia dokonywane na drogach – jazda samochodem po spożyciu 
alkoholu (s. 125. 130).

Broniąc Polaków, Moszczyński podkreśla ich pozytywny wkład w brytyj-
ską gospodarkę. Szacuje się, że w latach 2004–2006 wyniósł on 12 mld funtów. 
W ramach ogólnokrajowego systemu podatkowego oraz opłat za ubezpiecze-
nie zdrowotne Polacy rocznie wpłacają 1,9 mld funtów. W tym samym czasie 
korzystają z dotacji w wysokości 21 mln, które są przede wszystkim pobierane 
z tytułu wychowywania dzieci (s. 131. 135).

Pomimo że Hello, I’m Your Polish Neighbour. All about Poles in West Lon-
don nie jest typowym opracowaniem naukowym, stanowi jednak interesujące 
świadectwo o społeczności Polskiej zamieszkującej w Wielkiej Brytanii. Obok 
różnych danych o charakterze naukowym autor czerpie z doświadczenia życio-
wego Polaka urodzonego w Wielkiej Brytanii i od lat zaangażowanego na rzecz 
sprawy polskiej. Można mieć nadzieję, że książka tra- do licznego grona od-
biorców nad Tamizą oraz Wisłą.

ks. Adam Romejko

Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Gdański



ks. Józef Młyński, ks. Władysław Szewczyk,  
Migracje zarobkowe Polaków. Badanie i re%eksje, 

Biblos, Tarnów 2010, ss. 124.

Zjawiskiem, które chętnie określa się mianem cywilizacyjnego, jest migracja. 
Człowiek przemieszcza się od zarania dziejów. Różne są związane z tym skutki 
– pozytywne i negatywne. Najnowszemu zjawisku migracji Polaków, u pod-
staw którego leżą przede wszystkim kwestie ekonomiczne, poświęcone zostało 
opracowanie autorstwa księży: Józefa Młyńskiego i Władysława Szewczyka pt. 
Migracje zarobkowe Polaków. Badanie i re%eksje. Autorzy to duchowni Diecezji 
Tarnowskiej. Są dobrze przygotowani do prezentacji podjętego w opracowa-
niu tematu migracji zarobkowych i ich wpływu na życie małżeńskie i rodzinne. 
Ks. Szewczyk jest kierownikiem Poradni Specjalistycznej i Telefonu Zaufania 
„Arka” w Tarnowie, a ks. Młyński jego współpracownikiem. Pierwszy jest psy-
chologiem, drugi – socjologiem.

Na liczące 124 stron opracowanie składają się cztery rozdziały – pierwszy o cha-
rakterze teoretycznym, trzy kolejne – praktycznym: 1. Zjawisko migracji – pojęcia, 
fale migracji, rodzaje, motywy (s. 15–35); 2. Blaski i cienie migracji zarobkowej 
członków rodziny (s. 37–65); 3. Przeżycia dzieci, które zostały w kraju (s. 67–94); 
4. Jak pomagać tym, którzy wyjechali i tym, którzy zostają (s. 95–114). Zasad-
niczą część książki otwiera Wprowadzenie (s. 11–13), kończy zaś w ramach 
Zamiast zakończenia (s. 115–116) dłuższy cytat z opublikowanej w 2007 r. en-
cykliki Benedykta XVI pt. Spe salvi. W Bibliogra&i (s. 117–121) zawarto obok 
dokumentów kościelnych literaturę przedmiotu.

Polacy należą do społeczności migrujących. W przestrzeni polskiej zjawisko 
migracji ujawniło się w intensywnej formie w XIX w. Od tego czasu do chwili 
obecnej dominuje migracja o charakterze ekonomicznym. W znaczący sposób 
na ruch mas ludnościowych wpłynęły wydarzenia związane z II wojną światową. 
Szukając poprawy położenia materialnego Polacy najchętniej migrują do Nie-
miec. Kierunek ten jest zrozumiały jeśli się uwzględni odległość oraz panują-
cy tam dostatek. Po 2004 r. krajami, które Polacy chętnie wybierali jako miej-
sca osiedlenia, są Wielka Brytania i Irlandia. Obecnie obserwuje się spadek ich 
popularności, co jest związane z ujawniającym się bezrobociem na tamtejszych 
rynkach pracy: „niegdyś (…) pracę można było znaleźć w okresie od 2 do 5 dni, 
tak obecnie trzeba czekać nawet do kilku miesięcy” (s. 62).

Analizując ujawniające się w Polsce zjawisko migracji Autorzy wskazują 
na pięć jego przyczyn: 1. bezrobocie; 2. poszukiwanie lepszej płacy; 3. ucieczka 

studia gdańskie
tom xxx



296 Recenzje i omówienia

przed trudnościami w życiu małżeńskim i rodzinnym, w tym natury ekonomicz-
nej; 4. szukanie osobistego rozwoju („podróże kształcą”); 5. impuls – nieprzemy-
ślana decyzja, z którą wiąże się brak właściwego przygotowania (s. 31–35).

Z pobytem na obczyźnie łączą się pozytywne i negatywne doświadczenia. 
Do pierwszych, które określone zostają mianem „blasków” należą m.in.: zdoby-
cie pracy; poprawa sytuacji materialnej rodziny; możność nauczenia się języka 
obcego oraz spotkania z nowymi kulturami; pozytywny wpływ na społecz-
ność przyjmującą, np. poprzez odmłodzenie lokalnych wspólnot katolickich 
(s. 37–42).

Ostatni z ww. „blasków” interesujący jest z duszpasterskiego widzenia. Nie 
można jednak przeceniać „ożywczej” roli przybyszów znad Wisły. Emigrują-
cy Polacy w rzeczywistości nie należą do „najpobożniejszych”. Np. szacuje się, 
że grupa uczestniczących w niedzielnej liturgii w Wielkiej Brytanii nie prze-
kracza 10%. Tłumaczyć to można m.in. zatrudnieniem w szeroko rozumianej 
gastronomii, z którą wiąże się praca w niedziele. Inną przyczyną jest specy-cz-
ny model polskiego katolicyzmu, który ma charakter tradycyjny („wiejski”). 
Brak rodzimych kulturowych ram połączony z brakiem znajomości języka 
kraju osiedlenia sprawiają, że nie szuka się możliwości uczestnictwa w prakty-
kach lokalnych wspólnot religijnych.

Specy-czny problem ujawnia się w krajach, w których pobiera się tzw. po-
datek kościelny, gł. w Niemczech. Zdarza się, że Polacy z różnie motywowanej 
oszczędności decydują się na niepłacenie go. Jest to możliwe pod warunkiem 
zadeklarowania się jako „bezwyznaniowiec”, co jednak z punktu widzenie 
miejscowego Kościoła katolickiego równa się aktowi apostazji (s. 49).

Autorzy prezentują „cienie” – negatywne doświadczenia, które uzasadnia-
ją opinię, że migracja generuje patologię. Z pobytem na obczyźnie nierzad-
ko związana jest konieczność wykonywania „upokarzającej” pracy – ciężkiej 
i nisko opłacanej. Poniżaniu sprzyja niemożność legalnego zatrudnienia. Nie-
umiejętność dostosowania się do nowego otoczenia i w efekcie poczucie wy-
obcowania skutkują obniżeniem poczucia własnej wartości oraz frustracjami, 
które mogą przerodzić się w depresję. Wielu popada w nałogi – alkoholizm, 
narkomanię, uzależnienie od pornogra-i. Zdarza się, że przebywający za grani-
cą padają o-arami przestępstw – są wykorzystywani w ramach obozów pracy 
lub zmuszani do uprawiana nierządu (s. 43–44).

Kluczem do zmiany położenia jest przełamanie bariery komunikacyjnej. 
Znajomość języka kraju osiedlenia nie tylko pozwala na awans zawodowy, lecz 
także na lepsze dostosowanie się do panujących tam realiów. Niezbędne bę-
dzie zaakceptowanie obyczajowości odmiennej od tej znanej z kraju ojczyste-
go. Okazją do intensywniejszego wejścia w społeczność kraju przyjmującego 
jest zawieranie małżeństw mieszanych (s. 40).

Są inne „cienie”, które dotyczą zjawiska migracji zarobkowej. Dotykają one 
tych, którzy pozostają w kraju – małżonków a przede wszystkim dzieci. Nie-
obecność któregoś z rodziców (najczęściej ojca) przekłada się na osłabienie 



297Recenzje i omówienia

więzi małżeńskich oraz rodzinnych, co może prowadzić do nieodwracalnej 
destrukcji wspólnoty małżeńskiej i rodzinnej. Obserwuje się specy-czne prze-
żywanie rozłąki przez młodsze dzieci.

Autorzy stwierdzają: „Brak jednego z rodziców bywa w różny sposób od-
bierany przez dzieci, zwłaszcza małe, którym trudno cokolwiek wytłumaczyć.
Mogą sobie to nawet tłumaczyć tym, że tatuś ich nie kocha, uciekł gdzieś itd. 
Następują zmiany w psychice, niejednokrotnie nie do wyrugowania do końca 
życia. (…) Gdy w życiu dziecka zabraknie rodziców, kształtują się w nim na-
stępujące stany psycho-emocjonalne: dziecko każdego dnia oczekuje ich po-
wrotu; tęsknota dziecka miesza się z nadzieją i rozpaczą; żyje w niepewności: 
czy rodzice wrócą, czy jeszcze go kochają, a »może coś złego zrobiłem i rodzice 
mnie zostawili?«. Także po powrocie rodziców dziecko odczuwa lęk przed ko-
lejnym rozstaniem, brakuje mu poczucia bezpieczeństwa; dziecko przechodzi 
bardzo łatwo z jednego nastroju emocjonalnego w drugi, diametralnie od nie-
go różny; przeżywa wahania nastrojów.

Pozostawienie dzieci pod opieką jednego z rodziców odciska często trwały 
ślad na psychice dziecka, jak np. lęk przed opuszczeniem, a także poczucie 
żalu, krzywdy, przygnębienie, smutek, skłonność do płaczu. Może się też pojawić 
poczucie winy” (s. 44. 74).

Z przywołanych w opracowaniu Migracje zarobkowe Polaków wypowiedzi 
dzieci wynika, że z rozłąką z rodzicem (rodzicami) wiążą się silne przeżycia 
emocjonalne. Rozpacz wywołana nieobecnością rodziców może nawet skut-
kować aktami samobójczymi (s. 79). Ciekawym a zarazem smutnym jest przy-
padek ośmioletniej Julii, której rodzice wyjechali do Irlandii. Dziewczynce, 
która mocno przeżyła rozstanie, w ciągu jednego dnia wypadły włosy na gło-
wie oraz brwi i rzęsy (s. 78).

Z nieobecnością rodziców wiąże się niebezpieczeństwo rozkładu struktu-
ry rodzinnej. U pozostających w kraju, w tym dzieci, może rodzić się przeko-
nanie, że przebywający za granicą nie są już potrzebni, skoro rodzina w kraju 
daje sobie bez nich radę. Jeżeli widzi się potrzebę kogoś takiego, to nierzadko 
nie jako ważnego członka rodziny, lecz jako sponsora, który ma na nią łożyć 
-nansowo (s. 45).

Niebezpieczną jest próba „wkupywania się” w łaski dzieci. Ilustracją tej kwe-
stii jest historia Jacka (lat 6) i Tomka (lat 4), których ojciec wyjechał za granicę. 
W kontaktach drogą internetową wydawał się dobry, cierpliwy, rozumiejący. 
W efekcie nastąpiło przewartościowanie stosunku chłopców do matki, którą 
zaczęli postrzegać jako nazbyt surową, a nawet wrogą (s. 80–81).

W czwartym rozdziale pt. Jak pomagać tym, którzy wyjechali i tym, którzy 
zostają zaproponowano działania, których celem jest zapobieganie kryzysom 
w małżeństwie i rodzinie. Ich realizacja powinna mieć miejsce na wielu płasz-
czyznach – od lokalnej po ogólnospołeczną.

Pierwszorzędne znaczenie ma umacnianie więzi pomiędzy małżonkami. 
W sytuacji -zycznego oddalenie wagi nabierają: 1. gesty pamięci: telefonowanie, 



298 Recenzje i omówienia

wysyłanie SMS-ów, listów, upominków, zapewnienie o pamięci; 2. dobre wy-
korzystanie pobytu w domu rodzinnym (wspólna rekreacja, w tym religijna, 
np. wyjazd do pobliskiego sanktuarium); 3. chęć i umiejętność rozmawiania 
– zdolność słuchania; 4. rozwiązywanie kon>iktów drogą kompromisu; 5. po-
maganie w pracach domowych (s. 102–104).

Ważne zadanie do wypełnienia ma szkoła. Niezbędne jest rozpoznanie-
problemu – „wyłuskanie” tzw. eurosierot. W województwie małopolskim 
problem eurosieroctwa dotyczy ponad 8% dzieci i młodzieży szkolnej. Inten-
sywniej ujawnia się on na terenach wiejskich i w małych miastach. Podczas 
gdy w Krakowie 4% dzieci i młodzieży to eurosieroty, to w Tarnowie i okoli-
cach liczba ta wynosi 12% a na Sądecczyźnie 13%. Pobyt rodziców za granicą 
w wyraźny sposób odbija się na funkcjonowaniu dzieci i młodzieży w szkole 
– brak postępów w nauce, pogorszenie wyników nauczania, problemy z fre-
kwencją i dyscypliną, zaburzenia emocjonalne. Oprócz rozmów z rodzicami 
pozostającymi w kraju istotne jest prowadzenie zajęć wyrównawczych i świet-
licowych, działania opiekuńczo-wychowawcze i terapeutyczne (s. 104–105).

Obok szkoły zadanie do spełnienia w odniesieniu do rodzin dotkniętych 
migracjami zarobkowymi mają instytucje kościelne. Ważne jest, aby poinfor-
mować wyjeżdżających o polskich ośrodkach duszpasterskich działających 
za granicą. Po wejściu Polski do Unii Europejskiej, z czym związana była nasi-
lona emigracja, polskie placówki duszpasterskie funkcjonujące za granicą nie-
co „zaspały” jeśli chodzi o zamieszczanie bieżących informacji w Internecie. 
Obecnie sytuacja jest zadowalająca. Warta uwagi jest inicjatywa wydawnictwa 
Biblos – publikacja dwujęzycznych modlitewników (polsko-angielskiego, pol-
sko-francuskiego i polsko-niemieckiego), w których oprócz tekstów mszy św. 
i innych modlitw zawarto dane teleadresowe nt. duszpasterstwa polonijnego. 
W stosunku do tych, którzy pozostają w kraju, przede wszystkim zaś dzieci, 
znaczenia ma możliwość wspólnego spędzania czasu: kolonie, półkolonie, 
oazy itp. (s. 106–108).

Władze samorządowe i krajowe w znaczący sposób mogą wpłynąć na po-
prawę sytuacji migrantów zarobkowych i ich rodzin. Przede wszystkim chodzi 
o podjęcie działań mających na celu zwalczanie bezrobocia. Efektem powinno 
być danie wyboru – możesz wyjechać, lecz nie musisz. Ujawniający się obecnie 
problem (długookresowego) bezrobocia skutkuje tym, że osoby nim dotknię-
te są przeświadczone o konieczności zarobkowego wyjazdu za granicę. Rolę 
do odegrania mają media poprzez rzetelne informowanie o życiu za granicą. 
Niestety, ujawnia się zasługująca na naganę tendencja do prezentacji tamtej-
szej rzeczywistości za pomocą sensacyjnych newsów (s. 112–115).

Ks. Józef Młyński i ks. Władysław Szewczyk podjęli się w opracowaniu pt. 
Migracje zarobkowe Polaków prezentacji problemu, który dotyka wielu Pola-
ków, w tym tych najmłodszych i najsłabszych – dzieci. Obecnie chętnie pod-
kreśla się ubogacenie, które płynie z ruchów migracyjnych. Ujawnia się nieste-
ty wiele zjawisk negatywnych, szczególnie zaś problemy dotykające wspólnoty 



299Recenzje i omówienia

małżeńskie i rodzinne. Niejednokrotnie okazuje się, że trudno jest im funkcjo-
nować na odległość i prędzej czy później następuje rozpad. Pomimo że opra-
cowanie Migracje zarobkowe Polaków naznaczone jest lokalnym piętnem wy-
nikającym z faktu spotkań Autorów z problemami rodzin z ziemi tarnowskiej, 
to jednak dokonane analizy i postawione diagnozy mają charakter uniwersal-
ny. Można zaryzykować stwierdzenie, że niezależnie od„aktorów” uczestni-
czących w procesach migracyjnych, od towarzyszącym im okoliczności mamy 
do czynienia z powtarzającymi się problemami, które dla jednych są okazją 
do odniesienia sukcesu, dla innych – porażki.

ks. Adam Romejko

Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Gdański





Arkadiusz Modrzejewski, Metodologiczne i &lozo&czne 
podstawy politologii. Zarys wykładu, O-cyna „Oko”, 

Gdańsk – Elbląg 2011, ss. 120.

Wśród opracowań naukowych czytelnik może spotkać różne – są takie, w których 
udokumentowane zostają odkrycia, inne pobudzają do dyskusji, jeszcze inne mają 
za zadanie porządkować dotychczasową wiedzę. Do ostatniej grupy należy dzieło 
doktora Arkadiusza Modrzejewskiego, reprezentanta młodszego pokolenia uczo-
nych pracujących w Instytucie Politologii Uniwersytetu Gdańskiego.

Opracowanie pt. Metodologiczne i &lozo&czne podstawy politologii. Zarys 
wykładu składa się z dziesięciu rozdziałów, które poprzedza słowo Od Auto-
ra (s. 8–9) a kończy Bibliogra&a (s. 118–120). W ramach pierwszych pięciu 
rozdziałów podjęto zagadnienia ogólne, w kolejnych pięciu – szczegółowe. 
Są to następujące rozdziały: 1. U podstaw re%eksji metanaukowej (s. 11–24); 
2. Specy&ka poznania naukowego (s. 25–36); 3. Prawda jako cel poznania na-
ukowego (s. 37–45); 4. Język naukowy (s. 46–56); 5. Tradycja a rozwój nauki 
(s. 57–63); 6. Politologia w świecie nauk (s. 65–75); 7. Kluczowe problemy &-
lozo&czno-metodologiczne w badaniach politologicznych (s. 76–88); 8. Znacze-
nie teorii w nauce o polityce (s. 89–99); 9. Wybrane orientacje metodologiczne 
w badaniach politologicznych (s. 100–110); 10. Prognozowanie w politologii 
(s. 111–117). Poszczególne rozdziały kończą się zestawem pytań konwersacyj-
nych oraz wykazem literatury uzupełniającej.

Celem opracowania Metodologiczne i &lozo&czne podstawy politologii, 
na co zwraca uwagę sam Autor, jest wprowadzenie studentów w metodologię 
i -lozo-ę nauki, przede wszystkim zaś metodologię i -lozo-ę nauk o polityce. 
Właściwa realizacja przywołanego przez Autora zadania jest ważna. Gdy jej 
zabraknie może okazać się, że studiujący zniechęcą się do dokonywania analiz 
w przestrzeni metanaukowej. Czymś, co może nastręczać studiującym trud-
ności, jest nieznajomość terminologii (s. 8).

Tematem pierwszego rozdziału jest kwestia metanauki, czyli re>eksja nad 
poznaniem naukowym – przedmiotem poznania naukowego staje się sama na-
uka. Ważną dyscypliną metanaukową jest metodologia nauk, w ramach której 
podejmuje się wysiłek mający na celu stworzenie wzorców postępowania ba-
dawczego (s. 11). Do innych dyscyplin metanaukowych należą: -lozo-a nauki, 
epistemologia nauki, logika nauki, historia nauki, antropologia wiedzy, psy-
chologia nauki i socjologia wiedzy (nauki). Niekiedy wlicza się dometanauk 
dyscypliny „praktyczne”, np. politykę naukową i ekonomię nauki. W ramach 

studia gdańskie
tom xxx



302 Recenzje i omówienia

pierwszej dokonuje się re>eksji naukowej nad praktyką polityczną podmiotów 
publicznych, w drugiej – bada się kwestie związane z -nansowaniem nauki.

Problemem współczesnej nauki, w tym również politologii, jest margina-
lizowanie dyscypliny, którą jest metodologia nauk. Zewnętrznym wyrazem 
może być np. powierzanie nauczania metodologii przypadkowym i nieprzy-
gotowanym osobom. Konieczne jest wyrobienie u studentów przekonania, 
że źródłem wiedzy nie są jedynie gazety i Internet, lecz że jest ono znacznie 
bogatsze, że uprawianie wiedzy to coś więcej niż obecność medialna i publi-
cystyka, że wiedza nie jest osadzona w naukowej próżni oraz że było wcześniej 
wielu uczonych, owocem pracy których są liczne dzieła naukowe (s. 15).

Czymś, co determinuje realizację przedsięwzięć naukowych jest przyjmo-
wana przez badacza (świadomie lub nie) -lozo-a, przede wszystkim ontologia 
i epistemologia. Kwestia ta ujawnia się także w politologii oraz naukowej re-
>eksji nad nią – -lozo-i politologii, która – na co zwraca Autor – nie powinna 
być mylona z -lozo-ą polityki (s. 21).

Autor wskazuje na dwie płaszczyzny ludzkiej wiedzy – potoczną i nauko-
wą. Podczas gdy pierwsza charakteryzuje się pewną spontanicznością, opie-
ra się nierzadko na stereotypach, uprzedzeniach, tym, co irracjonalne, tak 
wiedza naukowa poddana musi być metodologicznym rygorom – musi być 
uporządkowana, spójna wewnętrznie i obiektywna. Uczony to ten, który daje 
pierwszeństwo wiedzy naukowej. Nie oznacza to jednak, że wiedza potoczna 
nie może być całkowicie dyskredytowana jako źródło poznania. Ma ona war-
tość jako inspiracja do pogłębionych badań o charakterze naukowym (s. 27).

Dla badacza, w tym politologa, duże znaczenie ma pytanie o prawdę. Za-
leżnie od naukowego pozycjonowania się autorów, szczególnie zaś od wyzna-
wanych przez nich wartości -lozo-cznych, prawda jest oceniana w różnych 
sposób. Im bliżej uczonym do założeń -lozo-i klasycznej, tym bardziej będzie 
akcentowana jej rola w naukowym poznaniu. Preferujący sceptyczne czy rela-
tywistyczne spojrzenie na rzeczywistość będą postrzegali ją jako rodzaj utopii 
nie tylko zbędnej, lecz także szkodliwej w pracy naukowej (s. 37).

Po zaprezentowaniu różnych teorii prawdy Autor odnosi się do relacji po-
między językiem politologii (politologicznym) a językiem polityki. Pierwszy 
charakteryzuje się naukowością. To język, którym posługują się specjaliści. 
W przypadku drugiego, który przeznaczony jest dla szerszego grona odbior-
ców, istotna jest przede wszystkim prostota przekazu.

„Język polityki (…) z de-nicji ma docierać do masowego odbiorcy. Jest 
językiem potocznym, posługującym się nieskomplikowanymi językowo kon-
strukcjami, np. apelami, hasłami, sloganami, z założenia nieprofesjonalnymi 
i nieprecyzyjnymi, po to, by grono adresatów komunikatu było jak najszersze. 
Język politologii z kolei podlega rygorom językowym i pojęciowym, obowią-
zującym w nauce. Stąd też jego podstawową cechą jest precyzyjność. Uzy-
skuje się ją poprzez de-niowanie pojęć podstawowych. Niedopuszczalne sąw 
języku politologicznym wyrazy emocjonalne. Powinno unikać się również 



303Recenzje i omówienia

kolokwializmów, wyrażeń zaczerpniętych z języka ideologicznego, a w tym 
tzw. nowomowy” (s. 53–54).

W przestrzeni naukowej ważną rolę odgrywają autorytety. Ich istnienie 
przypomina o tym, że nauka nie stanowi zawieszonej w próżni konstrukcji, 
lecz że bazuje na odkrywczym i poznawczym wysiłku minionych generacji. 
Autorytetami są przede wszystkim uczeni, którzy wychowują kolejne nauko-
we pokolenia. To ci, którzy nie tylko solidnie uczą naukowego rzemiosła, lecz 
opiekuni i przewodnicy na naukowej drodze. Za Janem Goćkowskim (Autory-
tety świata uczonych, Warszawa 1984) Autor formułuje katalog zasług, którymi 
powinno być naznaczone życie autorytetu. Są to m.in.: odkrywczość; kreowa-
nie teorii i metod badawczych; metodologiczna rzetelność badań naukowych; 
bycie mistrzem na płaszczyźnie naukowej oraz moralnej; zdolności organiza-
cyjne; opowiadanie się po stronie racji naukowych i interesów uczonych; rea-
lizacja zasad rządzących nauką i światem akademickim w życiu codziennym. 
Bycie autorytetem nie jest tożsame z oczekiwaniem działań o charakterze od-
twórczym ze strony uczniów. Nierzadko okazuje się, że uczniowie wybierają 
inną drogę niż ich mistrzowie, np. Arystoteles, który „sprzeniewierzył się” Pla-
tonowi (s. 57–59).

Kolejne pokolenia uczonych zapewniają rozwój nauki. Proces ten dokonuje 
się na różne sposoby. Z reguły wskazuje się na dwie jego formy – ewolucyj-
ną i rewolucyjną. W ramach pierwszej w wyraźny sposób bazuje się na tym, 
co zostało dotychczas wypracowane. Z brakiem ciągłości wynikającej z rady-
kalnego przewartościowania tego, co dotychczas stanowiło podstawę wiedzy, 
mamy do czynienia w ramach podejścia rewolucyjnego. Możliwe jest podej-
ście pośrednie, które zostało wypracowane przez węgierskiego uczonego Imre 
Lakatosa. Jego zdaniem w ramach realizowanych teorii mamy do czynienia 
z niezmiennym twardym rdzeniem (ang. hard core), heurystykami odnoszą-
cymi się do stosowanych w badaniach technik i metod oraz pasem ochron-
nym (ang. protective belt), na który składają się hipotezy pomocnicze mające 
za zadanie przyjmowanie na siebie ewentualnej krytyki ze strony oponentów.

Drugą część opracowania Autor rozpoczyna od umiejscowienia politologii 
w przestrzeni naukowej. Wskazuje, że mieści się ona w naukach humanistycz-
nych i społecznych. Pewna trudność wiąże się z przedmiotem politologii, któ-
rym jest polityka. To rzeczywistość rozumiana w różny sposób. Ujawniają się 
różnice terminologiczne. Np. w języku angielskim słowo polityka oddawane 
jest – zależnie od kontekstu – jako policy i politics. Politologia jest czymś in-
nym niż powszechna wiedza nt. polityki. Należy pamiętać, że re>eksja nt. poli-
tyki nie jest wyłączną domeną politologii. Są i inne dziedziny wiedzy, w ramach 
których podejmuje się tę kwestię, np. -lozo-a polityki, ekonomia polityki, so-
cjologia polityki itd. (s. 65–67).

Odnosząc się do przedmiotu zainteresowania politologii Autor stwierdza: 
„W polu zainteresowań badawczych politologii lokują się takie zagadnienia,jak 
działalność instytucji państwowych nakierowana na rozwiązywanie problemów 



304 Recenzje i omówienia

wewnętrznych (polityka wewnętrzna) i utrzymywanie kontaktów z zagranicą 
(polityka zewnętrzna nazywana też zagraniczną), funkcjonowanie systemów 
politycznych, działalność partii politycznych i innych organizacji politycznych 
oraz grup nacisku, proces podejmowania decyzji politycznych, globalizacja 
i zjawiska jej towarzyszące, funkcjonowanie społeczności lokalnych i polityka 
szczebla lokalnego, koncepcje polityczne itp”. (s. 67).

Autor zwraca uwagę na interdyscyplinarność badań politologicznych. Po-
litologia to dziedzina nauki, w ramach której mamy do czynienia z różnymi 
podejściami badawczymi. Można je sprowadzić do podejścia ilościowego 
(naturalizm) i podejścia jakościowego (antynaturalizm). W ramach pierw-
szego ujawniają się „statystyczne inklinacje” badaczy. To podejście kuszące 
wiarygodnością pozyskiwanych informacji, które można na różne sposoby 
obrabiać. Wiąże się z nim niebezpieczeństwo korzystania z niewiarygodnych 
źródeł. Krytyczny badacz ma świadomość, że np. dane pochodzące z badań 
ankietowych mogą być nieprawdziwe, gdyż udzielający odpowiedzi nie zawsze 
mówią prawdę (s. 76–77).

Wielce interesujący jest ostatni rozdział opracowania Metodologiczne i &lo-
zo&czne podstawy politologii, który został zatytułowany: Prognozowanie w po-
litologii. Autor zwraca uwagę na podejrzliwe podejście do kwestii prognozo-
wania w naukach społecznych, postrzeganej jako przekroczenie przestrzeni 
naukowości i ocieranie się o coś na kształt wróżbiarstwa. Są naukowcy, m.in. 
profesor Andrzej Chodubski, któremu Autor zadedykował swe opracowanie, 
którzy zwracają uwagę, że „prognozowanie jest najwyższym stopniem nauko-
wości i świadczy o dojrzałości naukowej dyscypliny oraz o dużym doświad-
czeniu i wysokim poziomie intelektualnym badacza”. Z prognozowaniem wią-
żą się specy-czne wyzwania: „Naukowe przewidywanie przyszłości wymaga 
zarówno szerokiej wiedzy teoretycznej, znajomości metod prognostycznych, 
umiejętności interpretacji danych empirycznych, jak i odwagi w formułowa-
niu predyktywnych wniosków. Niejednokrotnie prognostyk musi zmierzyć 
się z zachowawczymi opiniami środowiska akademickiego oraz oczekiwania-
mi architektów ładu politycznego, które nierzadko kolidują z tworzoną wizją 
przyszłości” (s. 111).

Problemem współczesnej politologii jest swego rodzaju amnezja – zapomi-
nanie, że uczony jest powołany do tego, aby służyć prawdzie a nie określonej 
opcji politycznej. Do tego zagadnienia odnosi się Autor, gdy stwierdza: „dzia-
łalność politologiczna przybiera nierzadko postać komentarza politycznego, 
a jej prognozy mają raczej walor propagandowo uwierzytelniający decyzje 
polityczne. Nie spełniają przy tym wymogu naukowej rzetelności i uczciwo-
ści, nie wspominając o naukowym obiektywizmie. Instrumentalizacja nauki 
o polityce negatywnie zatem rzutuje szczególnie na jej funkcje predyktywną 
i zdolności przewidywania przyszłości” (s. 113).

Opracowanie autorstwa Arkadiusz Modrzejewskiego jest godne uwagi. Usy-
stematyzowana w nim została wiedza dotycząca politologii z metodologicznego 



305Recenzje i omówienia

i -lozo-cznego punktu widzenia. Można mieć pewność, że będzie stanowiło 
ono cenną pomoc studiującym nauki polityczne. Na pochwałę zasługuje za-
mieszczenie polskojęzycznej literatury, umożliwiającej pogłębienie znajomo-
ści prezentowanych w opracowaniu zagadnień.

ks. Adam Romejko

Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Gdański





Ewa Winnicka, Londyńczycy, Wydawnictwo Czarne, 
Wołowiec 2011, ss. 205.

Społeczność polska w Wielkiej Brytanii wyróżnia się na tle innych skupisk po-
lonijnych. W minionych dekadach chętnie zwracano uwagę na jej polityczny 
charakter. Z tego powodu unikano używania określenia Polonia, preferowano 
zaś inne – emigracja lub wychodźstwo. Ostatnich kilka lat naznaczonych jest 
intensywną emigracją na Wyspy Brytyjskie w znacznej mierze młodszej czę-
ści Polaków. Funkcjonujące w Wielkiej Brytanii od czasów II wojny światowej 
polskie instytucje stanowiły okazję do zachowania życia politycznego i kul-
turalnego a jednocześnie sprzyjały procesowi mitologizacji. Dokonywało się 
to m.in. poprzez specy-cznie dobraną tematykę w wydawanych publikacjach. 
Dominował motyw polityczny i patriotyczny. W praktyce nie podejmowano 
kwestii codzienności brytyjskiej Polonii – nie tylko z jej blaskami, lecz także 
cieniami. W tym kontekście na uwagę zasługuje opracowanie Ewy Winnickiej, 
warszawskiej dziennikarki, pt. Londyńczycy.

Nie jest to publikacja typowo naukowa. Sama Autorka stwierdza w krótkiej 
przedmowie: „Ta książka nie jest podręcznikiem do historii, mimo że w nie-
których reportażach występują postaci historyczne, a w co najmniej dwóch 
przypadkach są ich głównymi bohaterami. (…) Ta książka nie daje ogólnego 
obrazu, nie syntetyzuje, nie zajmuje stanowiska ani nie rości sobie pretensji. 
Jest subiektywna, bo reportaż wymaga dokonania wyboru” (s. 7). Słowa Au-
torki można potraktować jako rodzaj (uzasadnionej) asekuracji.

Na opracowanie Londyńczycy składa się dziewięć reportaży: Zagubieni, 
znalezieni, zagubieni (s. 9–23); Historia miłości w dziesięciu etapach (s. 25–47); 
Tato (s. 49–69); Spokój nieboszczyka (s. 69–92); Angielski król Polski (s. 93–
113); Zastąpiona (s. 115–136); Kim jest Liii? (s. 137–154); Mister Pałac i jego 
ojczyzna (s. 155–167); Ostatni minister skarbu (s. 169–196). Po reportażach 
Winnicka zamieszcza podziękowanie skierowane do osób, które wsparły 
ją w pisaniu książki (s. 197), oraz Bibliogra&ę (s. 199–201).

Pierwszy reportaż można potraktować jako zagajenie do kolejnych ośmiu. 
W 1998 r. pewien Anglik znalazł na śmietniku zdjęcia, na których były – tak 
je zakwali-kował – osoby z Europy Wschodniej. Ponieważ nie wydał mu się 
to zbyt interesujący temat, zaniósł znalezisko do piwnicy. Powrócił do niego 
za sprawą przypadkowo poznanej kobiety o imieniu Nicole, która opowie-
działamu o swej polskiej matce. Wspomniała o jej bujnym życiu erotycznym 
i o nieuprzejmym zwyczaju wypowiadania (w języku polskim) głośnych uwag 
nt. ludzi, których widziała w autobusie (s. 9–13).

studia gdańskie
tom xxx



308 Recenzje i omówienia

Dzięki opublikowaniu wybranych fotogra-i w londyńskim „Nowym Cza-
sie” udało się zidenty-kować niektóre osoby. Autorka przybliża historię Jana 
Markiewicza (1913–1990), autora fotogra-i. Obiecującą karierę urzędnika 
bankowego przerwała wojna. Po jej zakończeniu osiedlił się w Londynie. Po-
nieważ dyplom studiów prawniczych ukończonych w Polce nie miał znacze-
nia w Wielkiej Brytanii, został fotografem. Jego życie odbijało codzienność 
rodaków zamieszkujących na obczyźnie – praca zawodowa, rodzina, msza św. 
w niedzielę a po niej narzekanie na panującą sytuację polityczną. Urozmai-
ceniem były potańcówki w polskich klubach. Interesujący jest motyw ostat-
nich lat życia Markiewicza. Dla opieki nad nim sprowadzono z Polski panią 
Zosię. Można przypuszczać, że było to bardziej opłacalne rozwiązanie niż za-
trudnienie brytyjskiej opiekunki (s. 14–21).

W kolejnym reportażu zatytułowanym Historia miłości w dziesięciu etapach 
Autorka prezentuje dzieje społeczności polskiej w Wielkiej Brytanii od cza-
sów wojennych do współczesnych. Odnosząc się do relacji polsko-brytyjskich 
wskazuje na ich zmienność. Od zachwytu, szczególnie nad polskimi żołnie-
rzami, po niechęć i obojętność. Reportaż rozpoczyna cytat napisanej przez 
Stanisława Mackiewicza książki pt. Londyniszcze (Warszawa 1957), w którym 
zwrócono uwagę na jurność polskich żołnierzy (s. 25). Autorka niepotrzeb-
nie podaje pseudonim literacki Mackiewicza (czyni to również w Bibliogra&i; 
s. 199) i to w sytuacji, gdy nie jest on używany w cytowanej przez nią publika-
cji. Innym problemem jest ujawniająca się tematyczna luka pomiędzy latami 
50. i 80.

Na początku wojny Polacy traktowani byli przez Brytyjczyków z sympatią. 
Mężczyźni byli gotowi zaprosić ich na darmowego drinka a kobiety chętnie 
nawiązywały z nimi relacje natury seksualnej; np. jedna Brytyjka w ciągu kil-
ku miesięcy „zaliczyła” 30 polskich pilotów (s. 29) a gen. Stanisław Sosabow-
ski otrzymywał listy od miejscowych kobiet skarżących się, że zaszły w ciążę 
z polskimi żołnierzami (s. 33).

Z biegiem czasu Brytyjczycy przestali się interesować Polakami. Nastawienie 
to zmieniło się w czasach solidarnościowych, czego potwierdzeniem była m.
in. demonstracja w Hyde Parku, na której w dn. 21 grudnia 1981 r. zgroma-
dziło się 20 tys. uczestników. Przywołując to wydarzenie Winnicka stwierdza 
na wyrost: „Wielu Polaków, o-ary reżimu i emigranci, dostaje na Wyspach 
schronienie i szansę na nowy start” (s. 44–45). Szacuje się, że spośród grupy 
4,4 tys. Polaków, którzy zatrzymali się w Wielkiej Brytanii po wprowadzeniu 
stanu wojennego, ok. 400 ubiegało się o azyl polityczny. W tym czasie w RFN 
przebywało 91 tys. polskich azylantów a w Austrii było ich 79 tys.

Przypadłością Polaków zamieszkujących w Wielkiej Brytanii były i nadal 
są problemy natury psychicznej. Tej kwestii został poświęcony reportażpt. Tato. 
W ramach wprowadzenia Winnicka przywołuje opinie specjalistów zwraca-
jących uwagę, że po wojnie wśród Polaków było chorych psychicznie pięcio-
krotnie więcej niż wśród przeciętnych Brytyjczyków i trzykrotnie więcej niż 



309Recenzje i omówienia

wśród przedstawicieli innych grup narodowych (s. 49). Odnosząc się do po-
wyższych danych nie można zapominać o specy-ce polskich przybyszów. Były 
to osoby, które doświadczyły okrucieństwa wojny. W przeciwieństwie do nich 
przeciętnemu Brytyjczykowi wojna mogła kojarzyć się z utrudnieniami w za-
opatrzeniu i koniecznością zaciemniania okien. Następnie Autorka prezentuje 
na podstawie korespondencji elektronicznej „historię” Ryszarda Dębińskiego 
oraz jego rodzin: w Polsce i Wielkiej Brytanii. Był to człowiek despotyczny, 
który nierzadko posługiwał się przemocą w stosunku do irlandzkiej małżon-
ki oraz dwóch córek. Któregoś dnia zniknął. Później okazało się, że został za-
mknięty w zakładzie dla psychicznie chorych, oraz że w Polsce mieszkała jego 
pierwsza żona.

W reportażu pt. Spokój nieboszczyka podjęto temat sprzedanego niedawno 
znajdującego się w pobliżu miejscowości Henley-on-Qames (ok. 60 km na za-
chód od centrum Londynu) pałacowego kompleksu Fawley Court. Autorka 
odniosła się do historii miejsca, w tym do czasów powojennych, gdy pałac 
dzięki staraniom ks. Józefa Jarzębowskiego (1897–1964) wszedł w posiadanie 
księży marianów. Funkcjonowała tam polska szkoła średnia, a po jej zamknię-
ciu ośrodek pielgrzymkowy. Co roku w dzień Zielonych Świątek spotykali się 
tam Polacy na wspólnym nabożeństwie oraz pikniku. Decyzja sprzedaży pała-
cu i przyległych do niego terenów wywołała protesty środowisk polonijnych. 
Winnicka przywołuje dwóch wychowanków szkoły: Mirka i Kristofa, którzy 
założyli stowarzyszenie Fawley Court Old Boys mające za zadanie zapobie-
żenie sprzedaży obiektu. Wcześniej w podobnym celu powołano do istnienia 
Komitet Obrony Dziedzictwa Narodowego Fawley Court. Działania obejmo-
wały przede wszystkim pisanie protestów do urzędów oraz znanych osobisto-
ści, w tym do królowej Elżbiety II i papieża Benedykta XVI (s. 71–72).

Odnosząc się do opinii różnych osób Winnicka zwraca uwagę, że u genezy 
problemu leży „nowy typ” polskiego duchownego, który w powojennych de-
kadach przybywał z PRL do Wielkiej Brytanii. To księża nastawieni na mate-
rialny zysk, których postawę można określić mianem cwaniactwa (s. 81–84). 
Różnią się oni w zasadniczy sposób od duchownych czasu wojennego. Powo-
łując się na autora niniejszej recenzji Winnicka stwierdza, że wówczas współ-
praca między duszpasterzami i wiernymi była harmonijna. Miał miejsce je-
dyny „zgrzyt” związany z planowanym internowaniem ks. Stanisława Bełcha. 
Faktycznie takich „zgrzytów” było znacznie więcej; np. napięcia pomiędzy 
gen. Władysławem Sikorskim a bp. Józefem Gawliną oraz problemy duszpa-
sterskie kapelanów stacjonujących w pobliżu Blackpool, o którym sama Win-
nicka pisze jako o miejscu, które ze względu na obecność polskich żołnierzy 
przyciągało spragnione erotycznych wrażeń Angielki (s. 29). Inną sprawa jest 
to, że przywołany casus ks. Bełcha nie jest właściwym przykładem. Stroną na-
pięć był ks. Bełch oraz władze polskie i brytyjskie – nie byli nią polscy katolicy.

Co jakiś czas można usłyszeć w różnych krajach, w tym w Polsce, o pomy-
śle restauracji monarchii. Tej kwestii poświęcony został reportaż zatytułowany 



310 Recenzje i omówienia

Angielski król Polski. Pozwalając sobie na odrobinę fantazji Autorka w ciekawy 
sposób prezentuje dzieje księcia Jerzego i jego syna księcia Edwarda, potencjal-
nych kandydatów na polski tron. Przy okazji czytelnik dowiaduje się nt. życia bry-
tyjskiej arystokracji. Wiosną 1940 r. książę Jerzy otworzył przy Exhibition Road 
budynek przekazany Polakom na cele kulturalne i towarzyskie. Funkcjonował on 
pod nazwą Ogniska Polskiego (s. 101). Niedawno, już po wydaniu Londyńczyków, 
podano do publicznej wiadomości decyzję o jego planowanej sprzedaży.

Reportaż pt. Zastąpiona spotkał się z krytyką „starej” społeczności emigra-
cyjnej. Zwracano uwagę, że zamiast wyciągać szczegóły z prywatnego życia gen. 
Władysława Andersa, Winnicka powinna (po raz kolejny) skupić się na jego 
dokonaniach1. Tytułowa Zastąpiona to Irena Anders, pierwsza żona Włady-
sława Andersa. Generał rozbił jej małżeństwo a ona, aby móc wyjść za niego 
za mąż, zdecydowała się przejść na luteranizm. Anders porzucił ją w czasie 
wojny na rzecz młodszej o blisko 30 aktorki rewiowej Ireny Jarosiewicz, zna-
nej publiczności pod pseudonimem Renata Bogdańska. Przechodząc na kato-
licyzm zapewnił sobie kościelną życzliwość i możliwość ponownego zawarcia 
małżeństwa w tejże wspólnocie. Również Jarosiewicz była po „przejściach”. 
Jej pierwszym mężem, czego nie wspomina Winnicka, był Gwidon Borucki, 
który jako pierwszy wykonał pieśń patriotyczną pt. Czerwone maki na Monte 
Cassino. Po wojnie pierwsza żona Andersa i jej dzieci nie utrzymywały z nim 
kontaktu. Winnicka w ciekawy sposób odnosi się do procesu mitologizacji, 
w którego centrum znalazła się druga żona gen. Andersa: „po śmierci generała 
(…) Druga Irena przejęła jego legendę. Uwielbiała być legendą. Odwiedzali 
ją ludzie wysoko utytułowani, była zapraszana na narodowe uroczystości. 
Uosabiała pamięć o generale, przyjęła na siebie miłość żołnierzy. Ciepła, ser-
deczna osoba z charyzmą. Z wdowy zmieniła się w instytucję” (s. 135).

Druga wojna światowa w dramatyczny sposób dotknęła społeczność ży-
dowską w Polsce i w innych krajach znajdujących się pod niemieckimi wpły-
wami. Części Żydów, w tym Lili Pohlman (z d. Stern), tytułowej bohaterce ko-
lejnego reportażu udało się przetrwać. Lili pochodziła z Krakowa. Jej ojciec 
pracował w banku, a matka była projektantką mody. Miała młodszego brata. 
Wojnę przeżyła tylko ona i jej matka. 29 marca 1946 r. razem z innymi 149 
żydowskimi sierotami tra-ła do Londynu. Ściągnął ich tam rabin doktor Solo-
mon Schonfeld. Po zakończeniu wojny jeździł po Europie Środkowej, aby tam 
„odzyskać dzieci spod hitlerowskiego i chrześcijańskiego jarzma” (s. 145). Pod 
pojęciem chrześcijańskiego jarzma rozumiał on sierocińce zakonne, w których 
przechowywano dzieci żydowskie ucząc je przy okazji zasad chrześcijańskiej 
wiary. Sprowadzonym do Londynu sierotom nie było łatwo. Czuły się wyob-
cowane. Nie znały języka angielskiego. Młodsze tra-ły do rodzin zastępczych 
a starsze do pracy w fabrykach. Zdarzały się samobójstwa (s. 147). Lili należa-
ła do tych, którzy zdali kolejny egzamin życiowy.

1 Por. K. Cywińska, Szwarc, mydło i powidło, „Nowy Czas” 2012, nr 1, s. 10.



311Recenzje i omówienia

Mister Pałac i jego ojczyzna to reportaż o Janie Żylińskim, Polaku, który 
na Ealingu wybudował pałac przypominający czasy Ludwika XVI. Nie służy 
on wyłącznie celom mieszkaniowym. Żyliński chętnie wynajmuje go na różne-
go rodzaju uroczystości, np. wesela, na kręcenie -lmów itp. Bohater reportażu 
chwali się, że już jego ojciec dobrze radził sobie w interesach. Wspomina go m.
in. w następujących słowach: „W 1947 roku ojciec razem z generałem Ander-
sem przypłynął do Southampton. W przeciwieństwie do kolegów w ogóle się 
tej Anglii nie bał. Pracował jako prawnik, doradzał rodakom. Zwłaszcza jak 
chcieli kupić sobie dom, a nie wiedzieli jak, ponieważ nie znali języka” (s. 156).

Żyliński wspomina swój pobyt w Fawley Court: „Matka mnie (…) wysyła 
do Fawley Court. To polska szkoła w pałacu nad Tamizą. Od połowy lat pięć-
dziesiątych prowadzą ją ojcowie marianie, na jej założenie zrzuca się cała emi-
gracja. Dwór dziś już jest sprzedany. Mam być wychowawcą. Wyrastam na mi-
cie Fawley, ale, niestety, bardzo się rozczarowuję. Księża prowadzą biznes, idea 
zanika, ksiądz ekonom wrzeszczy i na dzieci i podwładnych, a wieczorem wy-
chodzi na randki z księgową. Po pół roku wyjeżdżam zniesmaczony” (s. 159).

Ciekawostką jest to, że Żyliński był do niedawna kreował się na „zbawcę” 
Fawley Court. W 2008 r. w czasie spotkania w Zielone Świątki publicznie za-
deklarował chęć zakupu pałacu. Obiecał, że utworzy tam centrum kulturalne, 
ośrodek wypoczynkowy, miejsce spotkań, zjazdów, muzeum, centrum emi-
gracji oraz miejsce debat polsko-brytyjskich. Transakcja nie doszła do skutku. 
Można przypuszczać, że Żyliński, który mówi o sobie: „jestem wielkim roman-
tykiem i marzycielem, ale nie w sprawach -nansowych”, doszedł do wniosku, 
że zakup Fawley Court jest nieopłacalny i dlatego z niego zrezygnował2.

Reportaż pt. Ostatni minister skarbu Ewa Winnicka poświęca Jerzemu Koź-
niewskiemu, który w 1991 dokonał o-cjalnego zamknięcia funkcjonującego 
w Londynie od 1949 r. polskiego Skarbu Narodowego. Poważnym problemem 
środowisk emigracyjnych było roztrwanianie majątku w wyniku niekompe-
tentnego nim dysponowania a także nieumiejętność pozyskiwania środków 
-nansowych. Jako przykład przywołana została sześcioletnia działalność inwe-
stycyjna ppłk. Jana Kamieńskiego. Z powierzonej mu sumy 2,2 mln dolarów 
zostało 75 tys. W 1952 r. uznano, że nie ma podstaw, aby oskarżyć go o sprze-
niewierzenie majątku państwowego. Koźniewski tłumaczy:„Oni się tyle znali 
na biznesie, co ja na języku tureckim. Cóż, machnęło się ręką” (s. 178).

Po zamknięciu skarbu 25 tys. funtów przekazano na działalność Zjedno-
czenia Polskiego w Wielkiej Brytanii. 500 tys. funtów oraz wart kilka mln bu-
dynek rządowy przy Eaton Place, który został przeznaczony na sprzedaż, prze-
kazano towarzystwu dobroczynnemu popierającemu polską kulturę i oświatę 
(ang. Polonia Aid Foundation Trust; PAFT). W 2009 r. PAFT wsparło dotacją 
81 tys. funtów różne inicjatywy polonijne przede wszystkim zaś polski teatr 
i gazetę „Dziennik Polski”. Fundacja dysponuje sumą 1,7 mln funtów. Apeluje 

2 Por. Nie będę mieszkał w dwóch pałacach. Z Janem Żylińskim o jego zamiarach zakupu Fawley 
Court rozmawia Robert Małolepszy, „Tygodnik Polski” 2008, nr 20, s. 1.



312 Recenzje i omówienia

się do Polaków, aby przekazywali jej środki materialne, w tym nieruchomości, 
w ramach zapisów testamentalnych. Okazuje się, że wpływy z tego tytułu nie 
są wysokie (s. 195–196).

Reportaż kończy się radą Jerzego Koźniewskiego zaadresowaną do Pola-
ków mieszkających nad Wisłą. Z jednej strony jest ona nieuprzejma, z drugiej 
zaś zawiera się w niej przekonanie o wyższości tych, którzy w czasie II wojny 
światowej i po jej zakończeniu osiedlili się na ziemi brytyjskiej. Koźniewski 
stwierdza: „Jeśli czytelnicy tego tekstu dobrze wychowają swoje dzieci, to ich 
dzieciom być może uda się w końcu doszlusować do naszego zachodniego po-
ziomu” (s. 196).

Książka Ewy Winnickiej stanowi interesująca próbę spojrzenia na „starą” 
emigrację Polską bez chętnie stosowanego przez zainteresowanych „lukru”. 
To nie tylko bojownicy za „wolność naszą i waszą”, lecz także ludzie, którzy 
zmagają się z problemami dnia codziennego. Czym innym jest mit, a czym in-
nym rzeczywistość. W szczególny sposób widać to w przypadku gen. Włady-
sława Andersa, który z jednej strony postrzegany był jako rodzaj politycznego 
monolitu, biorąc pod uwagę zaś jego życie prywatne trudno uznać go za wzór 
godny naśladowania. Na początku Londyńczyków Ewa Winnicka zastrzega 
się, że prezentuje w opracowaniu subiektywne spojrzenie. Ma do tego prawo. 
Powinna jednak zadbać o to, aby rzetelnie przedstawiać przywoływane fakty. 
Książka powinna zostać przed publikacją przeczytana przez specjalistę. Można 
by wtedy uniknąć ujawniających się błędów, w tym ortogra-cznych. Np. przy-
wołane określenie single malt (s. 36) odnosi się do rodzaju whisky i dlatego 
używanie wielkich liter przy jego zapisie nie jest wskazane; Katolicka Rada Pol-
skiego Dobrobytu (ang. Catholic Council for Polish Welfare; s. 38–39) w języ-
ku polskim oddawana była jako Katolicka Rada Opieki nad Polakami; Józef 
Gawlina był biskupem polowym Wojska Polskiego a nie kapelanem Polskich 
Sił Zbrojnych (s. 75) a autor niniejszej recenzji nie informował Winnickiej 
o bogactwie „dużej polskiej para-i w centrum Londynu” (s. 86). Uzasadnione 
jest stwierdzenie, że pomimo ujawniających się niedoskonałości książka Ewy 
Winnickiej jest godna uwagi czytelników. Można mieć nadzieję, że znajdzie 
grono odbiorców w Polsce i za granicą.

ks. Adam Romejko

Wydział Nauk Społecznych
Uniwersytet Gdański



Paweł Bloch, Urojony Bóg Richarda Dawkinsa, 
Wydawnictwo Flavius, Warszawa 2011, ss. 190.

Richard Dawkins, brytyjski biolog-ewolucjonista, należy do znanych i głośnych 
przedstawicieli współczesnych ruchów antyreligijnych. Książka Bóg urojony1 
tego zadeklarowanego ateisty i wroga religii u jednych czytelników wzbudza 
entuzjastyczny aplauz, a u innych sprzeciw i krytykę. Publikacja autorstwa Pa-
wła Blocha Urojony Bóg Richarda Dawkinsa stanowi polemikę ze wspomnianą 
wyżej pozycją.

Na kolejnych stronach swej książki Bloch dokonuje przeglądu książki Daw-
kinsa Bóg urojony. Analiza treści poszczególnych rozdziałów doprowadza Blocha 
do wniosku, że socjologiczne problemy wiary, z których składa się pozycja oks-
fordzkiego pisarza, nie mogą prowadzić do stwierdzenia, że nie ma Boga. Przed-
stawmy więc krótko konkretne zarzuty Richarda Dawkinsa wobec religii, w tym 
szczególnie religii chrześcijańskiej, i kontrargumenty autora recenzowanej książki.

Dawkins próbuje wykazać, że nauka jest sprzeczna z pojęciem Boga i religii. 
Obarcza chrześcijan obowiązkiem dowiedzenia słuszności swoich religijnych po-
glądów. Bloch w rozdziale: „Nauka i Bóg” (s. 14–40) stara się dowieść słabości 
takiego poglądu, gdyż nie można, jak twierdzi, ze stuprocentową pewnością do-
wieść także nieistnienia czegokolwiek. W swej książce Dawkins wykazuje, że Bóg 
jest bardzo, ale to bardzo nieprawdopodobny. Aby zrozumieć wartość rozumo-
wania Dawkinsa należy, zadaniem Pawła Blocha, podstawić analogiczne pojęcia 
w określonej kon-guracji. W wyniku takiej operacji mamy klasyczny nieskoń-
czony regres, od którego nie ma ucieczki. Niskie prawdopodobieństwo istnienia 
Boga jest podstawą ateizmu Dawkinsa. Czy rachunek prawdopodobieństwa, pyta 
Bloch, stanowi właściwą metodę do prezentowania tego typu rozumowań? Zde-
cydowanie nie, gdyż dane, którymi dysponuje Dawkins, są nieprecyzyjne. Autor 
zatrzymuje się nad pytaniem: Czy pojęcia ewolucji i Boga są względem siebie 
sprzeczne, czy też mogą współistnieć? Bloch stwierdza, że takiej sprzeczności nie 
widać. Wywody Dawkinsa są naukowo nieuzasadnione i nie uprawniają do ne-
gacji pojęcia Boga. Brakuje w nich elementarnej spójności.

W rozdziale drugim autor recenzowanej książki zastanawia się nad pyta-
niem: „Czy konsekwentny ateizm jest źródłem zła?” (s. 41–75) Dawkins jest 

1 R. Dawkins: Bóg urojony, Wydawnictwo CiS, Warszawa 2007 (tyt. oryg.: „Qe God De-
lusion”). „Bóg urojony” nie jest jedyną publikacją o nastawieniu antyreligijnym tego autora. 
Spośród wcześniejszych publikacji tego typu wymienić należy „Qe Blind Watchmaker” („Ślepy 
Zegarmistrz”) czy „A Devil’s Chaplain” („Kapelan diabła”).

studia gdańskie
tom xxx



314 Recenzje i omówienia

zdania, że religia poprzez swe zespolenie z absolutyzmem moralnym służy złu. 
A może jest odwrotnie, rozważa Bloch, może to konsekwentny ateizm poprzez 
swój związek z moralnym darwinizmem, relatywizmem, nihilizmem jest zły 
i niemoralny? Co znaczy „darwinizm moralny”? W skrócie rzecz ujmując, sens 
zamyka się w twierdzeniu „cel uświęca środki”. Dla konsekwentnego ateisty 
istnieje tylko świat materialny, a życie wywodzi swą przyczynę z samoródz-
twa, które na drodze doboru naturalnego ukształtowało różne gatunki zwie-
rząt. Według ateisty wszystko powstało wyłącznie na skutek Wielkiego Wybu-
chu. Po długim czasie na jednej planet – Ziemi – pojawiły się pierwsze przejawy 
życia, które ewaluowały. Następowała walka o byt, w wyniku której przetrwały 
najsilniejsze osobniki. Bezwzględną walkę o byt próbuje Dawkins zastąpić czte-
rema dobrymi darwinowskimi powodami i spowodować, aby między jednost-
kami panowały altruizm, szczodrość i moralność: po pierwsze – pokrewieństwo, 
po drugie – wzajemność, po trzecie – dobra reputacja, po czwarte – ostentacyj-
na szczodrość, która przynosi jednostce korzyści. Nie są to obiektywne wartości, 
gdyż uwzględniają własny interes. Cztery postulaty Dawkinsa jedynie pozorują 
szlachetność i moralność. Jezus biegunowo odmiennie pojmuje tę problematy-
kę. To miłość nieprzyjaciół jest miernikiem największych wartości. Dla Jezusa 
moralnie niedoskonale postępuje ten, kto za wyświadczone dobro oczekuje od-
wzajemnienia. Czynienie dobra w celu nabywania dobrej reputacji i promocja 
własnej osoby jest niczym innym jak faryzejską obłudą. Wszystkie systemy atei-
styczne wyzute są z prawdziwych wartości, często prowadzą do zbrodni. Im bliżsi 
jesteśmy nauki Chrystusa, tym dalej jesteśmy od darwinizmu moralnego. Ateizm 
poprzez swój jakże wątpliwy system wartości jest, zdaniem Blocha, najgorszym 
z występujących systemów moralności, gdyż dopuszcza możliwość czynienia 
wszystkiego, w tym również zła, w celu odnoszenia osobistych korzyści.

Autor recenzowanej książki zatrzymuje się na chwilę nad tym, jak darwi-
nizm uzasadnia swoje poparcie dla eutanazji i aborcji. Jest przekonany, że praw-
dziwą intencją aborcji jest zwykły egoizm i próba uniknięcia odpowiedzialności 
za drugiego człowieka. Darwinizm ateistyczny twierdzi: eutanazja człowieka nie 
jest niczym innym jak zmianą jego stanu do poprzedzającego jego życie. Per-
sonalizm chrześcijański natomiast uważa: eutanazja człowieka jest unicestwie-
niem bytu szczególnie ważnego i jest moralnie naganna. Nie ulega wątpliwości, 
że nie można być jednocześnie darwinistą moralnym i chrześcijaninem. Bywa, 
że chrześcijanie są w swoim postępowaniu niekonsekwentni i nie przestrzegają 
Dekalogu, również ateiści zdolni są do zachowań etycznie pozytywnych.

Człowiek, który bezre>eksyjnie przyjmuje jakikolwiek pogląd, czy to reli-
gijny, czy -lozo-czny, bywa skłonny do jego powielania, tymczasem re>eksja 
prowadzi do jego zanegowania. Ateista pod wpływem pogłębionej re>eksji 
może stać się osobą wierzącą i odwrotnie. Dla Blocha istotne w kształtowanie 
właściwej postawy jest odpowiednie wychowanie od wczesnych lat życia.

Autor „Boga urojonego” wypowiada oskarżenia w agresywnym tonie, wy-
drwiwa poglądy myślicieli chrześcijańskich, deprecjonuje wartościowe teksty 



315Recenzje i omówienia

teologiczne. Dawkins przystąpił nawet do ataku na ikonę współczesnej -lantro-
pii, Matkę Teresę z Kalkuty. Postulowane przez niego normy etyczne prowadzą 
do zaprzeczenia podstawowych zasad człowieczeństwa.

Najbardziej totalitarne systemy: komunizm i narodowy socjalizm oparte 
były na światopoglądzie ateistycznym. Zagadnienie to podejmuje Bloch w roz-
dziale: „Ateistyczna moralność z perspektywy totalitarnego ucisku” (s. 76–119). 
Ateiści komunistyczni wyzbyli się wiary i równocześnie wyzbyli się moralno-
ści. Dopuścili się strasznych zbrodni, zgładzili miliony niewinnych ludzi. Jak 
wynika z historii, ateiści stanowili najniebezpieczniejszą grupę przestępczą. 
Jest to najbardziej krwawy system, jaki kiedykolwiek poznała ludzkość. Czy 
można więc mówić o humanizmie ateistycznym? – pyta Bloch. Włodzimierz 
Lenin i inni komuniści głoszą walkę z religią, wychwalając jednocześnie ate-
izm. Również w Polsce, aż do schyłku komunizmu, terror ateistyczny zebrał 
ogromne żniwo. Jednym z elementów walki ideologii komunistycznej z religią 
było burzenie świątyń.

Adolf Hitler uważany był za katolika, lecz w rzeczywistości z katolicyzmem 
nie miał nic wspólnego, gdyż znane są jego wypowiedzi, np. ta: „Albo jest się 
chrześcijaninem albo Niemcem. Jednym i drugim się nie da”. Był materialistą, 
czyli zwolennikiem odmiany -lozo-i zespolonej z ateizmem. Odrzucał prze-
konanie chrześcijańskie o życiu po śmierci, czyli wyraził fundamentalny po-
gląd ateizmu. „Odkościelnił” strategiczne urzędy i funkcje w państwie. Bardzo 
trudno jest oceniać prawdziwe ludzkie przekonania religijne, można je jednak 
poznać po czynach. Kiedy ktoś zabija drugiego człowieka, na pewno nie jest 
chrześcijaninem, podsumowuje swe wywody w tej kwestii Bloch.

Oksfordzki profesor w swojej książce zaatakował jedną z ważnych postaci 
dwudziestowiecznego chrześcijaństwa – papieża Piusa XII za to, że jakoby ni-
gdy publicznie nie potępił nazizmu. Nie jest to prawdą, zauważa Bloch, gdyż 
już w 1937 r. przyszły papież współredagował treść encykliki Mit Brennender 
Sorge, ostrzegającej świat przed tym ateistycznym systemem o zbrodniczym 
apetycie. Papież Pius XII w swych wystąpieniach wielokrotnie sprzeciwiał się 
wojnie i solidaryzował się z jej o-arami.

Twierdzenie Dawkinsa o humanizmie ateistycznym jest, zdaniem Blocha, 
straszliwym kłamstwem w perspektywie faktów związanych z ludobójstwem 
na niespotykaną skalę.

Autor recenzowanej książki w rozdziale czwartym („Kim jest chrześcija-
nin?”, s. 12–132) udziela odpowiedzi na to pytanie. Jest to więc ktoś osobowo 
zjednoczony z Jezusem i opierający swój system moralny na zasadach przez 
Niego głoszonych. O przynależności do Chrystusa świadczy wyznawana przez 
uczniów zasada miłości w słowie i w czynie.

Ateizm Dawkinsa jest światopoglądem gwałtownie atakującym chrześcijań-
stwo. Ateiści mówią o chrześcijańskich okropnych zbrodniach, lecz nie dopuś-
cili się ich prawdziwi chrześcijanie, lecz ci, którzy się za chrześcijan niesłusz-
nie podawali. Wielu ateistów ukrywa swe prawdziwe oblicze pod płaszczem 



316 Recenzje i omówienia

chrześcijaństwa. W ławach kościelnych nierzadko zasiadają ludzie, którzy uza-
sadniają swój system wartości darwinizmem moralnym. Nie czują oni obowiąz-
ku przestrzegania prawa ewangelicznego. Nazywanie siebie chrześcijaninem jest 
zobowiązujące, podkreśla Bloch, gdyż wiąże się bezpośrednio z koniecznością 
realizacji istotnych wartości etycznych.

Historycznym źródłom chrześcijaństwa poświęcił autor recenzowanej pozycji 
ostatni rozdział swojej książki („Historyczne źródła chrześcijaństwa”, s. 133–172). 
Chrześcijanie uznają Ewangelie za dzieła historyczne, ateiści mają zdanie dokład-
nie przeciwne, i to właśnie ich zasadniczo odróżnia. Między 60. a 135. rokiem 
żył Papiasz – wczesnochrześcijański pisarz, który potwierdził, że osobiście po-
znał ludzi znających uczniów Jezusa. Świadkami tamtych wydarzeń są również 
Klemens Rzymski, Justyn, Klemens Aleksandryjski i uczony Orygenes. Wiary-
godność Ewangelii nie powinna więc budzić wątpliwości. Twierdzenie Dawkinsa 
jakoby nikt nie wiedział, kim byli czterej ewangeliści, jest nieprawdziwe.

Dużym problemem dla Dawkinsa jest rodowód Pana Jezusa. Oburza się, 
jak można pomylić liczbę pokoleń, z których wywodzi się Chrystus, podanych 
rzekomo błędnie przez Mateusza i Łukasza. Znane powszechnie w historii pra-
wo lewiratu wyjaśnia zaistniałe rozbieżności. Głoszone przez Dawkinsa zarzuty 
okazują się bezpodstawne. Kolejne wątpliwości tegoż autora dotyczą kwestii 
pochodzenia Chrystusa. Święty Józef uznał Go za swego syna, dlatego w sensie 
prawnym Jezus był synem Józefa i pochodził z rodu Dawida.

Jeszcze jedną trudność dostrzega Dawkins, a dotyczy ona spisu ludności. 
Twierdzi, że odbył się on po narodzinach Pana Jezusa. Niestety, nie zadał sobie 
trudu, aby sprawdzić, o który spis chodzi. Twierdzi również, że zachodzą sprzecz-
ności pomiędzy opisami Łukasza i Mateusza, dotyczącymi pierwszych lat życia 
Jezusa. Autor książki, którą omawiam, udowadnia, że takich sprzeczności nie ma.

Dawkins zarzuca ewangeliście „podkolorowywanie historii” jeśli chodzi 
o Heroda i rzeź na niewinnych dzieciach. Szkoda, że nie dotarł on do dzieł au-
torstwa pisarza Makrobiusza, które rzucają światło na te wydarzenia. Dzieje 
narodzin Jezusa opisane w Ewangeliach i fakty historyczne, do których dotarli 
badacze przeszłości, są takie same. Niestety, nie według Dawkinsa, który dopa-
truje się w tekstach Ewangelii wielu nieścisłości.

Zarówno Ewangelie, jak i Dzieje Apostolskie wzmiankują liczne fakty, które 
mogą być wery-kowane przez ogólnodostępne dzieła historyczne. Gdy porówna-
my tekst Ewangelii i treść „Dawnych dziejów Izraela” Józefa Flawiusza, zauważy-
my uderzające podobieństwa, dotyczące np. Jana Chrzciciela i jego losów. W dzie-
le Dawkinsa nie pojawiają się wzmianki dotyczące wielu najistotniejszych faktów 
i postaci historycznych z wczesnego chrześcijaństwa. Nie czerpie on swej wiedzy 
ani z archeologii, ani z papirologii, ani z innych poważnych źródeł naukowych.

Oksfordzki pisarz uważa, że Pan Jezus głosił swoją naukę jedynie Żydom, 
gdyż tylko na nich Mu naprawdę zależało. Wiele fragmentów Ewangelii zaprze-
cza temu twierdzeniu, gdyż są kierowane do całej ludzkości za pośrednictwem 
Narodu Wybranego.



317Recenzje i omówienia

Dawkins twierdzi także, że Jezus wzywał do nienawiści wobec swoich 
najbliższych, w tym wobec matki i ojca i, że nawoływał uczniów, aby porzucili 
swoje rodziny i poszli za nim. Jezus nie nawołuje do nienawiści, podsumowuje 
Bloch, lecz do miłości, a zostawienie swoich rodzin ma znaczenie symboliczne.

Widzimy, że książka Dawkinsa zawiera wiele poważnych merytorycznych 
niedociągnięć, jest symbolem nienaukowej, nierzetelnej, stronniczej twórczości.

Książka Pawła Blocha jest bardzo ciekawą pozycją na rynku wydawniczym. 
Warta jest rozpropagowania wśród czytelników, którzy zetknęli się z pogląda-
mi Dawkinsa i próbują wyrobić sobie o nich zdanie. Autor w sposób zręczny 
i przekonujący obala zarzuty, które wysuwa ten ateistyczny pisarz. Świadczy 
to o jego bogatej wiedzy teologicznej i historycznej.

Paweł Bloch stara się wskazać czytelnikom błędy i nieścisłości w rozumowa-
niu ateistycznego pisarza, aby nikt, kto myśli logicznie, nie dał się zwieść jego 
pseudonaukowym teoriom. Daje konkretne argumenty tym katolikom, którzy 
będą spotykali ludzi zagubionych lub zbałamuconych przez ludzi o światopo-
glądzie ateistycznym. Pomaga w głoszeniu Dobrej Nowiny o Zbawieniu i Od-
kupieniu. Pomaga w dobrym przygotowaniu do konfrontacji z przeciwnikami 
naszej wiary i religii.

We współczesnym świecie laicyzacja zatacza coraz szersze kręgi. Ludzie 
próbują żyć wygodnie i obywać się bez Boga. Szukają więc usprawiedliwienia 
dla swojej niewiary. Dlatego bardzo potrzebne są takie książki, jak omawiana, 
aby zagubionym pomóc wrócić na Boże ścieżki i ożywić wiarę w Trójjedynego 
Boga. Pomagają wyzbyć się naiwności i dają mocny oręż w walce ze złem.

ks. Mirosław Twardowski

Wydział Biologiczno-Rolniczy
Uniwersytet Rzeszowski





Ks. Tomasz Kaczmarek, »Seges Ecclesiae«. Eklezjalny wymiar 
męczeństwa w nauczaniu św. Augustyna, Wydawnictwo 

Naukowe Uniwersytetu Mikołaja Kopernika,  
Toruń 2010, ss. 242.

Książka Ks. Tomasza Kaczmarka to opracowanie z zakresu teologii patrystycz-
nej, podejmujące tematykę, która do tej pory w światowej literaturze patrystycz-
nej – mimo licznych przyczynków – nie została jeszcze opracowana. Rozległość 
i złożoność tematów z zakresu eklezjologii Augustyna, a zwłaszcza wyjątkowo 
bogaty materiał źródłowy, na ogół zniechęcają, albo wręcz odstraszają auto-
rów od realizowania tego rodzaju projektów. Pogłębione studia nad Augusty-
nem domagają się pewnej dojrzałości teologicznej i szerokiego doświadczenia 
na polu patrystyki. Podjęcie więc przez Ks. Kaczmarka w swej pracy tak sfor-
mułowanego tematu świadczyć może o jego naukowej odwadze, tym bardziej, 
że opracowanie to dotyczy nauczania Ojca Kościoła, który jest największym 
teologiem męczeństwa epoki patrystycznej.

Sama tematyka, wybrana i ujęta interesująco, analizowana jest w oparciu 
o całokształt materiału źródłowego, przy jednoczesnym zwróceniu uwagi 
na najistotniejsze opracowania przedmiotu z literatury światowej. Jest to rze-
telna analiza źródeł odczytywanych w szerokim kontekście myśli teologicznej 
Augustyna, jak też w kontekście historyczno-kulturowym. Podchodząc do tych 
analiz, ks. Kaczmarek nie stara się narzucać gotowych założeń. Przedstawia-
ny przez niego obraz zagadnienia wypływa z odczytywanej samodzielnie bazy 
źródłowej. W tym podejściu widoczne jest konsekwentne w całym opracowaniu 
dążenie do rzetelnego ukazania bogactwa myśli Augustyna o męczeństwie i jej 
nieprzemijającej aktualności.

Autor każdej pracy badawczej z zakresu teologii Augustyna z konieczności 
musi zmierzyć się nie tylko z wyjątkowo obszernym materiałem źródłowym, 
który według zestawień Corpus Augustinianum Gissense–2 liczy ponad 5 milio-
nów słów, ale staje również wobec ogromu literatury światowej dotyczącej tegoż 
Ojca Kościoła (ponad 70 tysięcy ważniejszych opracowań z okresu ostatniego 
stulecia), jakiej nie posiada żaden inny autor epoki patrystycznej. Należy po-
wiedzieć, że w przypadku ocenianej książki całokształt źródeł został przeana-
lizowany i przedstawiony w rzeczowej, oryginalnej syntezie. Podobnie została 
wykorzystana podstawowa obszerna literatura przedmiotu (zestawiona biblio-
gra-a liczy w sumie 214 pozycji), ze znaczącą przewagą pozycji obcojęzycznych, 

studia gdańskie
tom xxx



320 Recenzje i omówienia

gdyż temat był dotychczas podejmowany w polskich opracowaniach jedynie 
w bardzo ograniczony sposób i przy okazji omawiania innych kwestii.

Na uwagę zasługuje propozycja wyróżnienia trzech pionów tematycznych, 
wokół których autor ujął trafnie, jak się wydaje, wszystkie najistotniejsze 
aspekty męczeństwa w nauczaniu Augustyna. Aby jednak można było przejść 
do szczegółowego ukazania tematyki eklezjalnego wymiaru męczeństwa, za-
rysowano najpierw tło eklezjologiczne. Każdy z kolejnych rozdziałów książki 
posiada odmienny pro-l, podyktowany jego przedmiotem, dając spojrzenie 
na męczeństwo pod różnym kątem, co po zestawieniu tak wyselekcjonowanych 
treści pozwala na uzyskanie obrazu zasadniczych elementów nauki Augustyna 
w tym zakresie.

Rozdział drugi ukazuje męczeństwo jako egzystencjalne doświadczenie Ludu 
Bożego w perspektywie historiozo-i Augustyna. Tu dostrzec można charakte-
rystyczne dla Biskupa Hippony spojrzenie na czas i przestrzeń męczeństwa.

Następny dział tematyczny analiz, zawarty w trzecim rozdziale, rozpatru-
je najgłębszy i najważniejszy – chrystologiczny wymiar męczeństwa. Ostatni 
rozdział natomiast wskazuje na konkretne formy owocowania męczeństwa dla 
Kościoła. Końcowe podsumowanie koncentruje się nie tyle na streszczeniu 
wcześniejszych rozdziałów opracowania, ile na uwypukleniu tych zagadnień 
teologii męczeństwa, które Augustyn w sposób szczególny zgłębia, jak również 
na wyróżnieniu nowatorskich treści, dzięki którym owa teologia męczeństwa 
zostaje wzbogacona.

Całość tematyki została zredagowana w sposób przystępny, przejrzystym ję-
zykiem, na dobrym poziomie pod względem merytorycznym i warsztatowym. 
Pracę należy uznać za badawczą, naukową w całym tego słowa znaczeniu.

Książka ma nie tylko charakter poznawczy, przybliżając rozumienie złożo-
nych problemów i realiów Kościoła afrykańskiego z czasu Augustyna oraz jego 
wkład do teologii męczeństwa, ale wydobywa także niezmiennie aktualne treści 
nauczania tegoż Ojca Kościoła. Jest ważnym przyczynkiem do re>eksji teolo-
gicznej nad męczeństwem, którego znaczenie we wspólnocie Kościoła nigdy 
się nie przedawnia.

Ks. Dariusz Zagórski

Wydział Teologiczny
Uniwersytet Mikołaja Kopernika
Toruń



Contents

Editorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11

Articles

Agnieszka Włoczewska
Mystical personality hidden in metaphorical net in Wojtyla’s writings . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Agnieszka K. Haas
“Qere is a transparent land in me”. Qe night of the mind and light metaphors 
in the juvenile poetry of Karol Wojtyła . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37

Tomasz Nawracała
To be with God in eternity. Qe concept of paradise in the teaching of John Paul II . . . . .  67

Krzysztof Drews
Qe priestly ministry in the teaching of John Paul II during his pilgrimages 
to his homeland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87

Janusz Szulist
Qe reception of the “Pastoral Constitution on the Church in the Modern 
World” in the blessed John Paul’s II social encyclicals . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99

Andrzej Anderwald
Qe message of John Paul II on a dialogue of theology with natural sciences . . . . . . . . . .  117

Jacek Grzybowski
From the family and from the culture – the nation by John Paul II . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131

Tomasz Biedrzycki
25 years a¡er the encyclical Sollicitudo rei socialis by John Paul II . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151

Andrzej Jan Chodubski
About John Paul’s II teaching dealing with parliament and public life institutions . . . . .  161

Marek Żmudziński
John Paul II – Pontifex Maximus of interreligious dialogue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175

Paweł Bijak
John Paul II as Conservator Patromonium Ecclesiae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

Stanisław Chrobak sdb
John Paul II “Memory and Identity” as Grounds of Humanism . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  203

Wojciech Cichosz
Pedagogy of personal autonomous freedom according to Blessed 
John Paul II in the light of the encyclical Fides et Ratio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  219



322 Contents

Mirosław Twardowski
John Paul II and His Concept of ‘Human Ecology’ as a Key to Solving 
of the Ecological Crisis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235

Jarosław Babiński
„Qe Environmental Issue” in the teaching of John Paul II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  249

Revievs and discussions

Paweł Bijak (rev.)
Bp Karol Wojtyła, Ewangelia a sztuka. Rekolekcje dla artystów, Instytut  
Dialogu Międzykulturowego im. Jana Pawła II w Krakowie, Fundacja  
Jana Pawła II, Ośrodek Dokumentacji i Studium Ponty-katu w Rzymie, 
Kraków – Rzym 2011, ss. 72 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  267

Wojciech Cichosz (rev.)
Lucjan Balter SAC, Eschatologia współczesna dla duszpasterzy i katechetów, 
Wydawnictwo Homo Dei, Kraków 2010, ss. 342. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  273

Wojciech Cichosz (rev.)
Ks. Józef Krukowski, ks. Wiesław Kraiński, ks. Mirosław Sitarz (red.),  
Organizacja i funkcjonowanie administracji w Kościele, seria „Scripta  
Qeologica Qoruniensia” t. 20, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika, Toruń 2011, ss. 246.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  283

Jacek Meller (rev.)
Michele Aramini, Bioetyka dla wszystkich, przeł. L. Wyganowska, eSPe, 
Kraków 2011, ss. 335.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  287

Adam Romejko (rev.)
Wiktor Moszczynski, Hello, I’m Your Polish Neighbour. All about Poles 
in West London, AuthorHouse™ UK Ltd., Milton Keynes 2010, ss. 155. . . . . . . . . . . . . . .  291

Adam Romejko (rev.)
ks. Józef Młyński, ks. Władysław Szewczyk, Migracje zarobkowe Polaków. 
Badanie i re>eksje, Biblos, Tarnów 2010, ss. 124.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  295

Adam Romejko (rev.)
Arkadiusz Modrzejewski, Metodologiczne i -lozo-czne podstawy politologii. 
Zarys wykładu, O-cyna „Oko”, Gdańsk – Elbląg 2011, ss. 120. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  301

Adam Romejko (rev.)
Ewa Winnicka, Londyńczycy, Wydawnictwo Czarne, Wołowiec 2011, ss. 205. . . . . . . . .  307

Mirosław Twardowski (rev.)
Paweł Bloch, Urojony Bóg Richarda Dawkinsa, Wydawnictwo Flavius, 
Warszawa 2011, ss. 190. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  313

Dariusz Zagórski (rev.)
Ks. Tomasz Kaczmarek, »Seges Ecclesiae«. Eklezjalny wymiar męczeństwa  
w nauczaniu św. Augustyna, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Mikołaja Kopernika, Toruń 2010, ss. 242.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  319



Noty o Autorach

Ks. Andrzej Anderwald, ur. 1964; dr hab., profesor na Wydziale Teologicznym Uni-
wersytetu Opolskiego; ul. Drzymały 1 C; 45-342 Opole; anderw@uni.opole.pl.

Jarosław Babiński, ur. 1974 r.; dr; adiunkt na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; ul. Sobieskiego 15, 02-930 Warszawa; 
jbabinski@wp.pl.

Ks. Tomasz Biedrzycki, ur. 1970; dr; wykładowca w Gdańskim Seminarium Duchownym; 
ul. Złota Karczma 24, 80-298 Gdańsk; tomaszbie@op.pl.

Ks. Paweł Bijak, ur. 1969; dr; adiunkt na Wydziale Nauk Społecznych Wyższej Szkoły 
Pedagogicznej TWP w Warszawie; ul. Urbanistów 3; 02-397 Warszawa; p_bijak@
tlen.pl.

Andrzej Jan Chodubski, ur. 1952; prof. dr hab.; profesor na Wydziale Nauk Społecz-
nych Uniwersytetu Gdańskiego; ul. Bażyńskiego 4, 80-952 Gdańsk; e-mail: polac@
univ.gda.pl.

Ks. Stanisław Chrobak, ur. 1961; dr hab.; profesor na Wydziale Nauk Pedagogicznych 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; ul. Wóycickiego 1/3, 
01-938 Warszawa, budynek nr 15; s.chrobak@uksw.edu.pl.

Ks. Wojciech Cichosz, ur. 1968; dr hab.; kierownik Zakładu Pedagogiki Pastoralnej 
na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu; Pl. św. 
Andrzeja 1, 81-168 Gdynia; wojciech@cichosz.pl.

Ks. Krzysztof  Drews, ur. 1979; dr; wykładowca w Gdańskim Seminarium Duchow-
nym; ul. Armii Krajowej 46, 81-365 Gdynia; kdrews@diecezja.gda.pl.

Ks. Jacek Grzybowski, ur. 1973; dr; adiunkt na Wydziale Filozo-i Chrześcijańskiej 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; ul. MehoVera 2, 03-131 
Warszawa; jgrzybowski@hoga.pl.

Agnieszka K. Haas, ur. 1972; dr; adiunkt na Wydziale Filologicznym Uniwersytetu 
Gdańskiego; ul. Wita Stwosza 55, 80-952 Gdańsk; -lah@univ.gda.pl.

Ks. Jacek Meller, ur. 1968; dr; wykładowca w Gdańskim Seminarium Duchownym; 
ul. Bpa E. Nowickiego 3, 80-330 Gdańsk; jmeller@gsd.gda.pl.

Ks. Tomasz Nawracała, ur. 1974; dr; adiunkt na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu 
im. Adama Mickiewicza w Poznaniu; ul. Wieżowa 2-4, 61-111 Poznań; ks.tomn@
gmail.com.



324 Noty o Autorach

Ks. Adam Romejko, ur. 1971; dr; adiunkt na Wydziale Nauk Społecznych Uniwersytetu 
Gdańskiego; ul. Bażyńskiego 4, 80-952 Gdańsk; aromejko@gmx.net.

Ks. Janusz Szulist, ur. 1973; dr hab.; adiunkt na Wydziale Teologicznym Uniwersytu 
Mikołaja Kopernika w Toruniu; pl. Mariacki 7, 83-130 Pelplin; janusz.szulist@op.pl.

Ks. Mirosław Twardowski, ur. 1970;  dr; adiunkt na Wydziale Biologiczno-Rolni-
czym Uniwersytetu Rzeszowskiego; ul. Rejtana 14/2, 35-303 Rzeszów; MTirek@
op.pl.

Agnieszka Włoczewska, ur. 1975; dr; adiunkt na Wydziale Filologicznym Uniwer-
sytetu w Białymstoku; ul. Pańska 5/30, 00-124 Warszawa; agnieszka@absyst.com.

Ks. Dariusz Zagórski, ur. 1972; dr hab.; profesor na Wydziale Teologicznym Uniwer-
sytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu; ul. Plac Ks. S. W. Frelichowskiego 1, 87-100 
Toruń; ecce@op.pl.

Ks. Marek Żmudziński, ur. 1963; dr; adiunkt na Wydziale Teologii Uniwersytetu War-
mińsko-Mazurskiego; ul. Kościelna 12, 82-433 Mikołajki Pomorskie; marekzmud@
interia.pl.



Informacje dla autorów nadsyłających materiały  
do druku w „Studiach Gdańskich”

Teksty artykułów, recenzji i innych materiałów powinny być przesyłane na adres elektroniczny 
„Studiów Gdańskich”: studiagdanskie@diecezjagdansk.pl.

Autor jest zobowiązany zagwarantować, że tekst, który przysyła do Redakcji, nie był dotąd 
publikowany oraz nie został złożony do druku w innej redakcji. Artykuł powinien być przygo-
towany w rzetelny i uczciwy sposób. W sytuacji naruszenia etyki naukowej, szczególnie poprzez 
tzw. ghostwriting i guest authorship, Redakcja podejmie stosowne działania, w tym te o charak-
terze prawnym. Autor jest proszony o podanie informacji nt. ewentualnych źródeł -nansowania 
publikacji, wkładzie instytucji naukowo-badawczych, organizacji, stowarzyszeń itp. Nadesłane 
teksty Redakcja ocenia a następnie kwali-kuje do druku. Recenzja artykułów realizowana jest 
wg modelu double-blind review process, tzn. autorzy i współpracujący z Redakcją „Studiów 
Gdańskich” recenzenci nie znają swoich tożsamości. Autor zostaje poinformowany nt. przyjęcia 
lub odrzucenia artykułu. Następnie, po zakończeniu prac redakcyjnych, Autor otrzymuje tekst 
artykułu do zatwierdzenia. Redakcja zastrzega sobie prawo do umieszczenia wydrukowanych 
materiałów na stronie internetowej „Studiów Gdańskich”.

Recenzje powinny dotyczyć najnowszych publikacji (polskojęzyczne – do roku wstecz, obco-
języczne – do trzech lat wstecz). Do tekstu artykułu należy dołączyć uporządkowaną alfabetycz-
nie literaturę, streszczenie w języku polskim (ok. 700 znaków ze spacjami) i angielskim (ok. 1400 
znaków ze spacjami) wraz z angielskim tłumaczeniem tytułu a także alfabetycznie uporządko-
wane słowa kluczowe w języku polskim (do 10) i angielskim (również do 10). Autor powinien 
sporządzić krótką notę na swój temat wg wzoru: imię i nazwisko, rok urodzenia, tytuł naukowy, 
miejsce pracy i zajmowane tam stanowisko, adres do korespondencji, e-mail.

Materiał powinien odpowiadać następującym warunkom:
1. Tekst artykułu (wraz z wykazem literatury, streszczeniami, tłumaczeniem tytułu na język 

angielski, słowami kluczowymi i notą o autorze) powinien zostać przesłany w jednym pliku 
zapisanym w formacie: *.doc, *.docx lub RTF;

2. Objętość artykułu łącznie z ewentualnymi tablicami, rysunkami, itp. nie powinna przekra-
czać 20 stron formatu A4;

3. Tekst powinien być napisany czcionką Times New Roman 12 z odstępami 1,5 wiersza bez 
przenoszenia wyrazów oraz bez wcięć. Akapity należy zaznaczyć enterem. W tekście nie 
należy stosować wyróżnień;

4. Przypisy i odnośniki bibliogra-czne powinny mieć formę wg wzoru zamieszczonego na stro-
nie internetowej „Studiów Gdańskich”;

5. Tekst powinien być przejrzany przez polonistę. Należy stosować zasady pisowni słownictwa 
religijnego ustalone przez Radę Języka Polskiego.

6. Zachęcamy do zapoznania się z najnowszymi numerami „Studiów Gdańskich”, które są do-
stępne w formacie pdf na stronie internetowej czasopisma.
Teksty, które nie spełniają ww. wymogów, nie będą przyjmowane do druku.

Zapraszamy do współpracy,

Redakcja



Recenzenci współpracujący

dr hab. Artur Andrzejuk (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
prof. dr hab. Andrzej Chodubski (Uniwersytet Gdański)
ks. dr hab. Ryszard Czekalski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
dr hab. Tadeusz Dmochowski (Uniwersytet Gdański)
ks. dr hab. Dariusz Dziadosz (Katolicki Uniwersytet Lubelski)
ks. dr hab. Grzegorz Hołub (Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie)
ks. dr hab. Robert Kaczorowski (Akademia Muzyczna im. Feliksa Nowowiejskiego w Bydgoszczy)
dr hab. Jacek Konopek (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu)
ks. prof. dr hab. Antoni Misiaszek (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie)
ks. prof. dr hab. Kazimierz Misiaszek (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
dr hab. Grzegorz Piwnicki (Uniwersytet Gdański)
ks. dr hab. Janusz Szulist (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu)
ks. prof. dr hab. Edward Walewander (Katolicki Uniwersytet Lubelski)
dr hab. Tadeusz Wallas (Uniwersytet im. Adam Mickiewicza w Poznaniu)
ks. dr hab. Wojciech Zawadzki (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
dr hab. Radosław Zenderowski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
prof. dr hab. Arkadiusz Żukowski (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie)


