
Studia Prymasowskie • t. X (2025)
s. 125–165

bp Andrzej Franciszek Dziuba
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
ORCID 0000-0002-3845-5364

„Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” 
(por. Wj 20,7). Moralne przesłanie kard. Stefana 
Wyszyńskiego

Tajemnica Dekalogu jest wielkim darem dla cywilizacji ludzkiej. Jest 
to swoista synteza podstawowych wskazań czy zaleceń w zakresie 
relacyjności człowieka. Jednak wymowne jest najpierw odniesie do 

Stwórcy, do Boga, do istoty doświadczanej wiarą i w wierze oraz poprzez 
wiarę. Może ona przybierać także znamiona nadziei i miłości. Podobnie 
jak człowiek nosi imię, jest nazwany, tak i Bóg jawi się w swym nazwaniu, 
w dziejach zbawienia bardzo zróżnicowanym i przybliżającym do Jego istoty. 

W Dekalogu, na drugim miejscu, znajduje się przykazanie: „Nie będziesz 
wzywał imienia Pana, Boga twego, w błahych rzeczach” (Wj 20,7; Pwt 5,11). 
Natomiast w katechizmowej formie wybrzmiewa to nieco inaczej: „Nie bę-
dziesz brał imienia Pana Boga swego nadaremnie”. Niemal każdego dnia 
chrześcijanie zwracają się do Boga w modlitwie, a gdy opowiadają o sobie 
nawiązują do relacji z Bogiem, z kolei, gdy planują coś na przyszłość, mówią 
o woli Bożej. Zatem pojawiają się pytania o imię Pana Boga i jego obecność 
w życiu indywidualnym oraz wspólnotowym, zwłaszcza w pielgrzymim 
Ludzie Bożym tak Starego jak i Nowego Przymierza. To jest przedmiotem 
i zarazem zadaniem proponowanej refleksji, ze szczególnym ukierunkowa-
niem społecznym. 

1. Jahwe – Jezus 

W wierze Starego Przymierza imię Boże odgrywało ważną rolę (por. Ps 8,2; 
72,19). Biblia mówi o uświęceniu imienia Bożego (por. Iz 29,23). Z tym zwią-
zane jest prawdziwe poznanie i właściwa cześć oddawana Bogu (por. Kpł 



﻿II. Varia| 126 |

18,21; 19,12; 20,3; Jr 34,16; Ez 36,23; Am 2,7)1. Boże imię ze względu na swą 
świętość powinno być wymawiane tylko po to, aby je błogosławić, wychwa-
lać i uwielbiać. Świętość to nie jeden z przymiotów Boga, ale istota Jego na-
tury. Jest to jakby imię własne Boga, który określa siebie – „Ja – Święty” (por. 
Oz 11,9)2. Świętość Boga ma charakter ontologiczny, a objawia się szczegól-
nie poprzez przebaczające miłosierdzie. Sam Bóg zachęca: „Bądźcie święty-
mi, bo Ja jestem święty” (Kpł 19,2)3. 

Na kartach Starego Testamentu Bóg jest określany m.in. terminami: 
Elohim, El Shaddai (Potężny, Wszechmocny), El Olam (Wieczny) (por. Rdz 
14,18; 17,1)4. Kiedy objawia się Mojżeszowi w krzewie gorejącym, wówczas 
ujawnia mu swoje imię: „Odpowiedział Bóg Mojżeszowi: «JESTEM, KTÓRY 
JESTEM». I dodał: «Tak powiesz synom Izraela: JESTEM posłał mnie do 
was» To jest imię moje na wieki i to jest moje zawołanie na najdalsze po-
kolenia” (Wj 3,14-15; por. Iz 42,8; J 8,24; Ap 1,4). Imię związane z Bogiem 
wskazuje, że Bóg nie jest jakąś energią, anonimową siłą czy zjawą, ale jest 
Osobą5. W sensie biblijnym imię JESTEM oznacza Bożą asystencję wobec 
swojego ludu Izraela, ludu Starego Przymierza. Bóg strzeże i kocha swój 
lud, wyprowadza z niewoli egipskiej, prowadzi do Ziemi Obietnic. Prymas 
Tysiąclecia powie: „On – Bóg – odkupił Izraela, odkupi cały rodzaj ludzki”6. 

1	 Por. P. Beauchamp, All’inizio, Dio parla, Roma 1992, s. 56-60; S. Fausti, Occasione o ten-
tazione? Milano 1999, s. 64-69, 98-102; S. Légasse, E chi è il mio prossimo? Roma 991, 
s. 17-37; P. Beauchamp, L’uno e l’altro Testamento, t. 1, Brescia 1985, s. 113-119; P. Ricoeur, 
Una obbedienza che ama, w: tenże, A. LaCocque, Come pensa la Bibbia, Brescia 2002, 
s. 119-129. 

2	 Por. Franciszek, Bulla Misericordiae vultus, nr 21; W. Kasper, Papież. Franciszek. Rewolu-
cja czułości i miłości, Korzenie teologiczne i perspektywy duszpasterskie, Warszawa 2015, 
s. 55-57.

3	 Por. S. Wyszyński, Kamienie węgielne wszelkiego budowania. Do kapłanów i ludu podla-
skiego. Kazanie z okazji „Nawiedzenia”, Siedlce, katedra, 29.04.1959, w: DZ, t. 5, s. 184. 

4	 Por. GE 1, 51. 
5	 Por. A. Nichols, Myśl Benedykta XVI. Wprowadzenie do myśli teologicznej Josepha 

Ratzingera, Kraków 2006, s. 253-255; H. Waldenfels, Imię/nazwa, w: Leksykon Religii, 
red. H. Waldenfels, Warszawa 1997, s. 154-155; M. Rusecki, Personalistyczna koncepcja 
teologii fundamentalnej, „Personalizm” 12 (2007), s. 57-60; R. Tremblay, L’“innalzamen-
to” del Figlio, fulcro della vita morale, Roma 2001, s. 41-44; P. Beauchamp, L’uno e l’altro 
Testamento, t. 1, s. 115-116. 

6	 S. Wyszyński, Zbawienie pracujących. 75-lecie salwatorianów w Polsce. Trzebnica, 
19.05.1976, w: KiPA 1976, t. 54, s. 74-75. 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 127 |

Bóg „jest” ze swoim ludem, aby nieustannie okazywać mu swe miłosierdzie 
i niestrudzenie prowadzić drogą zbawienia7. 

W Nowym Testamencie imię Boga zostało w pełni objawione w osobie 
Jezusa z Nazaretu (por. Mt 1,21)8. Syn Boży jawi się jako Autor, Przedmiot, 
Centrum i Punkt Szczytowy objawienia imienia Ojca (por. J 1,18). Zdaniem 
Franciszka „Jest On Synem odwiecznie szczęśliwym z całym swoim istnie-
niem «w łonie Ojca» (J 1,18)”9. Jezus to Syn Boży i najdoskonalej uosabia 
świętość samego Boga, odkrywając jej istotę (por. Ga 4,6; Rz 8,15; J 17,11)10. 
Święcić imię Boże – to oddawać uwielbienie i cześć Bogu. W wezwaniu tym 
można dostrzec dążenie, aby imię to było przez wszystkich uznane za świę-
te (por. Łk 11,2; Mt 6,9). Jezus objawia ludzkości, że Bóg jest Miłosiernym 
Ojcem, bliskim i serdecznym wobec człowieka. 

W imieniu Jezus można dostrzec nawiązanie do Bożego imienia Starego 
Testamentu, które zostaje powiązane z Jego zbawczą misją. Jezus (hebr. 
Joszua, Jehoszua) oznacza „JHWH zbawia”, „JHWH jest zbawieniem”, 

„O JHWH zbaw”. W Jezusie zostaje objawione imię Boga, które ukazuje Jego 
istotę pragnącą zbawić każdego człowieka za cenę zbawczej Krwi11. Jezus 
z Nazaretu nie tylko nosi imię, które mówi o zbawieniu, ale także jest Tym, 
którego to imię oznacza: jest Zbawicielem12. On jest właśnie Tym, w którym 
i przez którego Bóg dokonał zbawienia człowieka i świta13. 

Do Jezusa odnosi się także imię Emmanuel zaczerpnięte od proro-
ka Izajasza: „Oto PANNA pocznie i porodzi Syna, i nazwie Go imieniem 
EMMANUEL (Bóg jest z nami)” (Iz 7,14; por. Mt 1,23). Proroctwo to 

7	 Por. tenże, Wizyta arcybiskupa Poggi w Polsce podczas nabożeństwa w intencji Ojca 
Świętego, Gniezno, 2.03.1975, w: KiPA 1975, t. 49, s. 160.

8	 Por. KO 2.
9	 EG 267. Por. Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus Iesus, nr 5; J. Ratzinger – 

Benedykt XVI, Chrześcijańskie braterstwo, Kraków 2007, s. 53-56.
10	 Por. LF 18, 59; R. Penna, L’apostolo Paolo. Studi di esegesi e teologia, Cinisello Balsamo 

1991, s. 648-653; S. Légasse, L’Épître de Paul aux Galates, Paris 2000, s. 303-306; E. Boset-
ti, Il Figlio e i figli di Dio. Etica filiale del Nuovo Testamento, „Rivista di Teologia Morale” 
36 (2004), s. 227-245; M. Bordoni, La cristologia nell’orizzonte dello Spirito, Brescia 1995, 
s. 57-64.

11	 Por. S. Wyszyński, Oto wszystko nowym czynię…Nowa Huta, Ojcowie Cystersi, 6.09.1964, 
w: KiPA, 1964, t. 18, s. 190. 

12	 Por. Jan Paweł II, Homilia w czasie mszy świętej, Warszawa, 16.05.1983, w: Jan Paweł II, 
Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, ho-
milie, Kraków 2006, s. 218. 

13	 Por. KKK 433, 434; B. Gacka, Znaczenie osoby w teologii Josepha Ratzingera-Benedykta 
XVI, Warszawa 2010, s. 77-79, 81-84.



﻿II. Varia| 128 |

wykracza poza swoją bezpośrednią realizację i dlatego można tutaj znaleźć 
zapowiedź dziewiczego poczęcia Chrystusa (por. Mt 1,23; 4,15-16). Obecność 
Świętego Emmanuela – wcielonego Słowa, które rozbija swój namiot po-
śród ludzkości (por. J 1,14; Dz 7,44.46; Ap 12,12; 13,6; 15,5; 21,3) – podkreśla 
szczególną immanencję Boga i głosi dla ludzkości Dobrą Nowinę zbawienia 
(por. Mt 1,23; 28,20; Iz 8,8.10)14. Prymas Polski wskazuje, że „przez Słowo 
Wcielone jesteśmy natomiast spokrewnieni z samą Trójca Świętą!”15. 

W Jezusie zostaje objawione imię Boga, które ukazuje jego istotę. 
Szczególnym imieniem Jezusa, nawiązującym do imienia Boga objawionego 
Mojżeszowi, jest formuła „ego eimi” (Ja jestem) (por. J 4,26; 6,20; 8,24.28.58; 
13,19; 18,5)16. Przedstawia się zatem jako wyłączny i jedyny Zbawiciel, ku 
któremu zmierzały cała wiara i nadzieja Izraela (por. J 6,35; 8,58; 18,5.8)17. 
Starotestamentalnym tłem dla formuły „ego eimi” może być objawienie 
imienia Mojżeszowi: „Odpowiedział Bóg Mojżeszowi «JESTEM, KTÓRY 
JESTEM». I dodał: «Tak powiesz synom Izraela: JESTEM posłał mnie do 
was»” (Wj 3,14). Bóg się przedstawia w pierwszej osobie, wskazując na pełną 
dobroci i miłości obecność. W ciągu dziejów zbawienia przedstawia się On 
jako „Bóg miłosierny, litościwy, cierpliwy, bogaty w łaskę i wierność” (por. 
Wj 34,6)18. Jego wierność trwa z pokolenia na pokolenia (por. Ps 119,90; 
Łk 1,50). 

2. Dar imienia

Imię w każdej kulturze stanowi ważny element kontaktów międzyludz-
kich. To nie tylko sam dar, ale zazwyczaj i intencja je dających, zwłaszcza 

14	 Por. Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu. Komunia, uczestnictwo, misja, nr 15; CV 78; 
S. Wyszyński, Przenikanie Boga w życie ludzkie. Do Pielgrzymki Polskiej Inteligencji Ka-
tolickiej, Jasna Góra, 16.09.1962, w: DZ, t. 9, s. 175; E. Bianchi, Qu’est-ce que le dimanche? 

„Recherches de Science Religieuse” 93 (2005), s. 27-51. 
15	 S. Wyszyński, Patrzymy trzeźwo w żłób betlejemski. Przemówienie do lekarzy podczas 

opłatka, Warszawa, 27.12.1960, w: DZ, t. 6, s. 508. Por. LF 30; GE 129, 135; SpS 49.
16	 S. Wyszyński, Najbliższy Tobie jest Bóg-Miłość. Do młodzieży licealnej, Szymanów, Li-

ceum Sióstr Niepokalanek, 21.03.1971, w: KiPA, 1971, t. 36, s. 152-153.
17	 Por. H.U. von Balthasar, Teologika 2. Prawda Boga, Kraków 2004, s. 126-132; P. Lapide, 

Il discorso della montagna, Brescia 2003, s. 54-58; J. Auer, J. Ratzinger, Gesù il Salvatore. 
Cristologia, t. 4/1, Assisi 1993, s. 58-568; R. Schnackenburg, Il Vangelo di Giovanni, t. 3, 
Brescia 1978, s. 76-84.

18	 Por. DiM 4; X. Léon-Dufour, Miłosierdzie, STB s. 479-480.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 129 |

zrodzenie do wiary (por. 1 Kor 4,15; Flm 10; Ga 4,19)19. Żydzi dobrze wiedzie-
li, że zwrócenie się do kogoś po imieniu jest wyrazem głębokiej zażyłości. 
Znać czyjeś imię, to jakby znać jego wnętrze. W Biblii imiona bohaterów 
zdradzają to, co skrywa się za ich powierzchownością, co jest dostępne tylko 
dla wtajemniczonych, dla tych, którzy do tego wnętrza zostali zaproszeni, 
przed którymi ktoś się otworzył. Wypowiedzenie czyjegoś imienia jest za-
razem dotknięciem tego, co święte dla wzywanej osoby. 

Dlatego Kościół przypomina: „Wszyscy wierni są powołani do święto-
ści chrześcijańskiej. Jest ona pełnią życia chrześcijańskiego i doskonałą mi-
łością, i urzeczywistnia się przez wewnętrzne zjednoczenie z Chrystusem, 
a w Nim, z Trójcą Świętą”20. Uczestnictwo w świętości samego Boga, które 
bierze swój początek w sakramentach i życiu wiary, jest powołaniem wszyst-
kich, nie przywilejem niektórych21. Obejmuje ona duchownych i świeckich; 
osoby żyjące w małżeństwie i ludzi samotnych; także tych, którzy posiadają 
i użytkują własne dobra, zajmują się sprawami doczesnymi, wykonują okre-
ślone zawody, pełnią swoje misje i oddają się różnym zajęciom – działalno-
ści politycznej, gospodarczej, społecznej, prawodawczej22.

Chrześcijanin z wielkim szacunkiem odnosi się do imienia każdego czło-
wieka, gdyż imię jest ściśle związane z tożsamością i godnością ludzką (por. 
J 10,3; Ap 19,12)23. Prymas Polski przypominał: „«Res sacra homo». Święta 
to rzecz – człowiek”24. Stąd wobec każdego człowieka, a zwłaszcza mło-
dych, oczekiwanie, aby cechowała ich „postawa ochotnego dawania siebie 
innym z miłością, postawa służby braciom: umysłem, wolą, sercem, duszą 
i ciałem, wartościami duchowymi, religijnymi, nadprzyrodzonymi i społecz-
nymi, całą osiągniętą wiedzą, przygotowaniem do życia”25. 

19	 Por. SpS 4; H.U. von Balthasar, Gloria 7: Nuovo patto, Milano 1977, s. 352-357; A. Fuma-
galli, F. Mansi, Attirerò tutti a me. Ermeneutica biblica ed etica cristiana, Bologna 2007, 
s. 309-319; J. Ratzinger, Creazione e peccato. Catechesi sull’origine del mondo e sulla caduta, 
Cinisello Balsamo 1987, s. 54-59.

20	 KKKK 428.
21	 Por. CL 16-17.
22	 Por. Jan Paweł II, Nie lękajcie się. Homilia podczas Mszy św. i kanonizacji bł. Kingi, Stary 

Sącz, 16.06.1999, „L’Osservatore Romano” 20 (1999) nr 8, s. 107-109. 
23	 Por. KDK 22; A.-M.-Z. Igirukwayo, Exaltation de Jésus en croix dans l’Évangile selon saint 

Jean et la vie morale, „Annales de l’École théologique S. Cyprien” 9 (2001), s. 287-320; 
J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, dz. cyt., s. 238-242. 

24	 S. Wyszyński, Kościół obecny w świecie współczesnym. Kazanie do wiernych o Soborze 
Watykańskim II, Warszawa, kościół świętego Wojciecha, 6.01.1966, w: DZ, t. 16, s. 64.

25	 Tenże, Dobry Pasterz – daje … Kazanie w czasie sumy, Gniezno, w uroczystość świętego 
Wojciecha, 29.04.1963, w: DZ, t. 10, s. 403.



﻿II. Varia| 130 |

W momencie narodzenia każdy człowiek otrzymuje nadane mu przez 
rodziców imię, które w znacznym stopniu będzie utożsamiane z jego osobą. 
Także już poprzez nadane imię, zdaniem kardynała, „rodzice muszą się stać 
pierwszymi zwiastunami wiary dla swoich dzieci, a rodzina musi być ma-
łym domowym Kościołem (Sobór Watykański II)”26. Znajomość ludzkiego 
imienia świadczy o zażyłości i zaufaniu oraz więzi łączącej osoby na dro-
gach ziemskiego pielgrzymowania (por. Łk 18,9; 2 Kor 1,9; 2 Tes 3,4; Flm 21), 
co powinno pomagać w budowaniu wspólnoty życia i codzienności (por. 
Dz 2,42; 2 Kor 1,7; Flp 4,14; 1 J 1,6-7)27. 

Prymas wskazywał: „W rodzinie doznaje człowiek najtrwalszych uczuć 
miłości. Bóg zespala tą miłością serca rodziców i dzieci. Tylko ta miłość 
uzdalnia do pełnego zapomnienia o sobie i oddania się dziecku”28. Imię jest 
także osobowym i indywidulanym werbalnym symbolem życia. Kardynał 
przypominał, że „sens i wartość życia ukazał nam Chrystus. Betlejem to 
przede wszystkim apoteoza życia ludzkiego w pełni, życia Bożo-ludzkiego, 
które daje wolność i  swobodę”29. Cała ludzkość znajduje w Jezusie 
Chrystusie zasadę jedności, pozwalającą spotkać się razem, gdy już nie dzieli 
jej bariera płci, rasy czy rangi społecznej, „Wszyscy bowiem jesteście kimś 
jednym w Chrystusie Jezusie” (Ga 3,28), wręcz „Chrystusa Jezusa”30. Jan 
Paweł II wypracował, na bazie nauczania Pawłowego, całą mistykę życia 

„uchrystusowionego”31. 
Franciszek zauważa, że „chrześcijanie stanowią «jedno» (por. Ga 3,28), 

nie tracąc swojej indywidualności, a w służbie innym każdy zyskuje do koń-
ca własne życie”32. Nie chodzi tutaj tylko o społeczną jedność z Chrystusem, 
ale o indywidulane zjednoczenie z Nim. Jednocześnie następuje jedność 
wszystkich z Chrystusem, która znosi różnice religijne, społeczne, naturalne 
(por. Kol 3,11; 1 Kor 12,13)33. Z kolei Jan Paweł II przypominał: „Każdy chrze-

26	 Tenże, List Prymasa do polskich rodzin przygotowujących się na nawiedzenie kopii ob-
razu Matki Bożej Jasnogórskiej, Gniezno, 15.08.1978, w: KiPA, t. 60, s. 228-229. 

27	 Por. DCE 20, 32; F.-X. Durrwell, Il Padre. Dio nel suo mistero, Roma 1998, s. 211-225.
28	 S. Wyszyński Biada człowiekowi samemu, „Ład Boży” 1945, nr 4, s. 3.
29	 Tenże, Przy żłóbku dziecięctwa i wolności. Do młodzieży akademickiej podczas „opłatka”, 

Warszawa, kościół świętej Anny, 19.12.1968, w: KiPA t. 30, s. 201. 
30	 Por. Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 52.
31	 Por. RD 7; CL 12.
32	 LF 22.
33	 „Jednocześnie prosimy Boga o umocnienie jedności w Kościele, jedności ubogaconej 

różnorodnościami, które jednają się dzięki działaniu Ducha Świętego. «Wszyscyśmy 
bowiem w jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby stanowić] jedno Ciało» (1 Kor 12,13), 
gdzie każdy wnosi swój własny, szczególny wkład” (FT 280). Por. H.U. von Balthasar, 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 131 |

ścijanin obmyty wodą ze świętego źródła słyszy głos, który niegdyś roz-
legł się nad brzegiem Jordanu: «Tyś jest mój Syn umiłowany, w Tobie nam 
upodobanie» (Łk 3,22), i wtedy wie, że został przyłączony do umiłowanego 
Syna, sam stając się synem przybranym […] i bratem Chrystusa”34. Ponadto 
zjednoczenie z Chrystusem sprawia, że ochrzczeni stają się w sensie ducho-
wym potomkami Abrahama, spadkobiercami obietnic, które on niegdyś od 
Boga otrzymał (por. Ga 3,6-9.29; J 17,21-22; Flp 3,3)35. Zatem do osób bliskich, 
znajomych, pozostających w bliskich kontaktach wypada nam zwrócić się 
po imieniu. Podobna zasada obowiązuje w Nowym Przymierzu w kontak-
tach człowieka z Bogiem. 

3. Imienna tajemnica chrztu

Spośród wszystkich słów Objawienia, jedno jest szczególne, jest nim imię 
Pańskie. Bóg objawia Ludowi Przymierza swoje imię, czyli otwiera się przed 
nim, pozwala się poznać, udziela dostępu do siebie (por. Rdz 3,20; 1 Sm 
25,25; Mt 1,21.23; Łk 1,13.63). Imię Boga jest zarazem kluczem do Jego serca 
(por. J 10,3; Ap 19,12). W tym momencie można pomyśleć, do jakiej potęgi 
wierzący otrzymuje klucz – zwracają się do Boga po imieniu, wchodząc 
w zażyłą relację z miłością, prawdą, ze sprawiedliwością, z dobrem (por. Rdz 
2,19-20; 2 Sm 5,9; 12,28; Ps 49,12)36. Można by wymieniać bardzo szeroką li-
stę przymiotów Boga, które poznaje się na kartach Pisma Świętego, a które 
zostały objawione w Jezusie Chrystusie. Kardynał Wyszyński wskazywał na 
pomoc i wzór pełnej Prawdy: „A wszyscy ludzie, choćby byli bardzo mądrzy, 
rozumni, zasłużeni, genialni – znają tylko cząstkę prawdy. Pełnią Prawdy 
jest Chrystus”37. Posiada On także imię, które przysługuje wyłącznie Bogu 

Spiritus Creator: Saggi teologici, t. 3, Brescia 1972, s. 142-147; B. Häring, Liberi e fedeli in 
Cristo. Teologia morale per laici, t. 1, Roma 1980, s. 315-321.

34	 CL 11.
35	 Por. KDK 24; Franciszek, Bulla Nadzieja zawieść nie może, 17; GE 146; CV 54; R.E. Brown, 

Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Assisi 1999, s. 1452-1454; F.-X. Durrwell, “Sie-
te stati chiamati”, w: Chiamati alla libertà. Saggi di teologia morale in onore di Bernard 
Häring, ed. H. Boelaars, R. Tremblay, Roma 1980, s. 7-22; G. Greshake, Il Dio unitrino. 
Teologia trinitaria, Brescia s. 285-289.

36	 Por. C. Westermann, Genesi, Casale Monferrato 1989, s. 27-41; M. Rupnik, Dire l’uomo, 
I: Persona, cultura della Pasqua, Roma 1997, s. 179-225; H.U. von Balthasar, Teodramma-
tica, 4: L’azione, Milano 1999, s 147-152. 

37	 S. Wyszyński, Czy Chrystus się zestarzał? Bydgoszcz, kościół świętego Wojciecha, 
18.10.1973, w: KiPA, t. 44, s. 270. 



﻿II. Varia| 132 |

(por. Dz 5,41; Flp 2,10-11; 3 J7)38. Dlatego chrześcijanin powinien modlić się 
i działać w Jego imię, to znaczy, w bardzo szczególnym zjednoczeniu z Jego 
potęgą (por. Mt 7,22; Mk 16,17; Łk 10,17; J 14,13-14; Dz 3,6), w nadziei otrzy-
mania nowego imienia (por. Iz 62,2; Ap 2,17; 3,12; 14,1), być może tego, któ-
re jest ponad wszelkim imieniem (por. Flp 2,9), albo tego, dzięki któremu 
będziemy nazwani synami Ojca (por. Mt 5,9; 1 J 3,1)39. Kościół wskazuje, że 

„imię jest bardzo ważne, bowiem Bóg wzywa każdego po imieniu, w jego 
jedyności”40. 

Bóg objawia każdemu ochrzczonemu – czyli swojemu dziecku – swoje 
imię, pozwala się określić Ojcem, zwracać się po imieniu. W Kościele od 
początku w imię Boga sprawowany jest sakrament chrztu świętego (por. 
Dz 8,12.16.36.38; 16,15; 22,16; 1 Kor 1,13-17; Hbr 6,2). Usłyszeć czy wypo-
wiedzieć: „Ja ciebie chrzczę w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego” (por. 
Mt 28,19), to doświadczyć o wiele więcej aniżeli usłyszeć czy wypowiedzieć 
słowa wskazujące na Boga41. Tak więc chrzest poświęca ochrzczonych i czy-
ni własnością trzech osób Trójcy Świętej. Jan Paweł II przypominał: „Każdy 
ochrzczony staje się dzieckiem Boga Ojca, Jezus, Syn Boży, staje się jego 
bratem, a Duch Święty obdarza go swoja miłością”42. Prymas Tysiąclecia 
wskazuje tutaj także na wymiar komunijny: „Naród polski, ochrzczony 
w dzieciach swoich, tworząc własne dzieje ojczyste, stworzył również dziej 
narodu chrześcijańskiego”43. 

Rodzice, „przy chrzcielnicy odkrywają, że ich dziecko jest odtąd dziec-
kiem Boga, «odrodzonym z wody i Ducha Świętego» i że zostało im powie-
rzone, aby czuwali nad jego «postępem w mądrości i latach, w łasce u Boga 
i ludzi»”44, po tej kąpieli odradzającej (por. Tt 3,5; J 3,5-6.8), ku nowemu 

38	 Por. GE 92, 118; KKKK 81; J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków 2006, 
s. 228-232; N. Capizzi, L’uso di Fil 2,6-11 nella cristologia contemporanea (1965-1993), Roma 
1997, s. 126-178. 

39	 Por. GE 88; J. Ratzinger, Eschatologia – śmierć i życie wieczne, Poznań 1984, s. 254-257; 
W. Kasper, Papież. Franciszek. Rewolucja czułości i miłości, s. 70-71, 82-83; E. Bosetti, Il 
Figlio…, dz. cyt., s. 227-245.

40	 KKKK 264.
41	 Por. EG 19; KKKK 254, 256.
42	 DV 52.
43	 S. Wyszyński, Tok Tysiąclecia Chrztu Polski w bazylice prymasowskiej, Gniezno, 1.01.1966, 

w: DZ, t. 16, s. 7. 
44	 Tenże, List pasterski do rodziców katolickich na uroczystość Świętej Rodziny, „Wiado-

mości Archidiecezjalne Warszawskie” 58 (1976) nr 12, s. 358. Por. J. Ratzinger – Benedykt 
XVI, Nowe porywy Ducha. Ruchy odnowy w Kościele, Kielce 2006, s. 19-26. 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 133 |

stworzeniu (por. 2 Kor 5,17; Ga 6,15; Kol 3,10)45. To właśnie ta wzajemna 
znajomość imion zarówno przez ochrzczonego, jak i Boga, pozwala na za-
wiązanie szczególnego rodzaju więzi, która jest bardzo ważna dla samego 
chrześcijanina (por. Mt 5,9; 1 J 3,1)46. Dlatego Prymas Tysiąclecia przypomi-
na: „Każdy katolik wie, że dziecko ludzi stało się przez chrzest dzieckiem 
Boga; że wobec tego wszyscy mamy jednego Ojca; że wobec tego jesteśmy 
sobie braćmi w Chrystusie; że w Nim mamy obowiązek sobie pomagać: 
«Jeden drugiego brzemiona noście» (Ga 6,2)”47. Prymas także zauważył: 
„Służebność to przede wszystkim świadomość, że korzystamy z pomocy 
ludzi, którzy nas otaczają. A sprawiedliwość zamienna wymaga, abyśmy 
czerpiąc pomoc od innych, sami również poczuwali się do niesienia jej oto-
czeniu, chociaż byśmy do tego nie byli wzywani”48. 

4. Dar imienia Boga 

Znajomość Trójosobowego imienia Bożego uświadamia człowiekowi wiary 
samo istnienie Boga oraz Jego działanie, pozwala zwracać się do Niego bez-
pośrednio w różnych sytuacjach życia, daje poczucie bliskości i więzi (por. 
Pwt 12,5; 2 Sm 7,13; 1 Krl 3,2; 8,16)49. Wyrazem takiego przekonania są słowa 
wypowiedziane przez prymasa w 1966 roku: „Bóg daje człowiekowi swoje 
Imię, pozwala nazywać się po Imieniu i zwracać się do Siebie jak do każde-
go człowieka”50. Oferta zwrotna relacji ku życiu i miłości (por. Wj 3,13-16; 
J 17,26). Dlatego zdaniem kardynała „hańbą naszych czasów jest to, że nie 
brak usiłowań pozbawienia młodzieży wiary w Boga i związku z Kościołem 

45	 Por. CV 53; KKK 1265; S. Légasse, L’Épître de Paul aux Galates, s. 302-308; H.U. von Bal-
thasar, Spiritus Creator, t. 3, s. 143-147.

46	 Por. KKK 2143; R. Tremblay „Ma io vi dico…” L’agire eccellente specifico della morale cri-
stiana, Bologna 2005, s. 97-101; E. Bosetti, Il Figlio…, dz. cyt., s. 227-245.

47	 S. Wyszyński, Przyrzekamy Ci wychować młode pokolenie w wierności Chrystusowi, 
w: DZ, t. 2, s. 74. „Podczas gdy w świecie, zwłaszcza w niektórych krajach, wybuchają 
w różnych formach wojny i starcia, my chrześcijanie podkreślamy potrzebę uznania 
drugiego człowieka, leczenia ran, budowania mostów, zacieśniania relacji i pomagania, 
by «jeden drugiego nosił brzemiona» (por. Ga 6,2)”. EG 67.

48	 S. Wyszyński, Wzajemna służba społeczna w narodzie polskim, Uroczystość Królowej 
Polski, Jasna Góra, 3.05.1978, w: KiPA, t. 60, s. 15.

49	 Por. G. Ravasi, La paternità divina nella Bibbia, Bologna 2000, s. 24-27; G. von Rad, Ge-
nesi. La storia delle origini, Brescia 1993, s. 98-118. 

50	 S. Wyszyński, „Te Deum” Tysiąclecia Młodzieży Akademickiej, w: tenże, Głos z Jasnej Góry, 
Warszawa 1984, s. 205. 



﻿II. Varia| 134 |

– wbrew głosowi sumienia wszystkich cywilizowanych narodów”51. To dzia-
łania, które niszczą jeden z podstawowych elementów ludzkiej tożsamości 
oraz dynamiki jej rozwoju w ziemskim pielgrzymowaniu52. Tymczasem je-
dynie wiara może oświecić sumienie (por. Rz 13,4-5; 1 Tm 1,5.19; 3,9; 2 Tm 
1,3; Tt 1,15) czyniąc je dobrym i nienagannym (por. Dz 23,1; Rz 9,1; 2 Kor 1,12; 
Hbr 13,13; 1 P 3,16.21)53. Przecież dobre sumienie czyni człowieka wolnym 
(por. 1 Kor 10,29). 

Objawione przez Boga człowiekowi imię jest także dane chrześcijani-
nowi po to, aby mógł je uwielbiać, wychwalać i błogosławić (por. Iz 29,23; 
Mt 6,9). Akty adoracji są obowiązkiem człowieka (por. Mt 4,10; Łk 4,8; Pwt 
6,13), zwłaszcza wobec Boga (por. Dz 10,25-26; Ap 19,10; 22,8-9) i powinni 
to czynić wszyscy ludzie (por. 1 Kor 14,25; Ap 14,7; 15,4; Rz 14,11; Ef 3,14)54. 
Modlitwa, która jest osobistą rozmową człowieka z Bogiem, a w szczegól-
ności modlitwa uwielbienia powinna zawierać adresata, do którego jest kie-
rowana (por. Dz 2,36). Dlatego prymas Wyszyński przypominał: „Bóg, […] 
pragnie z nim [człowiekiem] rozmowy, pragnie, aby Ten zwracał się do 
niego w każdej życiowej sytuacji, dziękując za łaskę rozmowy”55. Co więcej, 
ważna jest także wspólnotowa, eklezjalna modlitwa, „ale, aby ludzie przyszli 
do świątyni, muszą tego pragnąć, muszą wierzyć, a prawdy wiary muszą 

51	 Tenże, List wielkopostny do duchowieństwa i wiernych o zagrożeniu moralności narodu, 
Gniezno-Warszawa, 2,02.1968, w: LPPP, s. 572-573 

52	 „Niedawno odbył się w Warszawie zjazd ludzi, zgromadzonych w specjalnym towarzy-
stwie dla krzewienia niewiary, które wstydliwie osłania się terminem «krzewienia kul-
tury świeckiej». To znaczy – kultury bez wiary w Ojca Niebieskiego i Bożego Syna, bez 
Krzyża Chrystusowego i Ewangelii, bez Matki Najświętszej i Kościoła, bez Mszy świętej 
i sakramentów. W takim duchu miałby być wychowywany nasz Naród, nasze dzieci 
i młodzież”. Tenże, Tylko wiara prowadzi naród do pokoju społecznego. Zakończenie na-
wiedzenia Obrazu Matki Bożej Jasnogórskiej w diecezji sandomierskiej, Skarżysko-Ka-
mienna, 10.06.1973, w: KiPA, t. 43, s. 150. 

53	 Por. SpS 14; GE 73; S. Panimolle, Lettera pastorale del Vangelo, t. 3. Bologna 1984, s. 312-
320; A. Scola, Chi è la Chiesa? Una chiave antropologica e sacramentale per l’ecclesiologia, 
Brescia 2005, s. 212-219.

54	 Por. H.U. von Balthasar, Gloria, 6: Attico patto. Milano 1980, 143-146; G. Paximadi, E io 
dimorerò in mezzo a loro. Composizione e interpretazione di Es 25-31, Bologna 2004, s. 123-
148; C. Reynier, La bénédiction en Éphésiens 1,3-14. Électiopn, filiation, rédemption, „No-
uvelle Revue Théologique” 118 (1996), s. 182-199.

55	 S. Wyszyński, „Te Deum” Tysiąclecia Młodzieży Akademickiej, dz. cyt., s. 205-206.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 135 |

poznać w rodzinie”56 – przypomina prymas Polski. Z kolei Jan Paweł II 
mówi o solidarności w modlitwie57. 

Należy pamiętać, że modlitwa spełnia bowiem funkcję jednoczącą, ze-
spala ludzi ze sobą, tworzy więź pokoleń. A także posiada rangę świadectwa. 
Ze względu na sytuację eschatologiczną, wyznaczającą nową relacją między 
Bogiem a ludźmi – relację dzieci do Ojca – modlący się jest pewien tego, że 
będzie wysłuchany (por. Mt 7,7; Mk 11,23-24; J 14,13; 15,16; 16,23-26), gdyż 
może się modlić słowami samego Jezusa, wołając „Abba” (Łk 14,36; Mk 11,2; 
Rz 8,15; Ga 4,6)58. Zauważa Franciszek: „«Abba – Ojciec» jest najbardziej 
charakterystycznym słowem doświadczenia Jezusa, które staje się centrum 
doświadczenia chrześcijańskiego (por. Rz 8,15)”59. Ostatecznie, jak przypo-
mina nauczanie Kościoła, „objawiając swoje imię Bóg pozwala poznać bo-
gactwo zawarte w swojej najgłębszej tajemnicy”60.

5. Szacunek dla imienia 

Imię Pańskie wypowiadane przez nasze usta powinno być wymawiane 
z szacunkiem i należną mu czcią, ponieważ jest święte61. Kompendium 
Katechizmu wskazuje: „Święte imię Boże otaczamy szacunkiem, gdy używa-
my go po to, by jej błogosławić, wychwalać, uwielbiać”62. Chodzi o respekto-
wanie wartości jakie ono z sobą i w sobie niesie, tak w wymiarze osobowym, 
jak i rzeczowym, własnym albo cudzym. Wyrazem takiego przekonania są 
dosadne i niepozostawiające wątpliwości słowa wypowiedziane przez kard. 
Wyszyńskiego: „Chrześcijanin wypowiadając Imię Boga, czyni to z czcią 
i należnym mu szacunkiem, w przeciwnym razie nie zasługuje na miano 
dobrego chrześcijanina. Powinien pamiętać, że zwraca się do swojego Ojca, 

56	 Tenże, List Prymasa do polskich rodzin przygotowujących się na nawiedzenie kopii ob-
razu Matki Bożej Jasnogórskiej, Gniezno, 15.08.1978, w: KiPA t. 60, s. 228-229. 

57	 Por. Jan Paweł II, Solidarność to brzmię niesione razem, we wspólnocie, Gdańsk-Zaspa, 
12.06.1987, w: Pielgrzymka do Ojczyzny 1979…, dz. cyt., s. 497. 

58	 Por. J. Ratzinger – Benedykt XVI, Chrześcijańskie braterstwo, dz. cyt., s. 51-56; tenże, Świę-
ta wiara. O teologii mszy świętej, Kraków 2006, s. 27-32; J.A. Fitzmyer, Lettera ai Romani. 
Commentario cristico-teologico, Casale Monferrato 1999, s. 584-596; B. Testa, I sacramenti 
della Chiesa, Milano 2001, s. 172-178; S. Légasse, L’Epistola di Paolo ai Romani, Brescia 
2004, s. 382-395.

59	 LF 19.
60	 KKKK 40.
61	 Por. KKK 2161.
62	 KKKK 447.



﻿II. Varia| 136 |

że mówi o swoim Ojcu, który o nim nieustannie pamięta”63. Natomiast sam 
Jezus mówił o „swym Ojcu” (por. Mt 7,21; 10,32; 11,27; Mk 14,36; Łk 2,49). 

Święty Paweł zaś nawet zachęcał, aby do Boga zwracać się „Abba! Ojcze” 
(por. J 17,6; Ga 4,6; Rz 8,15). Wszyscy wierzący są synami Bożymi, dzieć-
mi Boga (por. Łk 11,2; J 1,12.18; Rz 8,15.29; Ga 4,6; 1 P 1,17; 1 J 3,1)64. Jan 
Paweł II wyjaśniał: „Zjednoczenie Chrystusa z człowiekiem samo w sobie 
jest tajemnicą, w której rodzi się «nowy człowiek» powołany do uczest-
nictwa w Bożym życiu […]. Zjednoczenie Chrystusa z człowiekiem jest 
mocą i źródłem mocy wedle tego, co tak zwięźle wypowiedział w Prologu 
swej Ewangelii św. Jan «Wszystkim tym, którzy Je przyjęli dało moc, aby się 
stali synami Bożymi» (J 1,12)”65. Stosowanie tego określenia przez pierw-
sze wspólnoty chrześcijan jest odbiciem sposobu, w jaki korzystał z niego 
sam Chrystus (por. Mk 14,36). „Abba” wyraża zażyłość Syna z Ojcem (por. 
Mt 11,25-26; J 3,35; 5,19-20; 8,28-29). Dzieło podjęły usta chrześcijan (por. 
Rz 8,15; Ga 4,6), których Duch (por. Rz 5,5) czyni synami Boga (por. Mt 6,9; 
17,25; Łk 11,2)66. 

Należy pamiętać, że imię Boże jest święte ze swej natury, niezależnie od 
tego czy je wymawiamy, czy nie. Dlatego wierzący powinni prosić, aby imię 
Boże zostało uświęcone w nas, abyśmy sami zostali uświęceni i prowadzi-
li życie świętych. Bóg zawsze pozostanie święty, niezależnie od ludzkich 
postaw i odniesień. Cześć i uwielbienie imienia Bożego niczego istotnego 
chwale Bożej nie dodaje, podobnie jak grzech i zło nie ujmuje. Mają jed-
nak wpływ na ludzkie uświęcenie, a może czasem zbrukanie, oddalenie od 
świętości, doskonałości. 

Zdaniem Prymasa Tysiąclecia, patrząc na kontekst chrześcijańskiego 
życia oraz „widząc trudności, jakimi są różnice ideologiczne i światopo-
glądowe, musimy wołać do Boga Ojca, aby przekonał wszystkich żyjących 
w Polsce ludzi, że On jest Ojcem wszystkich Polaków, jak jest Ojcem czte-
rech przeszło miliardów żyjących na globie ziemskim; aby uznano, że ten 

63	 S. Wyszyński, Do nauczycieli, inżynierów, architektów i techników podczas „opłatka”, War-
szawa, Miodowa, 29.12.1972, w: KiPA, t. 41, s. 472.

64	 Por. W. Kasper, Jezus Chrystus, Warszawa 1983, s. 96-110; A. Vanhoye, Lettera ai Galati, 
Milano 2000, s. 104-112; G. Greshake, Il Dio unitrino, dz. cyt., s. 284-289; G. Moioli, Pre-
ghiera, w: Nuovo dizionario di teologia morale, ed. F. Compagnoni, G. Piana, S. Privitera, 
Cinisello Balsamo 1999, s.1198-1201; E. Bosetti, Il Figlio…, dz. cyt., s. 241-247.

65	 RH 18.
66	 Por. GE 170; CV 5; LF 19, 21, 57; M. Bordini, La cristologia…, dz. cyt., s. 46-56; J.A. Fitz-

myer, Abba and Jesus’ Relation to God, w: Á cause de l’Évangile, Paris 1985, s. 15-38;  
F.-X. Durrwell, Il Padre…, dz. cyt., s. 204-211. 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 137 |

Ojciec jest Miłości i że pragnie miłości dla siebie”67. Przecież św. Jan Apostoł 
powie, wskazując na imię Boga, że „Bóg jest miłością” (1 J 4,8.16) i On jest 
ostatecznym źródłem prawdziwej miłości, wiary i życia (por. 1 J 4,7-5,3)68. 

Benedykt XVI zaś wskazuje, że chrześcijanin „wie, że Bóg jest miłością 
(por. 1 J 4,8) i staje się obecny właśnie wtedy, gdy nie robi się nic innego 
ponad to, że się kocha”69. Misja jedynego Syna jako Zbawiciela świata (por. 
1 J 4,9; J 3,16; 4,42; Rz 3,24-25; 5,8) ukazuje, że miłość jest z Boga (por. 1 J 4,7), 
ponieważ sam Bóg jest miłością (por. 1 J 4,16; 3,16) i daje udział w miłości 
temu, kto wierzy w Jego syna (por. 1 J 4,10.19; 1,3). To ten Bóg jest przed-
miotem naszej wiary (por. Iz 7,9; J 14,1; Rz 4,3; Ga 3,6) i nadziei (por. Iz 8,17; 
Dz 24,15; Rz 4,18), bo tylko On jest Bogiem żywym i prawdziwym (por. 
Sdz 8,19; Ps 36,10; 1 Tes 1,9; 1 Tm 1,17). 

W innym miejscu prymas powie, że „imię Boże jest święte, jest wyjąt-
kowe i niepowtarzalne, dlatego nie wypowiadamy go bez potrzeby, nie 
przywołujemy go w chwilach błahych i nic nieznaczących”70. Tylko Bóg jest 
Święty (por. Oz 11,9; J 17,11; 1 P 1,15-16; Ap 4,8; 6,10), a Jego imię powinno 
być święcone, co oznacza, że Bóg powinien być uznawany przez wszystkich 
ludzi za Boga (por. Iz 6,3; Mt 6,9; Łk 1,49)71, a Jego miłosierdzie „się rozcią-
ga «z pokolenia na pokolenia» (Łk 1,50)”72. Mając na uwadze rzeczy czcze, 
tzn. bezcelowe, beztreściowe, nijakie, a nawet obelżywe, Katechizm Kościoła 
Katolickiego przypomina, że imię Boże należy wymawiać tylko po to, aby 
je błogosławić, wychwalać i uwielbiać73. Chwałą Boga jest żyjący człowiek. 
W tym duchu całe święte życie ludzkie jest uświęcaniem Boga i Jego imienia. 

67	 S. Wyszyński, Wizyta arcybiskupa Poggi w Polsce…, dz. cyt., s. 160.
68	 „Misją, którą Jezus otrzymał od Ojca, było objawienie tajemnicy Bożej miłości w jej peł-

ni. «Bóg jest miłością» (1 J 4,8.16), ogłasza – po raz pierwszy i jedyny na kartach Pisma 
Świętego – Jan Ewangelista. Ta miłość jest już wtedy możliwa, widoczna i namacalna 
w całym życiu Jezusa. Jego osoba jest niczym innym jak tylko miłością” (Por. Franciszek, 
Bulla Misericordiae vultus, 8. Por. DCE 12.

69	 DCE 31. Por. FT 4, 283; W. Kasper, Papież…, dz. cyt., s. 56-58. 
70	 S. Wyszyński, Do nauczycieli, inżynierów, architektów… , dz. cyt., s. 473.
71	 Por. DCE 10; GE 10; KK 11; W. Kasper, Papież…, dz. cyt., s. 55-57; E. Bosetti, Il Figlio…, 

dz. cyt., s. 237-244; R. Penna, L’apostolo Paolo, dz. cyt., s. 650-656; J. Laffitte, Il perdono 
trasfigurato, Bologna 2000, s. 152-157.

72	 Franciszek, Bulla Misericordiae vultus, 24.
73	 Por. KKK 2143.



﻿II. Varia| 138 |

6. Wyznawanie wiary 

Drugie przykazanie Dekalogu wiąże się także z używaniem imienia 
Pańskiego w celach wyznawania swojej wiary (por. Wj 20,7; Rz 2,24; Ap 
13,6)74. Zdaniem Prymasa Tysiąclecia „człowiek silny w wierze wie, że jest 
zobowiązany do nadziei wbrew nadziei […] i jest zobowiązany do miło-
ści, którą przezwyciężać ma wszelka nienawiść, wrogości wszelkie zło. 
Miłość ma zniweczyć w nas instynkt walki, odzwyczajać od obyczajów 
wilków, uczyć braterstwa we współżyciu i współpracy z ludźmi”75. Prymas 
Wyszyński wzywał, a nawet nakazywał, „abyśmy przestali mówić o nienawi-
ści i walce, a zaczęli mówić o miłości pokoju. […] Dopiero bowiem za cenę 
obrony wolności człowieka, jego praw do prawdy, sprawiedliwości, miłości, 
szacunku i pokoju, zapanuje na ziemi pokój Boży, którego świat dać nie 
może”76. 

Wolnością obdarza nas Chrystus (por. J 8,32-36; Rz 6,18-22; Ga 5,1) po to, 
byśmy mogli zbliżyć się do Niego i stać się Jego braćmi (por. Rz 7,3-8; 8,2-3), 
mając dostęp do sprawiedliwości i świętości (por. 1 Kor 7,21-22.39; Ga 3,28; 
5,1)77. Dlatego Benedykt XVI przypomina, że „wierność człowiekowi wyma-
ga wierności prawdzie, która jako jedyna gwarantuje wolność (por. J 8,32)”78. 
Zatem świadectwo wiary urasta do rangi osobowego daru w jej żywotności 
i dynamice posługi wobec dzieł ewangelizacyjnych i ku budowie cywilizacji 
miłości. Jest ona pozytywnym przekazem Bożego imienia, środkiem budu-
jącym pokój, solidarność, braterstwo, jedność, a wszystko w imię Jedynego 
Boga. Może jednak występować niestety małoduszność, która polega na 
nieuznawaniu znaków Bożego Słowa i konsekwentnie na nieposłuszeństwie 
i nieokazywaniu zaufania Bogu (por. Mt 6,30; 8,26; 14,31; 16,8; Łk 12,28)79.

74	 Por. tamże 2145.
75	 S. Wyszyński, Tylko wiara prowadzi naród do pokoju społecznego. Zakończenie nawiedze-

nia Obrazu Matki Bożej Jasnogórskiej w diecezji sandomierskiej, Skarżysko-Kamienna, 
10.06.1973, w: KiPA, t. 43, s. 149-151.

76	 Tenże, Milenijne gody Świętego Kościoła łomżyńskiego, Łomża, 7.08.1966, w: DZ, t. 17, 
s. 359.

77	 Por. LF 22; EG 113; Franciszek, Bulla Nadzieja zawieść nie może, 20; J. Ratzinger – Bene-
dykt XVI, Chrześcijańskie braterstwo, dz. cyt., s. 53-55; H.U. von Balthasar, Il cuore del 
mondo, Casale Monferrato 1998, s. 32-38.

78	 DCE 9.
79	 Por. R. Tremblay, Voi, luce del mondo… La vita morale dei cristiani: Dio fra gli uomini, 

Bologna 2003, s. 97-116; F. Maceri, Fiducia nella Provvidenza e procreazione responsabi-
le. Reflessioni a proposito di un inciso della Gaudium et spes, „Rassegna di Teologia” 45 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 139 |

Prymas Wyszyński zdaje sobie sprawę z faktu, że chociaż Kościół, któ-
rym przyszło mu kierować, nie znajduje się w najlepszej sytuacji, a chrześci-
janie nie zawsze odważnie wyznają swoją wiarę, to zachęca ich jednak, aby 
pamiętali o swojej przynależności do Chrystusa i Jego imienia (por. Dz 5,41; 
Flp 2,10-11; 3 J 7)80. Miejsce pracy czy nauki, wypoczynku, każde spotkanie 
z drugim człowiekiem jest okazją do manifestacji swojej wiary. „Będziecie 
moimi świadkami […] aż po krańce ziemi” (Dz 1,8) wskazywał Chrystus 
przed Wniebowstąpieniem (por. Dz 1,1-11). Podstawową misją Apostołów, 
a więc i ochrzczonych, jest dawanie świadectwa o zmartwychwstaniu Jezusa 
(por. Łk 24,48; Dz 2,32; 3,15; 4,33; 5,32; 22,15), a także o całym Jego życiu pu-
blicznym (por. Łk 1,2; J 15,27; Dz 1,22; 10,39-40; Rz 1,1) i obejmuje ono cały 
wszechświat (por. Iz 45,14; Łk 2,38)81. 

A jednocześnie, mając na względzie sytuację wierzących w Polsce, Stefan 
Wyszyński oczekiwał, „aby nikt z tego powodu, że jest człowiekiem wierzą-
cym, że się modli, uczestniczy w służbie Bożej prywatnie czy publicznie – 
nie był dręczony i prześladowany”82. To jest oczekiwanie, jak wielokrot-
nie wskazywał Prymas Tysiąclecia, artykułowane w duchu powszechnych 
praw człowieka oraz konstytucyjnych praw wszystkich Polaków83. Wręcz 
w duchu pokory, a jednocześnie odpowiedzialności za przyszłość, Prymas 
Tysiąclecia mówił, wskazując na młode pokolenia: „Prosimy, by nas nie ate-
izowali, nie wykorzystywali swej pozycji społecznej czy politycznej do na-
rzucania dziatwie i młodzieży katolickiej przymusowej niewiary, laicyzacji, 
indyferentyzmu”84. 

(2004), s. 529-544; R. Tremblay, Approche pour fonder la morale chrétienne sur le mystère 
de Jésus le Christ, „Studia Moralia” 19 (1981), s. 213-230.

80	 Por. GE 92, 118; S. Wyszyński, Aktualność Ślubów Jasnogórskich Narodu, Jasna Góra, 
3.05.1977, w: KiPA, t. 57, s. 230-232. 

81	 Por. SpS 50; GE 93; tenże, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 152; J. Ratzinger, 
Wprowadzenie w chrześcijaństwo, dz. cyt., s. 141-143; L.F. Ladaria, Antropologia teologica, 
Roma-Casale Monferrato 1986, s. 12-19.

82	 S. Wyszyński, Dziełem sprawiedliwości – pokój, Jasna Góra, 3.05.1975, w: KiPA, t. 37, s. 10-
11.

83	 Por. tenże, Aktualność Ślubów Jasnogórskich Narodu, Jasna Góra, 3.05.1977, w: KiPA, t. 57, 
s. 230-232; tenże, Słowo na doroczny Dzień Środków Społecznego Przekazu, Przemyśl, 
12.06.1976, w: LPPPiE, s. 259-260. 

84	 Tenże, List wielkopostny do duchowieństwa i wiernych o zagrożeniu moralności narodu, 
Gniezno-Warszawa, 2.02.1968, w: LPPP, s. 577. 



﻿II. Varia| 140 |

7. Laicyzacja 

Kardynał doskonale wiedział, że „tak zwana laicyzacja dąży do tego, aby 
życiu polskiemu nadać wymiar całkowicie świecki, aby Imię Boże, Imię 
Chrystusa nie było wspominane w naszej ojczyźnie”85, dlatego każdy 
chrześcijanin ma pamiętać o tym, że nie można się wstydzić swojej wiary. 
Laicyzacja to szeroka akcja i proces usuwania różnych dziedzin życia kul-
turowego spod wpływu czynników religijnych, a często wręcz działalność 
antyreligijna. To siły wrogie względem Boga i ludzi wiary, rozwijające swo-
ją działalność od początku świata (por. Hi 9,1.3; Ps 74,13; 89,10-11; Iz 51,9). 
Wrogość nie powinna mieć miejsca wśród chrześcijan (por. Rdz 18,1-15; Iz 
58,7; Mdr 19,13-17; Mt 25,35; Rz 12,13; Hbr 13,2)86. 

Zatem, przypominał Prymas Tysiąclecia, „musimy nie tylko wierzyć 
Chrystusowi, jak mówi Paweł Apostoł, ale musimy też umieć dla Niego 
cierpieć”87. A przy innej okazji dodawał, że przecież „ateizm i ateizacja – to 
jest straszne nieszczęście Rodziny ludzkiej”88. Stąd surowa ocena współcze-
snych mu przemian: „Dlatego też takie państwa, które pod pozorem prze-
budowy ustroju, zakładają cały program wyniszczenia Boga w sercach oby-
wateli, są potwornością i wielkim nieporozumieniem”89. Natomiast Joseph 
Ratzinger zauważa: „Jednak wbrew temu, co twierdzi marksizm i libera-
lizm, postęp sam z siebie nie rodzi nowego człowieka ani nowego społe-
czeństwa. […] Bycie człowiekiem rozpoczyna się ciągle na nowo w każdym 
ludzkim jestestwie”90.

Prymas Polski pamiętał o szerszej płaszczyźnie rozwoju Polski: „Bez 
kultury narodowej nie ma ani wolności, ani poczucia bezpieczeństwa, któ-
rą w wybitny sposób wzmacnia wolność religijna. Wolność religijna jest 

85	 Tenże, Aktualność Ślubów Jasnogórskich Narodu, dz. cyt., s. 231.
86	 Por. G. Frosini, Lo Spirito che da la vita. Una sintesi di pneumatologia, Bologna 1997, 

s. 178-184; H.W. Attridge, La Lettera agli Ebrei, Città del Vaticano 1999, s. 415-428;  
F.-X. Durrwell, Lo Spirito Santo alla luce del Mistero pasquale, Roma 1985, s. 51-65; 
B. Häring, Liberi e fedeli in Cristo, t. 1, s. 314-321; R. Tremblay, La figura del buon sama-
ritano, porta d’entrata nell’enciclica di Benedetto XVI Deus Caritas est, „Studia Moralia” 
44 (2006), s. 393-409; J. Gnilka, Il Vangeli di Matteo, t. 2, Brescia 1991, s. 533-554.

87	 S. Wyszyński, Na progu Nawiedzenia Bogurodzicy w Gnieźnie. Uroczystość św. Wojciecha, 
Gniezno 23.04.1978, w: KiPA, t. 59, s. 232.

88	 Tenże, Na uczczenie Matki Afrykańczyków, Uroczystość ku czci błogosławionej Marii 
Teresy Ledóchowskiej, Tarnów, 15.05.1976, w: KiPA, t. 54, s. 60.

89	 Tenże, Król cichy… Tobie…Konferencja na zakończenie rekolekcji urzędników, Warszawa, 
kościół świętej Anny, 11.04.1965, w: DZ, t. 14, s. 338.

90	 J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, Kielce 2005, s. 60.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 141 |

znakiem bezpieczeństwa i pokoju domowego”91. Jednocześnie trzeba pa-
miętać, że wolność duchową wyjednał dla nas Chrystus (por. Ga 2,4; 5,1.13), 
a przekazał nam ją Duch Święty (por. 2 Kor 3,17); czyni nas ona niezależny-
mi od sądów innych ludzi (por. 1 Kor 10,29)92. Oczywiście w postępowaniu 
należy brać pod uwagę błędne sumienie drugiego, ale nie tak, aby się podda-
wać jego fałszywemu osądowi. Obecność imienia Boga była także gwarancją 
poprawnej obecności imienia każdego człowieka. Dlatego prymas nauczał: 

„Od dawna już ludzkość doszła do przekonania, że religia, publiczna cześć 
oddawana Bogu, zasady moralne, światopogląd i wolność wyznania tego 
światopoglądu, są to sprawy tak własne i osobiste człowieka, że nie mogą 
pochodzić z jakiegoś nadania”93.

W praktyce życia codzienne powitanie, pozdrowienie spotkanej osoby 
słowami imienia Bożego: „Niech będzie pochwalony Jezus Chrystus” czy 

„Szczęść Boże”, jest jak kropla drążąca skałę94. Skałę, którą jest w tej sytuacji 
serce zlaicyzowanego, pozbawionego Boga i wartości człowieka na skutek 
zaślepienia bezgraniczną miłością do partii komunistycznej. Takie postawy, 
zdaniem kardynała, „nie mają […] nic wspólnego ze zdrowym humani-
zmem i zdrową biologią, ani ze zdrowymi i prostymi zadaniami człowie-
ka wyznaczonymi przez Stwórcę, który ukształtował ludzką naturę i nasze 
szczytne człowieczeństwo”95. Jako Stwórca nadał swemu najpiękniejszemu 
stworzeniu osobowe imię, „tchnął w jego nozdrza tchnienie życia, wsku-
tek czego stał się człowiek istotą żywą” (Rdz 2,7), czyniąc w ten sposób go 
na swój obraz i podobieństwo (por. Rdz 1,26-27)96. Tymczasem laicyzacja 

91	 S. Wyszyński, 600-lecie diecezji przemyskiej, Przemyśl, katedra, 13.06.1976, w: KiPA t. 54, 
s. 153. 

92	 Por. W. Kasper, Papież…, dz. cyt., s. 51-53; H.U. von Balthasar, Solo l’amore e credibile, 
Roma 1982, s. 109-114; R. Tremblay, La libertà dei figli. Saggio di teologia paolina, w: La 
coscienza morale oggi. Omaggio al prof. Domenico Capone, ed. M. Nalepa, T. Kennedy, 
Roma 1987, s. 57-71; R. Penna, L’apostolo Paolo, s. 656-670; P. Adnès, Sequela e imitazione 
di Cristo nella Scrittura e nella Tradizione, Roma 1994, s. 101-122.

93	 S. Wyszyński, Jakiego wychowania pragniemy dla młodej Polski? Bydgoszcz, kościół na 
Bielawkach, 11.06.1972, w: KiPA, t. 40, s. 178.

94	 Por. tenże, Aktualność Ślubów Jasnogórskich Narodu, Jasna Góra, 3.05.1977, w: KiPA, t. 57, 
s. 231-232.

95	 Tenże, U stóp Niewiasty obliczonej w słońce. W uroczystość Wniebowzięcia Matki Bożej, 
Jana Góra, 15.08.1974, w: KiPA, t. 47, s. 61. 

96	 Por. Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 52; Benedykt XVI, W duchu 
wzajemnego zrozumienia, poszanowania i miłości. Spotkanie z przedstawicielami niekato-
lickich Kościołów i Wspólnot kościelnych oraz innych religii, 25.04.2005, „L’Osservatore 
Romano” 26 (2005), nr 6, s. 14; Benedykt XVI. Papież nadziei, red. T. Sotowski, Warszawa 



﻿II. Varia| 142 |

przynosiła kulturę śmierci, wyrażającą się między innymi w „zamachach na 
życie”97, w „spisku przeciw życiu”98. 

8. Przysięga, przyrzeczenie

W swoim nauczaniu prymas nie pominął także kwestii przyrzeczeń składa-
nych z powołaniem się na imię Boże jako uwiarygodnieniem obietnicy co 
do własnych działań dotyczących przyszłości. Zadaniem każdego chrześci-
janina jest dotrzymanie składnej przysięgi99. Składanie przysięgi, w której 
Pan Bóg jest gwarantem prawdziwości wypowiadanych słów, nakłada na 
chrześcijanina dodatkowy ciężar jej dotrzymania (por. Kpł 5,4-5; Wj 20,7; 
Syr 23,9-10). Prymas Tysiąclecia zauważa, że „chrześcijanin, który przysięga 
przywołując Boga, musi dotrzymać słowa, bowiem w przeciwnym razie czy-
ni ze Swojego Niebieskiego Ojca kłamcę, dla którego wypowiadane słowa są 
nic nieznaczącym faktem”100. Jest to poważnym naruszeniem relacji dziecka 
Bożego wobec Ojca niebieskiego.

Jednocześnie prymas Polski przypominał, że „tym więcej doznamy mi-
łości, im więcej świadczyć jej będziemy. Tym bardziej nam będą wierzyć, im 
bardziej my sami będziemy w prawdzie”101. Człowiek nie może przysięgać 
na Boga, gdyż Bóg nie jest własnością człowieka; jedynym gwarantem jego 
mowy, i to bardzo istotnym, jest braterska szczerość (por. Mt 5,36-37; 2 Kor 
1,17; Jk 5,12)102. Dla nich „tak” oznacza „tak”, a „nie” oznacza „nie”. Ta formuła 
może być tłumaczona na różne sposoby, a więc jako: 1. Prawdziwość – jeżeli 
jest tak, to mówcie „tak”; jeżeli nie jest, to mówcie „nie”: 2. Szczerość – „tak” 
(lub „nie”) wypowiadane ustami powinno odpowiadać „tak” (lub „nie”) 

2006, s. 70-71; E.M. Curtis, Image of God, w: The Anchor Bible Dictionary, t. 3, New 
York 1992, s. 389-391; L.F. Ladaria, Antropologia teologica, s. 92-96; B. Sesboüé, Gesù Cri-
sto l’unico mediatore. Saggio sulla redenzione e la salvezza, t. 1, Cinisello Balsamo 1990, 
s. 225-251.

97	 EV 11.
98	 EV 13.
99	 Por. S. Wyszyński, Na uroczystość Świętego Tomasza z Akwinu, 28.02.1967, w: LPPP, s. 535.
100	Tamże. 
101	 Tenże, Milenijne gody w Wiślicy, Koronacja „Madonny Łokietkowej” podczas Te Deum 

Tysiąclecia Diecezji Kieleckiej, Wiślica, 17.07.1966, w: DZ, t. 17, s. 288. 
102	Por. H.U. von Balthasar, Teologia misterium paschalnego, Kraków 2001, s. 162-173; F.-X. 

Durrwell, Il Padre, s. 195-209; R. Tremblay, Radicati e fondati nel Figlio. Contributi per 
una morale di tipo filiale, Roma 1997, s. 125-140; E. Bosetti, Il Figlio e i figli di Dio, s. 218-
232.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 143 |

serca; 3. Uroczyste podkreślenie znaczenia – powtórzenie „tak” lub „nie” 
jako uroczysta formuła potwierdzenia lub negowania, która powinna wy-
starczać do wyrażenia prawdy, nie byłoby wówczas konieczności ucieka-
nia się do przysięgi angażującej Boga. W takim duchu wszystko, co się jesz-
cze dodaje, pochodzi albo z braku wzajemnego zaufania i szczerości, albo 
od złego ducha. 

Złożona sytuacja polityczna i gospodarcza w czasach PRL-u przyczyni-
ła się do pogłębienia braku zaufania na różnych poziomach życia społecz-
nego, wobec czego rozpowszechnił się zwyczaj powoływania się na Pana 
Boga jako poręczyciela prawdy wypowiadanych słów. Kardynał jako du-
chowy Ojciec Narodu czuł potrzebę zwrócenia uwagi, aby angażowanie 
Pana Boga w wypowiadane przez człowieka słowa, służyło jedynie udo-
wodnieniu naszej niewinności103. Tymczasem, jak uczy Jan Paweł II, wina 
moralna „prowadzi do rozkładu moralności całego społeczeństwa, ponie-
waż podaje w wątpliwość obiektywność prawa moralnego w ogóle i neguje 
absolutny charakter moralnych nakazów, dotyczących określonych czynów 
ludzkich, a ostatecznie wprowadza zamęt w dziedzinę wszelkich sądów 
o wartościach”104. 

W swoim nauczaniu Prymas Tysiąclecia zaznacza, że krzywoprzysięstwo 
jest grzechem przeciwko Panu Bogu, a każdy katolik ma obowiązek napo-
minać grzeszącego, jeśli jest świadomy jego grzechu. W przypadku zanie-
chania tego daje przyzwolenie na grzech, przez co sam w nim uczestniczy 
(por. 2 Tes 3,15; Syr 19,13-17; Mt 17,3; 18,15-17; Dz 2,40)105. Jan Paweł II – na-
wiązując do upomnień prorockich dotyczących wolności i sprawiedliwości 
społecznej – sformułował własne: na rzecz „wyższego ideału solidarności, 
wielkoduszności i braterstwa”106. Prymas przypominał, że „ostatecznym ce-
lem człowieka jest połączenie się z Bogiem w wiecznym szczęściu. Do tego 
celu zdążamy z pomocą Kościoła przez wypełnianie przykazań i uświęcenie 
własne”107.

Jednocześnie Jan Paweł II wskazuje, że „wielu chrześcijan wydaje się za-
pominać, że głoszone przez Kościół nakazy i zakazy są jedynie głoszeniem 

103	Por. P. Raina, Te Deum Narodu Polskiego. Obchody Tysiąclecia Chrztu Polski 1966/67, Olsz-
tyn 1991, s. 251.

104	VS 104; CL 4; Por. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Reconciliatio et paenitentia, nr 18.
105	Por. KKK 1829; J. Ratzinger, Elementi di teologia fondamentale. Saggi sulla fede e sul mi-

nistero, Brescia 1986, s. 31-38; P. Raina, Te Deum…, dz. cyt., s. 251.
106	Jan Paweł II, Służba sprawie wolności i sprawiedliwości. Audiencja generalna, 10.01.2001, 

„L’Osservatore Romano” 22 (2001), nr 4, s. 5.
107	S. Wyszyński, Człowiek – istotą nieznaną, „Ład Boży” 1945, nr 2, s. 3.



﻿II. Varia| 144 |

orędzia samego Chrystusa”108. Natomiast Bóg sam zobowiązuje się albo 
mocą obietnicy, albo przez przysięgę (por. Łk 1,73; Dz 2,30; Hbr 3,11; 6,13), 
natomiast ludzie w rodzaju Heroda czy Piotra przysięgając, gotują sobie 
zagładę (por. Mt 14,7.9; 26,63-64.72.74; Mk 6,23.26; 14,71)109. Każda fałszywa 
przysięga jest zabroniona „ponieważ wzywa się Boga, który jest Prawdą, by 
był świadkiem kłamstwa”110.

9. Milenijne świadectwo

Kościół kierowany przez Kardynała Stefan Wyszyńskiego przeżywał bar-
dzo ważne obchody Tysiąclecia Chrztu Polski. Jan Paweł II nauczał, że „już 
na płaszczyźnie istnienia, czyli wcześniej aniżeli na płaszczyźnie działania, 
chrześcijanie są latoroślami jednego krzewu winnego – Chrystusa, są ży-
wymi członkami jednego Ciała Pańskiego, zbudowanego w mocy Ducha 
Świętego”111. Mając na względzie tajemnicę Kościołów lokalnych, należy pa-
miętać, że „ożywione komunią, która jest objawieniem miłości Boga, pod-
stawą i uzasadnieniem nadziei, która zawieść nie może […] będą doskona-
lej jaśniejącym odblaskiem Trójcy i znakiem, który frapuje i pobudza do 
wiary”112. W udzielaniu chrztu widział Kościół swoją działalność, nawiązu-
jąc w ten sposób do nakazu misyjnego Chrystus Zmartwychwstałego (por. 
Mt 28,19). 

Dzięki obecności osobistej Chrystusa i asystencji Ducha Świętego, mimo 
największych przeszkód i trudności, Kościół będzie prowadzić dzieło zba-
wienia ludzkości szczęśliwie do końca (por. Mt 18,8; 28,20)113. Zdaniem pry-
masa polskie millenium miało „być [to] jakieś wielkie powstanie ducha, 
podniesienie myśli, spotęgowanie woli i uwrażliwienie serc na tę dziejowa 
chwilę”114. Chrzest to przecież uczestnictwo w świętości samego Boga, w mo-

108	VS 25.
109	Por. R.E. Brown, La morte del Messia. Un commentario ai racconti della passione nei qu-

attro vangeli, Brescia 1999, s. 1278-1286; P. Bonnard, L’Évangile selon saint Matthieu, Ne-
uchatel 1963, s. 364-371; M. Bourke, L’Epistola agli Ebrei, w: Nuovo grande commentario 
biblico, red. R.E. Brown, J.A. Fitzmyer, R.E. Murphy, Brescia 2002, s. 1210-1213.

110	 KKKK 448.
111	 CL 55. 
112	 EiE 28.
113	 CV	 78; GE 129; EG 160-162; Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 32.
114	 S. Wyszyński, Akademicy przed Milenium. Do męskiej młodzieży akademickiej, Warsza-

wa, kościół św. Jakuba, 7.05.1958, w: DZ, t. 4, s. 112. Por. QAm, nr 64.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 145 |

cach Ducha Świętego (por. Ef 2,21; Łk 3,16; 1 Kor 3,16-17; 1 P 2,9)115. Chrzest 
wiąże osoba Jezusa Zbawiciela, całe Jego dzieło zbawienia zaś pochodzi 
z miłości Ojca i dopełnia się w udzielaniu Ducha Świętego. Najważniejszą 
wartością jaka Naród otrzymał od Kościoła było – zdaniem prymasa Polski 

– „wszczepienie Kościoła w życie Narodu katolickiego, zgodnie z wezwaniem 
Soboru Watykańskiego II. […] to znaczy w życiu osobistym Polaków, w ich 
życiu rodzinnym, narodowym, społecznym i gospodarczym”116. Misterium 
tajemnicy chrztu narodu i jego owocowanie na przestrzeni dziejów.

Warto przypomnieć, że obchody te stały się doskonałą okazją do na-
rodowego rachunku sumienia i naszego zobowiązania wobec udzielonego 
nam przez Kościół chrztu świętego, który czyni człowieka dzieckiem Bożym 
(por. Rz 8,21)117. Poprzez życie moralne wiara staje się „wyznaniem”, nie tylko 
wobec Boga, ale także przed ludźmi: staje się świadectwem118. Jan Paweł II 
zauważa: „Żadne rozdarcie nie powinno zagrażać harmonii między wiarą 
a życiem […] (por 1 Kor 5,9-13)”119. Takie chrześcijańskie powołanie jest 
szczególnym zaproszeniem do wolności, dzięki której człowiek potrafi mą-
drze kierować swoim życiem i swoim działaniem120. 

Prymas był świadomy niezwykłego milenijnego czasu łaski – kairos. 
Mówił na Jasnej Górze m.in.: „Wiemy dobrze, że warunki te nie są łatwe. 
Są o wiele trudniejsze aniżeli warunki innych narodów katolickich, a jed-
nak pomimo wszystko, Naród nasz dochował wierności Bogu, Krzyżowi, 
Ewangelii i Kościołowi świętemu”121. Wskazując na Wspólnotę Ludu 
Bożego i jednocześnie świadomość każdego ochrzczonego, należy pamiętać, 
że razem „tworzymy Rodzinę Bożą, jeden, święty, apostolski i katolicki, czyli 

115	 Por. H.U. von Balthasar, Spiritus Creator, t. 3, dz. cyt., s. 142-147; J. Ratzinger, Elementi di 
teologia fondamentale, dz. cyt., s. 32-38; B. Testa, I sacramenti della Chiesa, dz. cyt., s. 172-
183; R. Tremblay, “Ma io vi dico…”, dz. cyt., s. 96-102; A. Scola, Chi è la Chies?, dz. cyt., 
s. 212-218. 

116	 S. Wyszyński, Przemówienie Prymasa Polski w Radio Watykańskim, Rzym, 13.12.1968, 
w: KiPA, t. 30, s. 180. 

117	 Por. L.F. Ladaria, Antropologia teologica, dz. cyt., s. 408-444; R. Tremblay, Radicati e fon-
dati nel Figlio, dz. cyt., s. 92-28; H.U. von Balthasar, Il cuore del mondo, Casale Monferrato 
1998, s. 32-39; J. Ratzinger, Libertà e verità, „Communio” 144 (1995), s. 9-28; D.J. Hall, Étre 
image de Dieu. Le stewardship de l’humain dans la création, Paris-Montreal 1998, s. 238-
245.

118	 Por. VS 89.
119	 VS 26.
120	Por. VS 17, 50.
121	 S. Wyszyński, Żal mi tego ludu… Do wychowawców i nauczycieli. Trzeci Dzień Modlitwy 

na Jasnej Górze, Jana Góra, 28.06.1959, w: DZ, t. 5, s. 290-291. 



﻿II. Varia| 146 |

powszechny Kościół, który nas przedziwnie jednoczy oraz umacnia więzy 
przyrodzone, nadprzyrodzonymi więzami miłości Boga i ludzi”122 – przy-
pominał prymas Polski podczas obchodów milenijnych. 

Z racji ustanowienia przez Chrystusa, dzięki Jego ofierze uobecnianej 
w Eucharystii oraz stałemu działaniu Ducha Świętego, Kościół jest święty. 
Jednocześnie jego zadania plasują się na płaszczyźnie społecznej i narodo-
wej, która wypływała z ewangelicznej odpowiedzialności za rzeczywistości 
ziemskie. Kościół jednak nie identyfikuje się wprost z władzą świecką, ale 
z królestwem Bożym (por. Mt 16,19; 1 Kor 11,26; Ef 5,27; Ap 21,3.5)123. Chrzest 
nie tylko sprawia, że człowiek staje się godnym wezwania imienia Bożego 
(por. 1 Tes 3,13; Ap 22,11), lecz także ma rozprzestrzeniać wokół siebie Miłość, 
którą jest sam Duch Święty (por. Rz 5,5; 15,30; Ef 4,16; 2 Tm 1,7)124. W tym 
kontekście Prymas Tysiąclecia przypominał: „Duch czasu i potrzeby współ-
czesne zmierzają do tego, abyśmy wrażliwi na sprawy tej ziemi, wchodząc 
we wszystkie dziedziny codziennego życia, mówili nie tyle o tym, co nas 
dzieli, ale o tym, co nas łączy”125. Było to nieustanne szukanie więzów jed-
ności i pokoju w oparciu na chrześcijańskim imieniu ochrzczonego narodu.

10. Imię chrzcielne

W ramach pasterskiego nauczania prymas poruszył także kwestię wyboru 
imienia dla dzieci, które mają otrzymać chrzest. Chrzest jest momentem, 
w którym stajemy się dziećmi Bożymi, otrzymujemy imię, które świad-
czy o naszej tożsamości. Chrzest jest – między innymi – znakiem jedności 
chrześcijan, którzy są powołani do życia tym samym życiem, co Chrystus 
(por. Ef 4,5; Ga 3,27). Franciszek wraz z uczestnikami XVI Zwyczajnego 
Zgromadzenia ogólnego synodu biskupów wskazuje: „Dlatego z chrztu, 
w którym Chrystus przyobleka nas w siebie (por. Ga 3,27) i odradza nas 

122	 Tenże, W mieście świętych. Dziękczynienie Tysiąclecia Chrześcijaństwa w Sandomierzu, 
Sandomierz, 3.07.1966, w: DZ, t.16, s. 243.

123	 Por. KK 39; DCE 13; VS 21; A.F. Dziuba, Chrześcijańska odpowiedzialność społeczna po-
czątku tysiąclecia, „Społeczeństwo” 6 (2001) nr 2, s. 39-64; tenże, Kościół i życie polityczne, 

„Horyzonty Wiary” 4/10 (1999) nr 1, s. 65-74.
124	SpS 9; EG 125.
125	 S. Wyszyński, Milenijne gody Świętego Kościoła łomżyńskiego, Łomża, 7.08.1966, w: DZ, 

t. 17, s. 359.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 147 |

przez Ducha (por. J 3,5-6) jako dzieci Boże, rodzi się misyjny Kościół 
synodalny”126. 

Franciszek przypomina także: „Jedność Kościoła w czasie i przestrze-
ni związana jest z jednością wiary: «Jedno jest Ciało i jeden Duch, […] 
jedna wiara» (Ef 4, 4-5)”127. W szerokiej zbiorowości przypominał Prymas 
Tysiąclecia: „Naród polski, ochrzczony w dzieciach swoich, tworząc własne 
dzieje ojczyste, stworzył dzieje narodu chrześcijańskiego”128. Dlatego dziecku 
nadawane powinno być imię, które winno być zakotwiczone w świętości129, 
bowiem rozpoczyna się w nim nowe życie, na wzór Zmartwychwstałego 
(por. Rz 6,3-5; Kol 2,12; 1 P 3,18-21)130. 

Jan Paweł II zwracał uwagę, że chrzest „oznacza i sprawia mistyczne, ale 
rzeczywiste wcielenie w ukrzyżowane i zwycięskie ciało Jezusa. Przez ten sa-
krament Jezus zanurza człowieka w swoją śmierć, aby zanurzyć go w swoim 
zmartwychwstaniu (por. Rz 6,3-5), uwalnia go ze «starego człowieka» i przy-
obleka w «człowieka nowego», czyli w samego siebie”131. Imię powinno sta-
nowić zachętę do świętego życia, w duchu „nowego stworzenia” (por. 2 Kor 
5,17)132, dlatego wybór imienia jest dla prymas tak ważnym momentem. Bóg, 
który stworzył wszystko przez Chrystusa (por. J 1,3), odnowił swoje dzieło 
zniekształcone przez grzech, stwarzając je na nowo w Chrystusie (por. Kol 
1,15-20). Zatem ośrodkiem tego „nowego stworzenia” (por. Ga 6,15) – a do-
tyczy to całego wszechświata (por. Kol 1,19; 2 P 3,13; Ap 21,1) – jest „nowy 
człowiek” – stworzony w Chrystusie (por. Ef 2,15) do nowego życia (por. 
Rz 6,4) w sprawiedliwości i świętości (por. Ef 2,10; 4,24; Kol 3,10)133. 

Franciszek wraz z ostatnim synodem zachęcają: „Niech świadectwo 
wiary będzie w świecie zaczynem prawdziwej nadziei, głoszeniem nowych 

126	Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 15. Por. SC 9.
127	 LF 47.
128	S. Wyszyński, Rok Tysiąclecia Chrztu Polski w bazylice prymasowskiej, Gniezno, 1.01.1966, 

w: DZ, t. 16, s. 7. 
129	Por. tenże, „Te Deum Tysiąclecia” w Krakowie, Kraków-Skałka, 8.05.1966, w: KiPA, t. 23, 

s. 374-375.
130	Por. LF 41; S. Panimolle, Lettura pastprale del Vangelo, t. 3, dz. cyt., s. 315-319; S. Légasse, 

L’Epistola di Paolo ai Romani, Brescia 2004, s. 298-312; A. Scola, Chi è la Chiesa? dz. cyt., 
s. 212-218; H. Schliera, La Lettera ai Romani, Brescia 1982, s. 322-339. 

131	 CL 12.
132	 Por. DCE 53; CV 53; S. Wyszyński, „Te Deum Tysiąclecia” …dz. cyt., s. 374.
133	 Por. CV 48; Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu…, dz. cyt., nr 2; J. Ratzinger – Be-

nedykt XVI, Święto wiary, dz. cyt., s. 25-29; H.U. von Balthasar, Spiritus Creator, t. 3, 
dz. cyt., s. 142-148; F.-X. Durrwell, Lo Spirito Santo…, dz. cyt., s. 51-62; P. Adnes, Sequela 
e imitazione di Cristo, dz. cyt., s. 101-122.



﻿II. Varia| 148 |

niebios i nowej ziemi (por. 2 P 3,13), gdzie możemy mieszkać w sprawiedli-
wości i zgodzie między narodami, dążąc do wypełnienia obietnicy Pana”134. 
Z kolei Kompendium Katechizmu wskazuje, że „podczas chrztu chrześcija-
nin otrzymuje swoje imię w Kościele; może to być imię jakiegoś świętego, 
który będzie dla niego wzorem świętości oraz będzie wstawiał się za niego 
u Boga”135. Ważna jest tutaj cała tradycja bardzo bogatej polskiej hagiografii. 

W swoim nauczaniu prymas zaznacza, że chociaż najczęściej decyzje 
o wyborze imienia podejmują rodzice, to nie jest to tylko ich wyłączna 
sprawa136. Najbliższa rodzina, rodzice chrzestni i ksiądz proboszcz powinni 
zatroszczyć się, aby nie nadawać dziecku imienia obcego dla ducha chrze-
ścijańskiego137. Nie można jednak zapominać, że to ostatecznie właśnie „ro-
dzice tworzą władzę rodzicielską wyposażoną w obowiązki i prawa, starsze 
i wyższe od wszelkich praw ludzkich”138. 

Dlatego Prymas Tysiąclecia apelował do rodziców: „Zgłaszając fakt na-
rodzin dziecka, podając je do chrztu, nie obdzierajcie Go z wielkiej radości 
posiadania świętego patrona. Patrona, który będzie nieustannie czuwał nad 
dzieckiem i się za nim wstawiał jako religijny i pobożny w swym ziemskim 
pielgrzymowaniu (por. Łk 1,75; Ef 4,24; 1 Tes 2,10; 1 Tm 2,8; Tt 1,8), a nie 
świętokradczy (por. 1 Tm 1,9; 2 Tm 3,2). Patrona, który będzie wzorem dla 
postępowania i naśladowania dla młodego człowieka”139. Ten czynnik powi-
nien przeważać w wyborze imienia. Kardynał wskazywał: „Młody człowiek 
interesując się nadanym mu imieniem dochodzi do momentu, w którym za-
stanawia się jak żył, czym się zajmował, kim był jego święty poprzednik?”140. 
To właśnie ten moment zastanowienia, analizy, może stać się momentem 
przemiany życia człowieka wpatrzonego w przykład patrona, a w konse-
kwencji i opowiedzenia się za Chrystusem141.

134	 Franciszek, Bulla Nadzieja zawieść nie może, 25.
135	 KKKK 264.
136	 Por. S. Wyszyński, „Te Deum Tysiąclecia”…, dz. cyt., s. 374-375.
137	 Por. KKK 2156.
138	 S. Wyszyński, Społeczność rodzinna, „Ład Boży” 1945, nr 11, s. 3
139	 Tenże, Czyńcie sobie ziemię poddaną. Podczas głównej uroczystości milenijnej Diece-

zji Gorzowskiej, Gorzów Wlkp., katedra, 6.11.1966, w: KiPA, t. 25, s. 379. Por. KDK 32; 
R. Tremblay, Voi, luce del mondo, dz. cyt., s. 56-64; A.-M. Jerumanis, L’uomo splendore 
della gloria di Dio. Estetica e morale, Bologna 2005, s. 118-128; J. Ratzinger, L’ecclesiologia 
della costituzione „Lumen gentium”, „L’Osservatore Romano” z dnia 4.04.2000, s. 6-8. 

140	S. Wyszyński, Czyńcie sobie ziemię poddaną…, dz. cyt., s. 380.
141	 Por. KKKK 123, 434.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 149 |

11. Oddziaływanie imienia 

Prymas Polski przypominał: „Polski i światowy kalendarz, zawiera szereg 
pięknych imion, które niosą za sobą wspaniałe życie święte, świętego, który 
nie zawsze jako młody człowiek żył w zgodzie z Bożym Dekalogiem, a który 
w pewnym momencie swojego życia zmienia się w naśladowcę Bożej mi-
łości”142. Świętość, jak zauważa Jan Paweł II, to dążenie do „wysokiej miary” 
zwyczajnego życia chrześcijańskiego143. Dostrzeżenie tej miary w życiu świę-
tego powinno być inspiracją do przemiany życia osoby, która również nosi 
to imię. „Święci są naszymi wzorami modlitwy, ich także prosimy o wsta-
wiennictwo Trójcy Świętej, dla nas i dla całego świata”144. 

Tym, co zagraża świętości życia człowieka, jest grzech, prowadzący do 
zniewolenia człowieka. Prymas Tysiąclecia podkreślał, że „człowiek traci 
swą osobistą suwerenność już wtedy, gdy jest wewnętrznie rozłożony, gdy 
jest rozkład religijny, moralny, rodzinny, obyczajowy”145. Dlatego patron 
może wzmocnić chrześcijanina w walce o zachowanie wewnętrznej wolno-
ści przed wpływam zła i grzechu. 

Nadawanie imienia człowiekowi wiąże się z określeniem jego cech oso-
bowych, wyrażeniem jego głębi. Wiąże się z aktywną obecnością osoby 
w danej społeczności, a równocześnie wskazuje na jej odrębność, dystans, 
niezależność, choć imię to „mieszka” na ziemi (por. 1 Krl 3,2; 8,16; Pwt 12,5; 
2 Sm 7,13). Ten akt wyboru imienia ma zbliżać daną osobę do Boga, otwierać 
ją na świętość oraz na odnalezienie wewnętrznej prawdy o sobie. Z posia-
danym imieniem łączy się także aspekt twórczy, kreowanie siebie (twarzy) 
i swojej godności. Każdy powinien dbać o swoje imię, aby było szanowane, 
cenione. Z troską o własne imię powinna współbrzmieć wrażliwość na głę-
bię własnego człowieczeństwa, a w tym na to, co odnosi go do daru zbawie-
nia (por. Ps 51,14). Odkrywanie radości z tego, że udział w darze zbawienia 
wpisuje się w istotę naszego człowieczeństwa także poprzez posiadane przez 
nas imię, staje się bezpośrednim doświadczeniem coraz mniejszej liczby 
osób146. 

142	S. Wyszyński, Czyńcie sobie ziemię poddaną…, dz. cyt., s. 380.
143	 Por. NMI 31
144	KKKK 564.
145	 S. Wyszyński, Opłatek Towarzystwa Przyjaciół KUL, Warszawa, 28.12.1980, w: KiPA, t. 66, 

s. 162. 
146	Por. RP 31.



﻿II. Varia| 150 |

Zadanie właściwego wyboru imienia dziecka, a następnie pomoc w od-
krywaniu jego głębokiego znaczenia, spoczywa na rodzicach. Stąd również 
apel prymasa: „Dlatego napominam, proszę i błagam was młodzi katolicy 
przygotowujący się do rodzicielstwa, wkraczający na drogę ślubnego kobier-
ca, przemyślcie bardzo dobrze tą ważną dla was i waszego dziecka decyzję, 
nie ulegajcie pokusom współczesnego świat, i podejmijcie odpowiedzialną 
decyzję, która będzie owocowała przez całe życie waszego dziecka”147. Skoro 
poprzez rodzinę przebiega historia konkretnego człowieka, w tym historia 
jego zbawienia lub upadku, to również poprzez rodzinę dokonuje się histo-
ria ludzkości, jej zbawienia lub jej upadku. Zatem w rodzinie wykuwa się 
przyszłość świata i Kościoła148. 

Zadaniem Kościoła jest wspieranie rodziny na tym polu, o czym przypo-
minał prymas Wyszyński: „powołanie życiodajne! O tym, rodzice katolic-
cy, musicie pamiętać. Największa godność waszego powołania, wasz udział 
w posłannictwie samego Boga wyraża się w tym, że jak Bóg jest Ojcem 
wszelkiego życia, tak i was powołał do tego, abyście przekazali życie dzie-
ciom Bożym”149. Dlatego też spośród wielu dróg, na których Kościół słu-
ży zbawieniu człowieka, rodzina jest drogą pierwszą i z wielu względów 
najważniejszą150. 

Prawdziwe życie jest darem Chrystusa (por. J 6,58; 10,28) i On sam jest 
życiem (por. J 6,35.57; 11,25-26), życiem, które jest także światłością (por. J 
1,5.9; 8,12). Chrystus oddziela światło od ciemności, które w końcu ustąpią 
całkowicie przed światłością (por. J 1,5; 1 J 2,8; Rz 13,12). To dzięki rodzicom, 
jak nauczał prymas, „najdroższe słowo «Bóg» poda z ust naszych w mowie 
ojczystej”151, którego najgłębszy sens wyraża się darze życia (por. 1 Krl 17,1; 
Hi 7,7; Ps 36,10; Mt 6,25-34; J 6,57; Hbr 10,31)152. 

147	S. Wyszyński, Czyńcie sobie ziemię poddaną…, dz. cyt., s. 380. 
148	Por. FC 75.
149	S. Wyszyński, Rodzice nadeszła Wasza godzina. Kazanie do małżonków katolickich. Gnie-

zno, bazylika prymasowska, 15.08.1957, w: DZ, s. 350. 
150	Por. Jan Paweł II, List do Rodzin Gratissimam sanae, 2. 
151	 S. Wyszyński, Biada człowiekowi samemu, „Ład Boży” 1945, nr 4, s. 3
152	 Por. KDK 22; Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Pisma Świętego w Kościele, Poznań 

1994, s. 73-82; H.U. von Balthasar, Nove tesi sull’etica cristiana, dz. cyt., s. 62-68; T. Goffi, 
Uomo spirituale, dz. cyt., s. 1630-1647; E. Bosetti, Il Figlio…, dz. cyt., s. 235-239. 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 151 |

12. Wzywanie imienia 

Imienia Pańskiego wzywa się nadaremnie wtedy, gdy postawy życiowe, de-
cyzje, zamiary stoją w sprzeczności z tym, co się kryje za jego wypowiada-
niem. Zwracanie się do kogoś po imieniu świadczy o głębokiej zażyłości z tą 
osobą. To samo odnosi się do Boga, stąd z ową zażyłością muszą się wiązać 
konkretne decyzje życiowe, które będą zgodne z Prawem Bożym. Bóg jest 
całkowitą pełnią prawdy, zatem jest czymś z gruntu nieuczciwym powo-
ływać się na prawdę, jeśli ma to służyć potwierdzeniu kłamstwa. Prawda 
upodobała sobie osobę Jezusa Chrystusa na mieszkanie (por. J 1,9.14.17; 
8,40; 14,6; 18,37)153. 

Benedykt XVI podkreśla: „W Chrystusie miłość w prawdzie staje się 
Obliczem Jego Osoby, a dla nas powołaniem do miłowania Naszych braci 
w prawdzie Jego projektu. On bowiem sam jest Prawdą”154. Jak można po-
woływać się na pokój, a Bóg jest całkowitym pokojem, kiedy ma on służyć 
chaosowi, wojnie155? 

Zdaniem prymasa „niszczenie Ewangelii i jej ducha, zamykanie ust lu-
dziom głoszącym prawdy Boże prowadzi do uwstecznienia społecznego 
i kulturalnego”156. Analogicznie można to odnieść niemal do wszystkich 
dziedzin życia człowieka tak w wymiarze indywidualnym, jak i społecz-
nym. Ze szczególną wrażliwością prymas wskazywał, że wolność i „pokój na 
progu ogniska domowego i w szkołach, by rodzice i wychowawcy odnaleźli 
możność wychowania dzieci i młodzieży bez gwałcenia sumień, zwłaszcza 
w szkole i w życiu społecznym”157.

153	 Por. GE 135; LF 30; SpS 49; J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, dz. cyt., s. 123-
-125; J. Ratzinger – Benedykt XVI, Słowo Boga. Pismo – Tradycja – Urząd, Kraków 2008, 
s. 55-58 

154	 CV 1.
155	 „Pokój Boży tym, którzy odpowiadają za pokój światowy. Niech wygaszą tchnieniem serc 

miłujących ludzi kominy fabryczne wytwórni wszelkiego rodzaju broni. Niech na hory-
zoncie ziemi już nie straszą nas ognie wojenne, kąśliwe żmije armatnich luf i wstrząsy 
nuklearnych pocisków. Niech magazyny broni zamienią się na magazyny chleba, niech 
ustąpią miejsca nowym szpitalom i szkołom. Niech wreszcie ustaną zbrojne defilady 
demonstrujące wolę obrony pokoju w świecie. Bo nie tędy droga do uspokojenia serc 
ludzkich!” S. Wyszyński, Orędzie Prymasa Polski na Boże Narodzenie 1980, Gniezno-War-
szawa, 12.1980, w: KiPA, t. 66, s. 152. 

156	 Tenże, Na uczczenie Matki Afrykańczyków…, dz. cyt., s. 60.
157	 Tenże, Orędzie Prymasa Polski na Boże Narodzenie 1980. Gniezno-Warszawa, 12.1980, 

w: KiPA, t. 66, s. 152.



﻿II. Varia| 152 |

Grzechem jest łączenie imienia Bożego z wypowiadaniem przekleństwa, 
bluźnierstwa czy obrażaniem człowieka (por. Dz 13,45; 1 Tm 1,13; 1 P 4,4; 
2 P 2,2; Ap 2,9; 16,9). Grzechem jest również przysięganie na Boga, powo-
ływanie się na Jego imię w momentach przyrzeczeń i ślubów, przy założe-
niu, że śluby te lub przyrzeczenia nie zostaną spełnione. Bóg nie może być 
świadkiem i orędownikiem kłamstwa ani też nie może być orędownikiem 
decyzji uwłaczających miłości i w ogóle będących odstępstwem od Jego 
Prawa (por. Ps 89; Tt 1,2; Hbr 6,18; 1 J 1,10; 2,27)158. 

Prawda stanowi podstawę właściwych relacji interpersonalnych w prze-
ciwieństwie do kłamstwa, które znaczy zmierzać ku zagładzie, niszczyć soli-
darność ludzką, zabijać drugiego (por. J 8,40-44; 2 Tes 2,9). Kultura miłości, 
wywodząca się z przesłania Ewangelii (por. Mt 5,9), może ratować świat od 
agresji, wojen i zniszczenia159. Jan Paweł II stwierdza, że kłamstwo „napraw-
dę idzie w parze z tym, co prowadzi do przemocy i wojny […] Przemoc 
tkwi korzeniami w kłamstwie i nie może się obejść bez kłamstwa”160. Bóg 
jest Bogiem pokoju. 

Jezus, który pojednał ludzi z ich Ojcem, jest Księciem pokoju (por. Iz 9,5). 
Ci, którzy szerzą pokój, postępują podobnie jak Bóg. Tam, gdzie panuje po-
kój, tam również jest wolność. Prymas Polski przypominał: „wszyscy wiemy, 
że właściwym klimatem do pełnego rozwoju człowieka jest duch wolności. 
Bez wolności człowiek karłowacieje, a wszelki postęp zamiera”161. Pełnię wol-
ności osoba uzyskuje dzięki wyzwoleniu dokonanemu przez Chrystusa162. 
Należy jednak pamiętać, że „wolność zawiera w sobie kryterium prawdy, 
dyscyplinę prawdy. Bez tego nie jest prawdziwą wolnością. Jest zakłama-
niem wolności”163.

158	 Por. F.-X. Durrwell, Cristo nostra Pasqua, San Paolo 2003, s. 148-156; R. Tremblay, Cristo 
e la morale in alcuni documenti del magistero, Roma 1996, s. 187-198; tenże, “Ma io vi 
dico…”, dz. cyt., s. 71-85; S. Panimolle, Lettura pastorale del Vangelo, t. 3, dz. cyt., s. 209-

-215; H.U. von Balthasar, Teodrammatica, 5: L’ultimo atto, Milano 1986, s. 426-432; tenże, 
Teodrammatica, 4: L’azione, Milano 1999, s. 147-154 

159	 Por. GE 88; Franciszek, Bulla Nadzieja zawieść nie może, nr 8; S. Wyszyński, Orędzie 
Prymasa Polski na Boże Narodzenie 1980, dz. cyt., s. 152.

160	Jan Paweł II, Prawda siłą pokoju,dz. cyt., nr 1.
161	 S. Wyszyński, Wezwanie pasterskie na doroczny Dzień Środków Społecznego Przekazu, 

Warszawa, 15.06.1978, w: LPPPiE, s. 365-366. 
162	Por. VS 86.
163	 Jan Paweł II, List do Młodych Parati semper, nr 13.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 153 |

13. Bluźnierstwo

Właściwym miejscem wypowiadania imienia Bożego jest modlitwa. Jeśli 
jednak dzieje się to poza nią, to może nabrać cech lekceważenia, zniewa-
żania, a nawet bluźnierstwa, czyli wypowiedzi sprzeciwiającej się Bogu164. 
Jest to grzechem ciężkim, na równi z bałwochwalstwem. Stare Przymierze 
stanowi jasno: „Kto nadużywa imienia Jahwe, winien być ukarany śmiercią” 
(por. Wj 20,7), a tym bardziej kto bluźni (por. Kpł 24,16). Kryje się za tym 
m.in. pogląd, że nosiciel imienia jest w tajemniczy sposób obecny w swoim 
imieniu. To bezpośrednia i zamierzona zniewaga słowami Boga albo osób 
i rzeczy świętych (por. 1 Tm 6,1; Tt 2,5). 

Natomiast bałwochwalstwo dotyczy oddawania czci należnej tylko Bogu 
osobom, rzeczom albo ich wyobrażeniom artystycznym (por. Wj 20,2-5: 
Dz 17,29; Rz 1,23; 2,22; 1 Kor 5,10-11)165. W przekazie biblijnym chodzi tak-
że o zakaz krzywoprzysięstwa i uprawiana magii, czyli włączania imienia 
Bożego w formułę zaklęcia, mającego na celu przywłaszczenie sobie mocy 
Bożej (por. Iz 47,9; Ga 5,20; Ap 21,8; 22,15), a nawet „podszywania się” pod 
Boski autorytet (por. Pwt 5,11). Bolesną postawą wierzącego jest dobrowolne 
poparcie przysięgą religijną jakiegoś twierdzenia kłamliwego.

Według Katechizmu Kościoła Katolickiego bluźnierczy charakter ma 
nadużywanie imienia Bożego w celu zatajenia zbrodniczych praktyk. 
Zniewalania narodów, torturowania lub wydawania na śmierć166. Wobec 
takiej rzeczywistości Prymas Polski z ufnością wskazywał: „Ale gdy nie mo-
żemy korzystać z wielu naszych praw, bronimy tego i rozwijamy to, umac-
niamy to, co jest istotne – życie nadprzyrodzone narodu, i przepowiadanie 
Ewangelii wszelkimi stworzeniu w Ojczyźnie. A resztę spokojnie zostawia-
my Dobremu Ojcu Narodu, pełni ufności i spokoju”167. 

Kościół mocno wskazuje: „Nadużywanie imienia Bożego w celu popeł-
nienia zbrodni powoduje odrzucenie religii168. Dzieje się tak, gdy w imię reli-
gii dąży się do władzy, stosuje się przemoc, nietolerancję i siłę wobec inaczej 

164	Por. KKK 2148.
165	 Por. KDK 22; KK 16; LF 46; RM 29; J. Ratzinger, Elementi di teologia fondamentale, 

dz. cyt., s. 29-38; M. Bordoni, La cristologia nell’orizzonte dello Spirito, dz. cyt., s. 57-65; 
H.U. von Balthasar, Solo l’amore e credibile, dz. cyt., s. 109-115. 

166	Por. KKK 1756, 1856, 2148
167	S. Wyszyński, Do Polonii włoskiej, Rzym, kościół świętego Stanisława Męczennika, 

17.05.1963, w: DZ, t. 10, s. 432.
168	Por. KKK 2148. 



﻿II. Varia| 154 |

myślących (por. 1 Kor 6,12; 8,9; 9,4-18; 10,23)169. W imię Boga można siać 
niezgodę, nienawiść, fanatyzm, jednak takie zachowania nie są nigdy zgod-
ne z wolą Boga. Twierdzenie, że „Bóg tak chce”, jest bluźnierstwem, gdyż 
Bóg jest miłością i zbawia miłością, a nie siłą (por. Rz 5,8; 8,35; 2 Kor 5,14-15; 
Ef 3,19)170. Benedykt XVI zauważył, że „ta pilność wypływa również z miło-
ści w prawdzie. To miłość Chrystusa przynagla nas: «caritas Christi urget 
nos» (2 Kor 5,14)”171. 

Jednocześnie, zdaniem Prymasa Tysiąclecia, „jest rzeczą niebezpieczną 
dla wszystkich, a zwłaszcza dla tych, co rządzą krajem, gdyby zapomnieli 
o tym, że warunkiem pokoju domowego i pokoju społecznego jest wol-
ność religijna – wolność sumienia i wolność modlitwy”172. Kompendium 
Katechizmu podsumowuje oczekiwane szanowanie imienia Pańskiego: 

„Zakazane jest więc jego nadużywanie w celu popełnienia zbrodni i wszelkie 
nieodpowiednie używanie imienia Bożego, jak bluźnierstwo, które ze swej 
natury jest grzechem ciężkim, przekleństwo i niewierności wobec przyrze-
czeń dawanych w imię Boga”173.

14. Święcić imię

Imię Boże jest święte, tak jak święty jest sam Bóg. Świętość Boga to – prze-
kraczająca wszelkie ludzkie wyobrażenie – boska potęga Miłości! Słowa te 
wskazują na twórcze odniesienia do Modlitwy Pańskiej, gdzie sam Jezus 
Chrystus wskazał: „Święć się imię Twoje” (Mt 6,9; Łk 11,2)174. Zgodnie z na-
uką Katechizmu Kościoła Katolickiego termin „święcić” w modlitwie Ojcze 
nasz znaczy „uznać imię Boże za święte, traktować je w sposób święty”175. 

169	Por. KDK 22; VS 45; G. Angelini, Teologia morale fondamentale. Tradizioni, Scrittura 
e teoria, Milano 1999, s. 637-643; S. Panimolle, Lettura pastorale del Vangelo, t. 3, dz. cyt., 
s. 312-328; 

170	Por. DCE 33, 35; GE 130; Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Donum veritatis, nr 6; 
S. Wyszyński, Wizyta arcybiskupa Poggi w Polsce…, dz. cyt., 160.

171	 CV 20. Por. EG 9.
172	 S. Wyszyński, 600-lecie diecezji przemyskiej, Przemyśl, katedra, 13.06.1976, w: KiPA, t. 54, 

s. 153. 
173	 KKKK 447.
174	 Por. J. Ratzinger – Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz. I, Od chrztu w Jordanie do Prze-

mienienia, Kraków 2007, s. 126-128. 
175	 KKK 2807. Por. J. Ratzinger, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, dz. cyt., s. 26-30.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 155 |

Ochrzczony czyni tak, kiedy wielbi i wysławia Boga, gdy składa Mu dzięk-
czynienie. Gdy prosi, aby imię Boże było uświęcone przez ludzi. 

W takich postawach chodzi o oddawanie Bogu chwały codziennym ży-
ciem i żeby inni Go wielbili (por. Mt 5,16). „Od naszego życia i od naszej 
modlitwy zależy nierozłącznie to, czy imię Boże będzie święcone wśród 
narodów”176, dzięki którym Bóg ukazuje się w dziejach ludzkich jako isto-
ta święta, czyli potężna i zbawiająca (por. Iz 5,16; Ez 20,41; 28,22.25; 36,23; 
38,16; 39,27). 

Kto się modli „święć się imię Twoje” (Mt 6,9; Łk 11,2), ten jakby prosił 
Boga: wspomóż mnie swą łaską tak, abym stał się bez skazy, sprawiedli-
wy, napełniony Bożą bojaźnią. To wolanie o to, aby być człowiekiem, który 
powstrzymuje się do wszelkich złych uczynków, mówi prawdę, ćwiczy się 
w dziełach sprawiedliwości, jaśnieje czystością, przyozdabia się w mądrość 
i umiarkowanie, dąży do tego, co na górze. Jednocześnie taki człowiek ma 
w lekceważeniu sprawy ziemskie, prowadzi życie podobne aniołom.

Święcić imię Boże to także poznać i czci Boga takim, jakim On jest 
w rzeczywistości, takim, jakim sam się objawił ludziom, a więc nieskończo-
ny, niepojęty, niewyrażalny, wieczny, większy niż ludzkie pragnienia, zdolny 
fascynować, a jednocześnie nieskończenie bliski, drogi, pozostający w sta-
nie zażyłości i przyjaźni z człowiekiem. Jednocześnie – zdaniem Prymasa 
Tysiąclecia – chodzi o to, „aby zapanowała sprawiedliwość, nie tylko wo-
bec Boga i Jego chwały, ale i we współżyciu ludzkim”177. Kto zatem woła 

„święć się imię Twoje” (Mt 6,9; Łk 11,2), a nie szuka Jego woli w każdym 
czynie i nie wyznaje Jego świętości z życiem, ten wzywa Boga nadaremno 
i zniesławia Jego święte imię178. 

Wyznając świętość imienia Bożego, nie tylko głosimy transcendencję 
Boga, ale jednocześnie wyznajemy, że świętość jest najwyższą wartością 
życia chrześcijańskiego, naszym własnym powołaniem jako chrześcijan. 
Rezygnacja z urzeczywistnia tych wartości jest zniewagą świętości Boga179. 
Ze świętością osobistą wiąże się postawa świadectwa wiary oraz zadanie 
budowania świętości Kościoła i uświęcania świata, czyli ewangelizacji180. 

176	KKK 2814.
177	 S. Wyszyński, Patronka miłości i sprawiedliwości społecznej, Dekanalny Kongres Maryjny, 

Pleszew, 1.09.1963, w: DZ, t. 11, s. 142.
178	Por. F.-X. Durrwell, Il Padre. Dio nel suo mistero, dz. cyt., s. 204-215; E. Bosetti, Il Figlio…, 

dz. cyt., s. 227-245; G. Moioli, Preghiera, dz. cyt., s. 1197-1207; A. Louf, Sotto la guida dello 
Spirito, Magnano (BI) 1990, s. 132-143 

179	Por. KKKK 588, 589.
180	Por. EiA 74; CL 29.



﻿II. Varia| 156 |

Świętość jest także „Podstawowym dziedzictwem synów Bożych”, „szcze-
gólnym podobieństwem do Chrystusa”, „odzwierciedleniem doskonałości 
Ojca”181. Jednocześnie, „skoro sam jest nieśmiertelny, Jego dzieci też muszą 
być nieśmiertelne”182. 

Patrząc od strony pozytywnej można powiedzieć: „Tak niech świeci wa-
sze światło przed ludźmi – mówi do nas Chrystus Pan – aby widzieli wa-
sze dobre czyny i chwalili Ojca waszego, który jest w niebie” (Mt 5,16)183. 
Świętość nie może być zdobyta bez pomocy łaski184 oraz bez wysiłku czło-
wieka i zaangażowania jego wolności185. Zatem wielbić Boga, a nie uczyn-
ki. Taka postawa pozwala nam z głębi serca radośnie wołać: „Dziękujemy 
Ci, Ojcze nasz, za święte imię Twoje, któremu zgotowałeś mieszkanie w se-
rach naszych”186. Zresztą zdaniem Franciszka: „Właśnie w tych czasach […] 
uczniowie Pana powołani są do życia jako wspólnota, która jest solą zie-
mi i światłem świata (por. Mt 5,13-16). Są powołani do dania świadectwa 
o przynależności ewangelizującej zawsze w nowym sposób. Nie pozwól-
my się okraść ze wspólnoty”187.

* * *

Analiza moralnego nauczania Prymasa Tysiąclecia pod kątem wierności 
drugiemu przykazaniu Dekalogu uświadamia, jak ważne jest imię Boże dla 
samego chrześcijanina, zaś jego najlepszą sentencją są słowa wypowiedziane 
przez św. Augustyna: „Tam jest wielkie imię Jego [Pana Boga], gdzie nazywa-
ją Go zgodnie z wielością Jego majestatu… Tam jest święte imię Boże, gdzie 

181	 Por. Jan Paweł II, Otrzymaliście ducha przybrania za synów. Orędzie na Światowy Dzień 
Młodzieży 1991, nr 4.

182	 S. Wyszyński, Do nauczycieli, inżynierów, architektów…, dz. cyt., s. 478. „Człowiek jest 
nieśmiertelny, bo jest dzieckiem Bożym”. S. Wyszyński, „Lumen gentium” w dłoniach 
Kościoła. Uroczystość Matki Bożej Gromnicznej, Gniezno, bazylika archikatedralna, 
2.02.1980, w: KiPA, t. 64, s. 52-53. 

183	 Por. Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. beatyfikacyjnej biskupa Sebastiana Józefa 
Pelczara, Rzeszów, 2.06.1991, w: tenże, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979…, dz. cyt., s. 577. 

184	Por. tenże, List apostolski Mulieris dignitatem,nr 27. 
185	 Por. VS 107.
186	Didache 10,2-3. 
187	 EG 92. Por. KK 40; H. Waldenfels, Na imię mu Franciszek. Papież ubogich, Poznań 2014, 

s. 90, 125-127; F.-X. Durrwell, Il Padre. Dio nel suo mistero, dz. cyt., s. 187-198; R. Tremblay, 
„Prendete il mio giogo”. Filiazione e morale, „Lateranum” 72 (2006), s. 305-318; R. Coste, 
Les dimensions sociales de la foi. Pour une théologie social, Paris 2000, s. 78-92. 



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 157 |

wzywają Go z czcią i bojaźnią, by Go nie obrażać”188. Drugie przykazanie 
Dekalogu jest dla chrześcijan wielkim wezwaniem do poszukiwania własnej 
tożsamości i realizacji drogi świętości w służbie Bogu, a w Nim i ludziom, 
w aspekcie indywidualnym i społecznym. W imię Jezusa ściśle zjednoczo-
nego z Ojcem uczniowie w Mocy Ducha Świętego mogą dokonywać wielu 
cudów i znaków wiary, nadziei i miłości, kontynuując misję Zbawiciela. 

Bibliografia

Adnès P., Sequela e imitazione di Cristo nella Scrittura e nella Tradizione, Roma 1994.
Angelini G., Teologia morale fondamentale. Tradizioni, Scrittura e teoria, Milano 1999. 
Attridge H.W., La Lettera agli Ebrei, Città del Vaticano 1999. 
Auer J., Ratzinger J., Gesù il Salvatore. Cristologia, t. 4/1, Assisi 1993. 
Augustyn, De sermone in Monte, 2, 45, 19: PL 34, 1278.
Balthasar H.U. von, Gloria 7: Nuovo patto, Milano 1977. 
Balthasar H.U. von, Gloria, 6: Attico patto, Milano 1980.
Balthasar H.U. von, Il cuore del mondo, Casale Monferrato 1998. 
Balthasar H.U. von, Nove tesi sull’etica cristiana, w: J. Ratzinger, H. Schurmann, H.U. 

von Balthasar, Prospettive di morale cristiana. Sul problema del contenuto e del fon-
damento dell’ethos cristiano, Roma 1986, s. 52-68. 

Balthasar H.U. von, Solo l’amore e credibile, Roma 1982.
Balthasar H.U. von, Spiritus Creator: Saggi teologici, t. 3, Brescia 1972. 
Balthasar H.U. von, Teodrammatica, 4: L’azione, Milano 1999.
Balthasar H.U. von, Teodrammatica, 5: L’ultimo atto, Milano 1986. 
Balthasar H.U. von, Teologia misterium paschalnego, Kraków 2001.
Balthasar H.U. von, Teologika 2. Prawda Boga, Kraków 2004. 
Beauchamp P., All’inizio, Dio parla, Roma 1992. 
Beauchamp P., L’uno e l’altro Testamento, t. 1, Brescia 1985. 
Benedykt XVI, Adhortacja apostolska Sacramentum caritatis, Città del Vaticano 2007.
Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, Città del Vaticano 2009. 
Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est, Città del Vaticano 2005.
Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, Città del Vaticano 2007. 
Benedykt XVI, W duchu wzajemnego zrozumienia, poszanowania i miłości. Spotkanie 

z przedstawicielami niekatolickich Kościołów i Wspólnot kościelnych oraz innych 
religii, 25.04.2005, „L’Osservatore Romano” 26 (2005), nr 6, s. 14. 

Benedykt XVI. Papież nadziei, red. T. Sotowski, Warszawa 2006.
Bianchi E., Qu’est-ce que le dimanche? „Recherches de science religieuse” 93 (2005), s. 27-51. 
Bonnard P., L’Évangile selon saint Matthieu, Neuchatel 1963.

188	Augustyn, De sermone in Monte, 2, 45, 19: PL 34, 1278.



﻿II. Varia| 158 |

Bordoni M., La cristologia nell’orizzonte dello Spirito, Brescia 1995. 
Bosetti E., Il Figlio e i figli di Dio. Etica filiale del Nuovo Testamento, „Rivista di Teologia 

Morale” 36 (2004), s. 227-245. 
Bourke M., L’Epistola agli Ebrei, w: Nuovo grande commentario biblico, ed. R.E. Brown, 

J. Fitzmyer, R.E. Murphy, Brescia 2002, s. 1210-1213.
Brown R.E., Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Assisi 1999. 
Brown R.E., La morte del Messia. Un commentario ai racconti della passione nei quattro 

vangeli, Brescia 1999.
Capizzi N., L’uso di Fil 2,6-11 nella cristologia contemporanea (1965-1993), Roma 1997.
Coste R., Les dimensions sociales de la foi. Pour une théologie social, Paris 2000.
Curtis E.M., Image of God, w: The Anchor Bible Dictionary, t. 3, New York 1992, s. 389-391. 
Durrwell F.-X., Cristo nostra Pasqua, San Paolo 2003. 
Durrwell F.-X., Il Padre. Dio nel suo mistero, Roma 1998. 
Durrwell F.-X., Lo Spirito Santo alla luce del Mistero pasquale, Roma 1985.
Durrwell F.-X., “Siete stati chiamati”, w: Chiamati alla libertà. Saggi di teologia morale in 

onore di Bernard Häring, ed. H. Boelaars, R. Tremblay, Roma 1980, s. 7-22. 
Dziuba A.F., Chrześcijańska odpowiedzialność społeczna początku tysiąclecia, 

„Społeczeństwo” 6 (2001) nr 2, s. 39-64. 
Dziuba A.F., Kościół i życie polityczne, „Horyzonty Wiary” 4/10 (1999) nr 1, s. 65-74.
Fausti S., Occasione o tentazione?, Milano 1999.
Fitzmyer J.A., Abba and Jesus’ Relation to God, w: Á cause de l’Évangile, Paris 1985. 
Fitzmyer J.A., Lettera ai Romani. Commentario cristico-teologico, Casale Monferrato 

1999.
Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium, Città del Vaticano 2013.
Franciszek, Adhortacja apostolska Gaudete et exsultate, Città del Vaticano 2018. 
Franciszek, Adhortacja apostolska Querida Amazonia, Città del Vaticano 2020.
Franciszek, Bulla Misericordiae vultus, Città del Vaticano 2015.
Franciszek, Bulla Nadzieja zawieść nie może, Città del Vaticano 2024. 
Franciszek, Encyklika Fratelli tutti, Città del Vaticano 2020.
Franciszek, Encyklika Lumen fidei, Città del Vaticano 2013.
Franciszek, Ku Kościołowi synodalnemu. Komunia, uczestnictwo, misja, Città del 

Vaticano 2024. 
Frosini G., Lo Spirito che da la vita. Una sintesi di pneumatologia, Bologna 1997.
Fumagalli A., Mansi F., Attirerò tutti a me. Ermeneutica biblica ed etica cristiana, 

Bologna 2007. 
Gacka B., Znaczenie osoby w teologii Josepha Ratzingera-Benedykta XVI, Warszawa 2010. 
Gnilka J., Il Vangeli di Matteo, t. 2, Brescia 1991.
Goffi T., Uomo spirituale, w: Nuovo dizionario di spiritualità, ed. S. De Fiores, T. Goffi, 

Roma 1999, s. 1630-1647. 
Greshake G., Il Dio unitrino. Teologia trinitaria, Brescia s. 285-289.
Hall D.J., Étre image de Dieu. Le stewardship de l’humain dans la création, Paris–

Montreal 1998.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 159 |

Häring B., Liberi e fedeli in Cristo. Teologia morale per laici, t. 1, Roma 1980. 
Igirukwayo A.-M.Z., Exaltation de Jésus en croix dans l’Évangile selon saint Jean et la vie 

morale, „Annales de l’École théologique S. Cyprien” 9 (2001), s. 287-320. 
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Christifideles laici, Città del Vaticano 1988. 
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Africa, Città del Vaticano 1995.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Ecclesia in Europa, Città del Vaticano 2003.
Jan Paweł II, Adhortacja Apostolska Familiaris consortio, Città del Vaticano 1981.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Reconciliatio et paenitentia, Città del Vaticano 1984.
Jan Paweł II Adhortacja apostolska Redemptoris donum, Città del Vaticano 1984.
Jan Paweł II, Encyklika Dives in misericordia, Città del Vaticano 1980.
Jan Paweł II, Encyklika Dominum et Vivificantem, Città del Vaticano 1986.
Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae, Città del Vaticano 1995.
Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, Città del Vaticano1979.
Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris missio, Città del Vaticano 1990.
Jan Paweł II, Encyklika Veritatis splendor, Città del Vaticano 1995.
Jan Paweł II, Homilia w czasie Mszy św. beatyfikacyjnej biskupa Sebastiana Józefa 

Pelczara, Rzeszów, 2.06.1991, w: Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 
1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, homilie, Kraków 2006, s. 577-579. 

Jan Paweł II, Homilia w czasie mszy świętej, Warszawa, 16.05.1983, w: Jan Paweł II, 
Pielgrzymki do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, Przemówienia, 
homilie, Kraków 2006, s. 215-219. 

Jan Paweł II, List apostolski Mulieris dignitatem, Città del Vaticano 1988. 
Jan Paweł II, List apostolski Novo millennio ineunte, Città del Vaticano 2001.
Jan Paweł II, List do Młodych Parati semper, Città del Vaticano 1985.
Jan Paweł II, List do Rodzin Gratissimam sanae, Città del Vaticano 1994. 
Jan Paweł II, Nie lękajcie się. Homilia podczas Mszy św. i kanonizacji bł. Kingi, Stary 

Sącz, 16.06.1999, „L’Osservatore Romano” 20 (1999) nr 8, s. 107-109. 
Jan Paweł II, Otrzymaliście ducha przybrania za synów. Orędzie na Światowy Dzień 

Młodzieży 1991, Città del Vaticano 1990.
Jan Paweł II, Prawda siłą pokoju, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1980, Città del 

Vaticano 1979.
Jan Paweł II, Służba sprawie wolności i sprawiedliwości. Audiencja generalna, 10.01.2001, 

„L’Osservatore Romano” 22 (2001) nr 4, s. 42-43.
Jan Paweł II, Solidarność to brzmię niesione razem, we wspólnocie, Gdańsk- Zaspa, 

12.06.1987, w: Pielgrzymka do Ojczyzny 1979, 1983, 1987, 1991, 1995, 1997, 1999, 2002, 
Przemówienia, homilie, Kraków 2006, s. 490-498. 

Jerumanis A.-M., L’uomo splendore della gloria di Dio. Estetica e morale, Bologna 2005.
Kasper W., Jezus Chrystus, Warszawa 1983.
Kasper W., Papież. Franciszek. Rewolucja czułości i miłości, Korzenie teologiczne i per-

spektywy duszpasterskie, Warszawa 2015. 
Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1998.
Kompendium Katechizmu Kościoła Katolickiego, Kielce 2005.



﻿II. Varia| 160 |

Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus Iesus, Città del Vaticano 2000.
Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja Donum veritatis, Città del Vaticano 1990.
Ladaria L.F., Antropologia teologica, Roma-Casale Monferrato 1986.
Laffitte J., Il perdono trasfigurato, Bologna 2000.
Lapide P., Il discorso della montagna, Brescia 2003. 
Légasse S., E chi è il mio prossimo? Roma 1991. 
Légasse S., L’Epistola di Paolo ai Romani, Brescia 2004.
Légasse S., L’Épître de Paul aux Galates, Paris 2000. 
Léon-Dufour X., Miłosierdzie, STB s. 479-480.
Louf A., Sotto la guida dello Spirito, Magnano (BI) 1990.
Maceri F., Fiducia nella Provvidenza e procreazione responsabile. Reflessioni a proposito 

di un inciso della Gaudium et spes, „Rassegna di Teologia” 45 (2004), s. 529-544. 
Moioli G., Preghiera, w: Nuovo dizionario di teologia morale, ed. F. Compagnoni, 

G. Piana, S. Privitera, Cinisello Balsamo 1999, s.1198-1201.
Nichols A., Myśl Benedykta XVI. Wprowadzenie do myśli teologicznej Josepha Ratzingera, 

Kraków 2006. 
Panimolle S., Lettera pastorale del Vangelo, t. 3. Bologna 1984. 
Papieska Komisja Biblijna, Interpretacja Pisma Świętego w Kościele, Poznań 1994.
Paximadi G., E io dimorerò in mezzo a loro. Composizione e interpretazione di Es 25-31, 

Bologna 2004. 
Penna R., L’apostolo Paolo. Studi di esegesi e teologia, Cinisello Balsamo 1991. 
Rad G. von, Genesi. La storia delle origini, Brescia 1993.
Raina P., Te Deum Narodu Polskiego. Obchody Tysiąclecia Chrztu Polski 1966/67, Olsztyn 

1991.
Ratzinger J. – Benedykt XVI, Chrześcijańskie braterstwo, Kraków 2007. 
Ratzinger J. – Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz. I, Od chrztu w Jordanie do 

Przemienienia, Kraków 2007.
Ratzinger J. – Benedykt XVI, Nowe porywy Ducha. Ruchy odnowy w Kościele, Kielce 

2006.
Ratzinger J. – Benedykt XVI, Słowo Boga. Pismo – Tradycja – Urząd, Kraków 2008.
Ratzinger J. – Benedykt XVI, Święta wiara. O teologii mszy świętej, Kraków 2006.
Ratzinger J., Creazione e peccato. Catechesi sull’origine del mondo e sulla caduta, Cinisello 

Balsamo 1987.
Ratzinger J., Elementi di teologia fondamentale. Saggi sulla fede e sul ministero, Brescia 

1986.
Ratzinger J., Eschatologia – śmierć i życie wieczne, Poznań 1984.
Ratzinger J., Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, Kielce 2005.
Ratzinger J., L’ecclesiologia della costituzione „Lumen gentium”, “L’Osservatore Romano” 

z dnia 4.04.2000, s. 6-8. 
Ratzinger J., Libertà e verità, „Communio” 144 (1995), s. 9-28. 
Ratzinger J., Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków 2006.
Ravasi G., La paternità divina nella Bibbia, Bologna 2000.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 161 |

Reynier C., La bénédiction en Éphésiens 1,3-14. Élection, filiation, rédemption „Nouvelle 
Revue Théologique” 118 (1996), s. 182-199.

Ricoeur P., Una obbedienza che ama, w; P. Ricoeur, A. LaCocque, Come pensa la Bibbia, 
Brescia 2002, s. 119-129. 

Rupnik M., Dire l’uomo, I: Persona, cultura della Pasqua, Roma 1997. 
Rusecki M., Personalistyczna koncepcja teologii fundamentalnej, „Personalizm” 12 (2007), 

s. 57-60. 
Schliera H., La Lettera ai Romani, Brescia 1982.
Schnackenburg R., Il Vangelo di Giovanni, t. 3, Brescia 1978. 
Scola A., Chi è la Chiesa? Una chiave antropologica e sacramentale per l’ecclesiologia, 

Brescia 2005.
Sesboüé B., Gesù Cristo l’unico mediatore. Saggio sulla redenzione e la salvezza, t. 1, 

Cinisello Balsamo 1990.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium”, w: Sobór 

Watykański II, Konstytucje, dekrety deklaracje, Poznań 2002, s. 104-163.
Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym „Dei verbum”, 

w: Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety deklaracje, Poznań 2002, s. 350-362.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

„Gaudium et spes”, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety deklaracje, Poznań 
2002, s. 526-606.

Testa B., I sacramenti della Chiesa, Milano 2001.
Tremblay R., Approche pour fonder la morale chrétienne sur le mystère de Jésus le Christ, 

„Studia Moralia” 19 (1981), s. 213-230.
Tremblay R., Cristo e la morale in alcuni documenti del magistero, Roma 1996.
Tremblay R., L’“innalzamento” del Figlio, fulcro della vita morale, Roma 2001.
Tremblay R., La figura del buon samaritano, porta d’entrata nell’enciclica di Benedetto 

XVI Deus Caritas est, „Studia Moralia” 44 (2006), s. 393-409.
Tremblay R., La libertà dei figli. Saggio di teologia paolina, w: La coscienza morale oggi. 

Omaggio al prof. Domenico Capone, ed. M. Nalepa, T. Kennedy, Roma 1987, s. 57-71. 
Tremblay R. „Ma io vi dico…” L’agire eccellente specifico della morale cristiana, Bologna 

2005.
Tremblay R., „Prendete il mio giogo“. Filiazione e morale, „Lateranum” 72 (2006), 

s. 305-318. 
Tremblay R., Radicati e fondati nel Figlio. Contributi per una morale di tipo filiale, Roma 

1997.
Tremblay R., Voi, luce del mondo… La vita morale dei cristiani: Dio fra gli uomini, 

Bologna 2003.
Vanhoye A., Lettera ai Galati, Milano 2000.
Waldenfels H., Imię/nazwa, w: Leksykon Religii, red. H. Waldenfels, Warszawa 1997, 

s. 154-155.
Waldenfels H., Na imię mu Franciszek. Papież ubogich, Poznań 2014. 
Westermann C., Genesi, Casale Monferrato 1989.



﻿II. Varia| 162 |

Wyszyński S., 600-lecie diecezji przemyskiej, Przemyśl, katedra, 13.06.1976, 
w: S. Wyszyński, Kazania i Przemówienia autoryzowane, Warszawa, t. 54, 1976, 
s. 142-154. 

Wyszyński S., Akademicy przed Milenium. Do męskiej młodzieży akademickiej, 
Warszawa, kościół św. Jakuba, 7.05.1958, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 4, 1958, 
Warszawa 2002, s. 110-121. 

Wyszyński S., Aktualność Ślubów Jasnogórskich Narodu, Jasna Góra, 3.05.1977, 
w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Częstochowa, 1977, t. 57, 
s. 230-232. 

Wyszyński S., Słowo na doroczny Dzień Środków Społecznego Przekazu, Przemyśl, 
12.06.1976, w: List pasterskie Prymasa Polski oraz Episkopatu 1975-1981, Paris 1988, 
s. 259-261. 

Wyszyński S., Biada człowiekowi samemu, „Ład Boży” 1945, nr 4, s. 3
Wyszyński S., Człowiek – istotą nieznaną, „Ład Boży” 1945, nr 2, s. 3.
Wyszyński S., Czy Chrystus się zestarzał? Bydgoszcz, kościół świętego Wojciecha, 

18.10.1973, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Częstochowa, 
1973, t. 44, s. 269-270. 

Wyszyński S., Czyńcie sobie ziemię poddaną. Podczas głównej uroczystości milenijnej 
Diecezji Gorzowskiej, Gorzów Wlkp., katedra, 6.11.1966, w: S. Wyszyński, Kazania 
i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1966, t. 25, s. 374-387. 

Wyszyński S., Do nauczycieli, inżynierów, architektów i techników podczas „opłatka”, 
Warszawa, Miodowa, 29.12.1972, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autory-
zowane, Częstochowa, 1972, T. 41, s. 468-482.

Wyszyński S., Do Polonii włoskiej, Rzym, kościół świętego Stanisława Męczennika, 
17.05.1963, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 10, styczeń-czerwiec 1963, Warszawa 
2012, s. 428-433.

Wyszyński S., Dobry Pasterz – daje … Kazanie w czasie sumy, Gniezno, w uroczystość 
świętego Wojciecha, 29.04.1963, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 10, styczeń-czer-
wiec, Warszawa 2012, s. 401-410.

Wyszyński S., Dziełem sprawiedliwości – pokój, Jasna Góra, 3.05.1975, w: S. Wyszyński, 
Kazania i przemówienia autoryzowane, Częstochowa, 1975, t. 37, s. 109-118.

Wyszyński S., Jakiego wychowania pragniemy dla młodej Polski? Bydgoszcz, kościół na 
Bielawkach, 11.06.1972, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, 
Częstochowa, 1972, t. 40, s. 172-185.

Wyszyński S., Kamienie węgielne wszelkiego budowania. Do kapłanów i ludu podlaskiego. 
Kazanie z okazji „Nawiedzenia”, Siedlce, katedra, 29.04.1959, w: S. Wyszyński, Dzieła 
zebrane, t. 5, 1959, Warszawa 2006, s. 180-186. 

Wyszyński S., Kościół obecny w świecie współczesnym. Kazanie do wiernych o Soborze 
Watykańskim II, Warszawa, kościół świętego Wojciecha, 6.01.1966, w: S. Wyszyński, 
Dzieła zebrane, t. 16, styczeń-kwiecień, Warszawa 2016, s. 55-64.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 163 |

Wyszyński S., Król cichy… Tobie…Konferencja na zakończenie rekolekcji urzędników, 
Warszawa, kościół świętej Anny, 11.04.1965, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 14, 
styczeń-maj 1965, Warszawa 2016, s. 333-340.

Wyszyński S., List pasterski do rodziców katolickich na uroczystość Świętej Rodziny, 
„Wiadomości Archidiecezjalne Warszawskie” 58 (1976), nr 12, s. 354-359. 

Wyszyński S., List Prymasa do polskich rodzin przygotowujących się na nawiedzenie ko-
pii obrazu Matki Bożej Jasnogórskiej, Gniezno, 15.08.1978, w: S. Wyszyński, Kazania 
i przemówienia autoryzowane, Częstochowa, 1978, t. 60, s. 227-235. 

Wyszyński S., List wielkopostny do duchowieństwa i wiernych o zagrożeniu moralności 
narodu, Gniezno-Warszawa, 2.02.1968, w: Listy pasterskie Prymasa Polski 1946-1974, 
Paris 1975, s. 571-581. 

Wyszyński S., „Lumen gentium” w dłoniach Kościoła. Uroczystość Matki Bożej 
Gromnicznej, Gniezno, bazylika archikatedralna, 2.02.1980, w: S. Wyszyński, 
Kazania i przemówienia autoryzowane, Częstochowa, 1980, t. 64, s. 40-54. 

Wyszyński S., Milenijne gody Świętego Kościoła łomżyńskiego, Łomża, 7.08.1966, 
w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 17, maj-sierpień 1966, Warszawa 2016, s. 353-364.

Wyszyński S., Milenijne gody w Wiślicy, Koronacja „Madonny Łokietkowej” podczas Te 
Deum Tysiąclecia Diecezji Kieleckiej, Wiślica, 17.07.1966, w: S. Wyszyński, Dzieła 
zebrane, t. 17, maj-sierpień 1966, Warszawa 2016, s. 283-292, 

Wyszyński S., Na progu Nawiedzenia Bogurodzicy w  Gnieźnie. Uroczystość 
św. Wojciecha, Gniezno 23.04.1978, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia auto-
ryzowane, Częstochowa, 1978, t. 59, s. 232-233.

Wyszyński S., Na uczczenie Matki Afrykańczyków. Uroczystość ku czci błogosławionej 
Marii Teresy Ledóchowskiej, Tarnów, 15.05.1976, w: S. Wyszyński, Kazania i prze-
mówienia autoryzowane, Warszawa, 1976, t. 54, s. 55-62.

Wyszyński S., Na uroczystość Świętego Tomasza z Akwinu, 28.02.1967, w: Listy pasterskie 
Prymasa Polski 1946-1974, Paris 1975, s. 535-536.

Wyszyński S., Najbliższy Tobie jest Bóg-Miłość. Do młodzieży licealnej, Szymanów, 
Liceum Sióstr Niepokalanek, 21.03.1971, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia 
autoryzowane, Częstochowa, 1971, t. 36, s. 148-154,

Wyszyński S., Opłatek Towarzystwa Przyjaciół KUL, Warszawa, 28.12.1980, 
w: S. Wyszyński, Kazania i Przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1980, t. 66, s. 162. 

Wyszyński S., Orędzie Prymasa Polski na Boże Narodzenie 1980. Gniezno-Warszawa, 
12.1980, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1980, 
t. 66, s. 152.

Wyszyński S., Oto wszystko nowym czynię…Nowa Huta, Ojcowie Cystersi, 6.09.1964, 
w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1964, t. 18, 
s. 187-199. 

Wyszyński S., Patronka miłości i sprawiedliwości społecznej, Dekanalny Kongres Maryjny, 
Pleszew, 1.09.1963, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 11, lipiec-grudzień 1963, 
Warszawa 2012, s. 139-146,



﻿II. Varia| 164 |

Wyszyński S., Patrzymy trzeźwo w żłób betlejemski. Przemówienie do lekarzy podczas 
opłatka, Warszawa, 27.12.1960, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 6, 1960, Warszawa 
2007, s. 505-514. 

Wyszyński S., Przemówienie Prymasa Polski w Radio Watykańskim, Rzym, 13.12.1968, 
w: S. Wyszyński, Kazania i Przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1968, t. 30, 
s. 175-181. 

Wyszyński S., Przenikanie Boga w życie ludzkie. Do Pielgrzymki Polskiej Inteligencji 
Katolickiej, Jasna Góra, 16.09.1962, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 9, sierpień-

-grudzień 1962, Warszawa 2011, s. 173-177; 
Wyszyński S., Przy żłóbku dziecięctwa i wolności. Do młodzieży akademickiej podczas 

„opłatka”, Warszawa, kościół świętej Anny, 19.12.1968, w: S. Wyszyński, Kazania 
i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1968, t. 30, s. 197-202. 

Wyszyński S., Przyrzekamy Ci wychować młode pokolenie w wierności Chrystusowi, 
w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 2, 1953-1956, Warszawa 1995, s. 71-77. 

Wyszyński S., Rodzice nadeszła Wasza godzina. Kazanie do małżonków katolickich. 
Gniezno, bazylika prymasowska, 15.08.1957, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 3, 
1956-1957, Warszawa 1999, s. 348-356. 

Wyszyński S., Rok Tysiąclecia Chrztu Polski w bazylice prymasowskiej, Gniezno, 1.01.1966, 
w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t. 16, styczeń-grudzień 1966, Warszawa 2016, s. 5-15. 

Wyszyński S., Społeczność rodzinna, „Ład Boży” 1945, nr 11, s. 3
Wyszyński S., „Te Deum” Tysiąclecia Młodzieży Akademickiej, w: S. Wyszyński, Głos 

z Jasnej Góry, Warszawa 1984, s. 205. 
Wyszyński S., „Te Deum Tysiąclecia” w Krakowie, Kraków-Skałka, 8.05.1966, 

w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1966, t. 23, 
s. 372-378.

Wyszyński S., Tylko wiara prowadzi naród do pokoju społecznego. Zakończenie nawie-
dzenia Obrazu Matki Bożej Jasnogórskiej w diecezji sandomierskiej, Skarżysko-
Kamienna, 10.06.1973, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, 
Częstochowa, 1973, t. 43, s. 144-155.

Wyszyński S., U stóp Niewiasty obliczonej w słońce. W uroczystość Wniebowzięcia Matki 
Bożej, Jana Góra, 15.08.1974, w: S. Wyszyński, Kazania i Przemówienia autoryzowane, 
Warszawa, t. 47, 1974, s. 55-64. 

Wyszyński S., W mieście świętych. Dziękczynienie Tysiąclecia Chrześcijaństwa 
w Sandomierzu, Sandomierz, 3.07.1966, w: S. Wyszyński, Dzieła zebrane, t.16, maj-

-sierpień 1966, Warszawa 2016, s. 239-248.
Wyszyński S., Wezwanie pasterskie na doroczny Dzień Środków Społecznego Przekazu, 

Warszawa, 15.06.1978, w: List pasterskie Prymasa Polski oraz Episkopatu 1975-1981, 
Paris 1988, s. 364-367. 

Wyszyński S., Wizyta arcybiskupa Poggi w Polsce podczas nabożeństwa w intencji Ojca 
Świętego, Gniezno, 2.03.1975, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowa-
ne, Częstochowa, 1975, t. 49, s. 161-171.



Andrzej Franciszek Dziuba • „Nie będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno” … | 165 |

Wyszyński S., Wzajemna służba społeczna w narodzie polskim, Uroczystość Królowej 
Polski, Jasna Góra, 3.05.1978, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowa-
ne, Częstochowa, 1978, t. 60, s. 10-20.

Wyszyński S., Zbawienie pracujących. 75-lecie salwatorianów w Polsce. Trzebnica, 
19.05.1976, w: S. Wyszyński, Kazania i przemówienia autoryzowane, Warszawa, 1976, 
t. 54, s. 72-84. 

Streszczenie
Drugie przykazanie Dekalogu jest wskazaniem odnośnie do relacji człowieka z Bogiem i Jego 
imieniem. Odpowiedzialność za wypowiadane imię jest wyrazem szacunku i uznania, a jed-
nocześnie i poznania Boga. Jego imię ma się święcić, być święcone. Prymas Stefan Wyszyński 
zwracała także uwagę na imiona nadawane przy chrzcie świętym, zwłaszcza świętych pa-
tronów. Jest to pewien symbol i znak danej osoby, wymagający szacunku. Ważne było także 
imię „chrześcijanin”, zwłaszcza wobec ówczesnego procesu laicyzacji, szczególnie młodego 
pokolenia. Także obchody milenijne były publiczną formą manifestacji tego przykazania. 
Przypominał także o grzechach przeciwko temu przykazaniu, m.in. są to bluźnierstwo czy 
krzywoprzysięstwo. W nauczaniu kard. Stefana Wyszyńskiego bardzo wybrzmiewa społeczny 
wymiar drugiego przykazania Dekalogu, także na płaszczyźnie eklezjalnej i patriotycznej.

Słowa kluczowe
Dekalog, Stefan Wyszyński, Bóg-Pan, przykazanie, świętość, imię 

Summary
The second commandment of the Decalogue points out to man’s relationship with God 
and His name. Responsibility for the name uttered in words is an expression of respect 
and recognition, and at the same time, knowledge of God. His name is to be hallowed, to 
be blessed. Primate Stefan Wyszyński also drew attention to the names given at baptism, 
especially the patron saints. It is a certain symbol and sign of a given person, requiring respect. 
The name „Christian” was also important, especially in view of the secularization process at 
that time, referring particularly to the young generation. The Millennium celebrations were 
also a public form of manifestation of this commandment. He also reminded us of the sins 
against this commandment, including blasphemy and perjury. In the teaching of Cardinal 
Stefan Wyszynski, the social dimension, also on the ecclesial and patriotic plane, of the 
second commandment of the Decalogue, is very much present.

Keywords
Decalogue, Stefan Wyszynski, God-Lord, commandment, sanctity, name


