Studia Theologica Varsaviensia
UKSW
2/2025

KarorLina Cwik
Uniwersytet Kardynata Stefana Wyszynskiego w Warszawie
ORCID 0009-0009-5308-0327

ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA
W UJECIU PROF. MIECZYSLAWA GOGACZA

Prof. Mieczystaw Gogacz (1926-2022) jako twoérca tomizmu konse-
kwentnego nalezy do grona najwybitniejszych wspotczesnych filozofow
chrzesécijanskich w Polsce. Wypracowat on oryginalng interpretacje
mysli $w. Tomasza z Akwinu, ktadgc nacisk na prymat aktu istnienia
oraz osobowy wymiar bytu. Gogacz podkreslal osobowy wymiar relacji
cztowieka z Bogiem, zauwazajac, ze zycie duchowe nie powinno bazo-
wac na emocjach, ale skupia¢ si¢ na kontemplacji istnienia Absolutu,
bedac realnym odniesieniem osoby ludzkiej do Boga jako czystego
aktu istnienia.

Niniejszy artykut bedzie prezentowal droge cztowieka do Boga po-
przez jego duchowy rozwoj oraz mistyke, ktora moze (ale nie musi)
stanowi¢ zwienczenie jego wewnetrznej przemiany, prowadzacej do
doswiadczenia obecnosci Boga.

We wstepie do ksigzki ,,Modlitwa i mistyka” prof. Mieczystaw Go-
gacz pisze, ze

mistyka jest nagtym, trwajacym krotko, dziejacym si¢ we-
wnatrz nas, bezposrednim doznaniem przez nasz intelekt Boga



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 88

jako Samoistnego Istnienia, ktory pozwala si¢ do§wiadczac
jako bezposredni przedmiot wladzy poznawcze;j'.

Za$ w ksigzce ,,Elementarz metafizyki” podkresla on, ze

mistyka jest okresleniem wyzszych poziomdw zycia religij-
nego, gldwnie poziomu o$wiecenia i zjednoczenia. Uwyraz-
nia si¢ w ciemnej nocy mitosci2, gdy Bog zaczyna poglebiaé
relacje osobowe3 przez tzw. oczyszczenie bierne®.

Profesor formutowat te definicje na podstawie wypowiedzi mistykow,
ktorych udziatem byto doswiadczenie mistyczne, przede wszystkim
$w. Jana od Krzyza®.

OSOBOWA RELACJA CZLOWIEKA
Z BOGIEM JAKO FUNDAMENT DUCHOWOSCI

Aby prawidlowo zrozumie¢ osobowg relacje¢ z Bogiem musimy uspraw-
nia¢ wole, podporzadkowujac jg intelektowi, co ma uchronic nas przed
subiektywnym kreowaniem relacji z Bogiem, prowadzacym do blednych

' M. Gogacz, Modlitwa i mistyka. Warszawa — Struga 1987, s. 8.

? Ciemna noc mitosci to przezywanie kryzysu mitosci, ktory w porzadku bytowym
jest przystosowaniem si¢ tresci wnoszonych przez dwie osoby w istote istnieniowe;j
relacji mitoéci. Ten kryzys dotyczy takze innych relacji osobowych, np. wiary i nadziei,
czgsto tez relacji poznania i postgpowania. M. Gogacz, Elementarz metafizyki. Warszawa
2008, s. 146.

3 Relacje osobowe, w uje¢ciu prof. M. Gogacza to byty niesamodzielne, ktorych
podmiotami i kresami sg przejawy aktu i istnienia osob. Wyro6znia si¢ osobowg rela-
cje mitosci wspartg na transcedentalnej wiasnosci realnosci, osobowa relacje wiary
wsparta na transcedentalnej wlasnosci prawdy i osobowg relacj¢ nadziei wsparta na
transcendentalnej wlasnosci dobra. Relacje osobowe sa postaciami obecnosci i tylko
one sprawiajg wspotobecnos¢. Szerzej na temat relacji osobowych zob. M. Gogacz,
Czlowiek i jego relacje. Materialy do filozofii czlowieka. Warszawa 1985, M. Gogacz,
Wprowadzenie do etyki chronienia osob. Warszawa 1998 oraz M. Gogacz, Elementarz
metafizyki., dz. cyt.

4 M. Gogacz, Elementarz metafizyki, dz. cyt., s. 156.

5 Zob. Sw. Jan od Krzyza Doktor Ko$ciota, Dzieta, thum. O.B. Smyrak OCD, Krakoéw
2012.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 89

wnioskow. Bezposrednie i refleksyjnie uswiadomione doswiadczenie
Boga zaktada rozpoznanie, ze nie jeste$my jego autonomicznym zrdd-
tem; stanowi ono bowiem rezultat darmowego samoudzielenia si¢ Boga,
ktorego inicjatywa wykracza poza ludzkie zastugi i dziatania®.
Duchowos¢ stanowi uporzadkowang 1 refleksyjna realizacj¢ zycia
chrzescijanskiego, wyrazajaca si¢ w regularnym podejmowaniu prak-
tyk modlitewnych, poboznosciowych oraz w konsekwentnym podpo-
rzadkowaniu si¢ normom wiary i zasadom moralnym wyplywajacym
z nauki Kosciota’. Wynika stad, ze fundamentem zycia religijnego jest
osobowa relacja® miedzy cztowickiem a Bogiem, poniewaz to wlasnie
ona stanowi zrodto 1 motywacje poboznych aktow. Relacja ta ujawnia si¢
takze w doswiadczeniu mistycznym, ktore mozna rozumie¢ jako $wia-
dome i wewnetrznie przezyte uobecnienie wigzi zachodzacej pomigdzy
Bogiem a osobg ludzka’. Zycie duchowe moze by¢ wiec okreslone jako
catos¢ odpowiedzi udzielanych przez jednostke na to, co rozpoznaje
jako wewnetrzne wezwanie Boga'’. Odpowiedzi te, aby mogly zostac
uznane za autentyczne w ramach danej tradycji wyznaniowej, musza
spetnia¢ okreslone kryteria zgodne z jej doktryng i praktyka''. W tym
kontekscie rozwdj duchowy mozna rozumie¢ jako pogiebione zycie
religijne, wyrazajace si¢ w trwatym podtrzymywaniu relacji z Bogiem

¢ Zob. 1. Andrzejuk, Filozoficzne podioze mistyki sw. Jana od Krzyza, ,,Rocznik
Tomistyczny” 7 (2018), s. 236.

7 G. O’Collins, E.G. Farrugia, Duchowos¢. W: Leksykon pojeé teologicznych i kos-
cielnych z indeksem angielsko-polskim, ttum. J. 0z6g, B. Zak. Krakow 2002, s. 70-71.

8 Gdy osoba ludzka swym istnieniem i wlasno$ciami transcendentalnymi kontak-
tuje si¢ z istnieniem i wiasnosciami transcendentalnymi innych osob, powstaja relacje
osobowe. Zob. M. Gogacz, Czlowiek i jego relacje, dz. cyt., s. 17, zob. M Gogacz, Wstep
do tomizmu, oprac. A. Andrzejuk, Warszawa 2024, s.123-143.

® M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki. Warszawa
1985, s. 17.

19 B.J. Groeschel, Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, ttum. E. Czerwinska.
Warszawa 1998, s. 15.

'l Na potrzeby naszego artykutu zajmiemy si¢ tylko mistyka i duchowoscia chrze$-
cijanska, ktorych centrum stanowi Stowo Wcielone Boga.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 90

poprzez uczestnictwo w sakramentach, praktyke modlitwy oraz zycie
oparte na cnotach'?,
Nalezy rowniez zwréci¢ uwage na wieloznaczno$¢ pojecia ,,ducho-

7 199

wo$¢”, poniewaz termin ten moze by¢ rozpatrywany na wielu ptaszczy-
znach®. Religijnosc¢ taczy sie z tradycyjng forma wyrazu, praktykowang
we wspolnocie przy odniesieniu do instytucji religijnej. Duchowos¢,
zas, zasadza si¢ na poszukiwaniu uniwersalnej prawdy, co definiuje
ludzka egzystencje. Duchowos$¢ wtedy oznacza osobista akceptacje
transcendencji, czgsciej odnoszac sie do doswiadczenia i1 uczug, ktore
pojawiajg si¢ w stosunku do sacrum, religijnos¢ zas przejawia si¢ w we-
wnetrznych praktykach!,

W kontekscie duchowego rozwoju cztowieka nalezy podkresli¢, ze
cztowiek podlega nieustannemu procesowi stawania si¢, co obejmuje
zaré6wno wymiar psychiczny, jak i duchowy'. Przemiany dokonu-
jace sie w tych sferach maja na celu osiggniecie stanu wyzszego pod
wzgledem integralnego rozwoju w porownaniu do wezesniejszego etapu
egzystencji. W tym sensie rozwdj mozna utozsamiaé z procesem samo-
doskonalenia'®. Cho¢ nalezy mie¢ $wiadomos¢, ze nie kazde ludzkie

20 duchowosci chrzecijanskiej zob. M. Tatar, Swieto$é ontyczna i struktura
ontologiczna cztowieka. Antropologiczne podstawy duchowosci chrzescijanskiej,
,.Warszawskie Studia Teologiczne” XXV1/1/2013, s. 177-194.

1 A.Borowska zwraca uwagg, ze duchowos¢ i religijno$¢ sa pojeciami, ktore w dzi-
siejszym zsekularyzowanym $wiecie oznaczaja co$ innego, niz w czasach, kiedy religia
w znacznie wigkszym stopniu okreélata i determinowata zycie czlowieka. Z badan
przeprowadzonych przez J.M. Day’a wynika, ze wspotczesnie duchowos¢ kojarzy sie
ludziom z otwartosciq i rozwojem, natomiast religijnos¢ — z organizacjg, dogmatyzmem
i realizacjg celow spotecznych. A. Borowska: Rozwdj zrownowazony a rozwoj duchowy
cztowieka, ,,Economy and Management” 2/2012, s. 23.

4 M. Jarosz, Pojecie duchowosci w psychologii. ,,Studia z Psychologii w KUL”, tom
16, red. O. Gorbaniuka, B. Kostrubiec-Wojtachnio, D. Musiata, M. Wiechetka, Lublin
2010, s. 13-14.

5O rozumieniu duchowos$ci w psychologii zob. D. Buksik, Psychologia i ducho-
wos¢. Refleksja nad wymiarem duchowym w czlowieku, w: Czy rozum jest w konflikcie
z wiarq?. W X rocznice ogloszenia encykliki Fides et Ratio, red. M. Rys, J. Krokos.
Warszawa 2009, s. 149-156.

16 'W. Przybylo, Formacja osoby powotanej jako istotny proces rozwoju psychiczno-
-duchowego cztowieka, ,,Perspectiva” Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne Rok
VII 2008 nr 1 (12), s. 159.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 91

dziatanie zmierza ku dobru lub ideatowi”, w ramach niniejszych rozwa-
zan ograniczymy si¢ do sytuacji, w ktérej cztowiek w sposob §wiadomy
podejmuje wysitek duchowego wzrastania, ukierunkowujac swoje zycie
na Boga i dgzac do osobowej doskonatosci.

ETAPY DUCHOWEGO ROZWOJU CZLOWIEKA

Aby ukaza¢ zwigzek mistyki z duchowym rozwojem cztowieka, nalezy
poddac analizie dynamike rozwoju religijnego osoby. Proces ten trady-
cyjnie ujmuje si¢ w trzech zasadniczych etapach: drodze oczyszczenia,
drodze o$wiecenia oraz drodze zjednoczenia. Proces ten przebiega
przez kolejne fazy, okre$lane mianem etapow nawrdcenia, co stanowi
strukture wewnetrznej transformacji, w ktorej inicjatywa i prowadzenie
przypisywane sg dziataniu Boga. Celem tego procesu jest stopniowe
poglebianie wiary oraz coraz petniejsze uczestnictwo w rzeczywisto-
$ci Bozej poprzez oczyszczenie, oswiecenie i mistyczne zjednoczenie
z Bogiem.

Droga oczyszczenia stanowi fundamentalng faz¢ rozwoju ducho-
wego, w ktorej osoba zostaje stopniowo uwalniana od znieksztatco-
nych, subiektywnych wyobrazen Boga — projekcji bedgcych efektem
ograniczonej ludzkiej percepcji i osobistych uwarunkowan'®. Proces ten
zaktada konieczno$¢ glgbokiego przeksztatcenia wewnetrznego, polega-
jacego na rezygnacji z powierzchownych form poboznosci, zmystowych
przywiagzan oraz mechanicznych rytualow, ktore nie sg juz wyrazem
autentycznego zycia duchowego. Celem jest wewnetrzne oczyszczenie
zmystow, wyobrazni, pamigci oraz samej duszy.

W tym kontek$cie Mieczystaw Gogacz akcentuje znaczenie $wia-
domej decyzji trwania przy Bogu, mimo zZe etap ten moze wigzac si¢
z cierpieniem duchowym, poczuciem oschlo$ci, a nawet utratg sensu
praktyk religijnych. Kierowanie modlitwy ku Bogu w takich momentach

7" Zob. A. Wysocki, Rozwdj duchowy czlowieka w Swietle poglgdow sw. Jana od
Krzyza, ,,Prace Naukowe Akademii im. Jana Dlugosza w Czgstochowie. Seria: Peda-
gogika” t. XVII, 2008, s. 76.

18 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, dz. cyt., s. 74.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 92

stanowi akt przetamania duchowej letniosci i obojetnosci. To wlasnie
intelekt —jako poznawcza zdolno$¢ rozrdzniania prawdy — ma ksztatto-
wac wole, nadajac kierunek duchowej drodze w momentach kryzysu'.

Doswiadczenie wtasnej niedoskonatos$ci i ograniczono$ci prowadzi
do $wiadomego pragnienia glgbszej relacji z Bogiem. Na tym etapie
konieczne jest przezwyci¢zenie dotychczasowych schematow inter-
pretacyjnych dotyczacych Boga, religijnosci 1 osobistego wzrastania
duchowego. Wymaga to postawy pokory, otwarto$ci na dziatanie taski
1 wewnetrznej dyspozycyjnosci wobec Bozego prowadzenia — nawet
w do$wiadczeniu duchowej ciemnosci, acedii czy niezrozumienia. To
wlasnie w tej fazie ksztattuje si¢ dojrzata wiara oraz glgbokie zaufanie
Bogu, ktore nie opiera si¢ juz na emocjonalnych przezyciach, lecz na
wewnetrznej decyzji wiernosci®.

Droga oswiecenia stanowi fazg poglebionego rozwoju duchowego,
w ktorej wiara staje si¢ bardziej wewnetrzna, wolna od emocjonalnych
uniesien, a przywigzanie do Boga nabiera charakteru trwalej i §wiado-
mej relacji. To whagnie na tym etapie ugruntowujg si¢ cnoty teologalne
i moralne, a dziatanie Ducha Swictego staje si¢ bardziej wyrazne w zyciu
wewnetrznym osoby — cho¢ niekoniecznie rozpoznawalne zmystowo?'.
Inicjatywa religijna zostaje w petni podporzadkowana Bogu, ktory kie-
ruje rozwojem duchowym w sposob nieprzenikniony, ale skuteczny?2.

Charakterystycznym elementem tej fazy jest rozpoczecie biernego
oczyszczenia zmystow, wyobrazni i pamieci®®. Proces ten nie jest
wynikiem ludzkiego dziatania, lecz stanowi bezposrednie dziatanie
Boga, ktore prowadzi do tzw. ,,nocy ciemnej” — do§wiadczenia du-
chowej oschto$ci, braku radosci, utraty pociechy wewnetrznej i trud-
no$ci w praktykach religijnych, takich jak modlitwa, medytacja czy

19" Zob. M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki,
dz. cyt., s. 128.

20 B.J. Groeschel, Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, dz. cyt., s. 184.

2 Dziatanie Ducha Swigtego prowadzi do Jego dardéw. Dar madrosci doskonali
w nas mito$¢, dar rozumu — wiarg, dar umiejgtnosci — nadzieje, dar rady — roztropnosc,
dar poboznosci — religi¢, dar mestwa — mestwo, dar bojazni Bozej — umiarkowanie.
M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki, dz. cyt., s. 129.

2 Tamze.

3 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, dz. cyt., s. 75.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 93

rozwazanie Pisma Swigtego. To do§wiadczenie bywa gleboko bolesne:
towarzyszy mu poczucie opuszczenia przez Boga, wewnetrzna pustka,
a nierzadko nawet przekonanie o odrzuceniu i potepieniu®. Cztowiek,
ogotocony ze swoich dotychczasowych wyobrazen o Bogu i pozbawiony
dawnych form pociechy duchowej, czuje si¢ zagubiony i pozornie oddzie-
lony od Zrédta®. Jednak whasnie w tym bolesnym stanie dokonuje sie
najgtebsze oczyszczenie i uformowanie przestrzeni wewnetrznej dla
autentycznego spotkania z Bogiem w mito$ci®®.

,,Ciemna noc mito$ci” ¥’ — jak okreslajg ja mistycy, m.in. $w. Jan od
Krzyza — nie jest oznaka duchowego upadku, lecz przeciwnie: jest ko-
niecznym etapem przejscia ku peini zjednoczenia z Bogiem. To dziatanie
Boga, cho¢ niedostrzegalne zmystowo, jest ukierunkowane na catko-
wite przemienienie osoby, tak by mogta ona rzeczywiscie uczestniczy¢
w Bozym zyciu, wolna od ztudzen, iluzji i przywigzan?,

Droga zjednoczenia stanowi szczytowg faze duchowego rozwoju
osoby, charakteryzujacg si¢ glebokim, wewnetrznym zjednoczeniem
z Bogiem. Cho¢ cztowiek nadal do§wiadcza swojej niedoskonatosci
1 Swiadomosci niewiernosci wobec Boga, dochodzi do przeswiadczenia,
ze jedynie w Stworcy znajduje si¢ prawdziwe spelnienie i1 ostateczne

2% W. Przybylo zwraca uwagg, ze osoba doswiadczajgca o$wiecenia przezywa to
bolesnie, a najwigksza przeszkoda staje si¢ cztowiek sam dla siebie. Uswiadamia on
sobie gleboko zakorzenione konflikty, fatszywe motywacje, ktore tkwity na poczatku
jego wydawaloby si¢ dobrych czynéw. Wraz z poznaniem wiasnej ngdzy wzrasta
w cztowieku §wiadomos¢ mitosci Boga. Doswiadcza bardzo mocno tajemnic Chrystusa
i w nich kontempluje Boza dobro¢. Ujrzenie siebie w prawdzie i do§wiadczenie nie-
zglebionej Bozej milosci powoduje w osobie wzrost bolu, ktory jest porownywany do
cierpien czyséca. W. Przybylto, Formacja osoby powotanej jako istotny proces rozwoju
psychiczno-duchowego czlowieka, art. cyt., s. 159.

% Zob. $. Jan od Krzyza Droga na Gére Karmel, thum. B. Smyrak, Krakow 2001.

2 Zob. Tamze, s. 76.

27O ciemnej nocy milosci z perspektywy psychologicznej zob. B.J. Groeschel,
Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, dz. cyt., s. 136-138.

2 M. Gogacz: Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki, dz. cyt.,
s. 127.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 94

szczes$cie. Dominuje tu postawa catkowitego zawierzenia, dojrzatej
mitosci i nicugaszonej tesknoty za obecnoscig Boga®.

Jak zauwaza M. Gogacz, znakiem wejscia w ten etap jest pelne za-
ufanie woli Bozej, heroiczna — a jednoczes$nie radosna — wiara, ktora
utrzymuje si¢ mimo cierpienia i duchowych ciemnosci. Osoba trwajaca
w zjednoczeniu przezywa gleboka jednos¢ z Chrystusem, szczegol-
nie w tajemnicach Jego meki, uczestniczagc duchowo w doswiadcze-
niu Ogrojca oraz Krzyza. Towarzyszy temu gotowos$¢ do przyjecia
cierpienia, aktywnos$¢ apostolska motywowana mito$cig i pragnieniem
wynagrodzenia za grzechy innych, a takze nieustanna modlitwa jako
wyraz mitosnego przylgnigcia do Boga®.

Poddanie si¢ prowadzeniu Ducha Swietego skutkuje wewnetrznym
pokojem, brakiem przywigzania do grzechu cigzkiego, duchowg rados-
cig w stuchaniu Stowa Bozego oraz gleboka potrzeba ciggtej modlitwy.
Modlitwa zjednoczenia staje si¢ nie tyle aktem woli, ile stanem bycia —
jest ona przeniknicta Bozym $wiatlem, oswiecajacym intelekt, oraz
mitoscig, ktora ogarnia wole. Cztowiek trwa w zywej relacji z Bogiem,
bedac swiadomym, ze kazde jego dziatanie ma zrédto i cel w Bogu,
ktory staje si¢ centrum catego zycia duchowego?'.

MISTYCZNE ZJEDNOCZENIE JAKO DAR LASKI

Zjednoczenie mistyczne stanowi do§wiadczenie realnej, bezposrednio
odczuwalnej obecnosci Boga w czlowieku, przy czym obecnos$¢ ta nie
ma charakteru symbolicznego ani jedynie emocjonalnego, lecz jest
ontologicznie rzeczywista i poznawczo pewna. Mistyk nie postrzega
Boga jako przedmiotu zewngtrznego poznania, lecz doswiadcza Go

¥ Znamienne sg stowa $w. Jana od Krzyza, ktéry opisujac swoj stan napisal: Zyje,
zycia nie majgc w sobie i tak wielkq nadziejq wzbieram, ze umieram, bo nie umieram.
Sw. Jan od Krzyza, Poezje wybrane, thum. S. Baraficzak. Krakow 2010, s. 43.

30 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, dz. cyt., s. 77.

31 Zob. M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki,
dz. cyt., s. 133.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 95

wewngtrznie, poprzez gteboka Swiadomos¢ i pewnos¢ Jego istnienia,
ktora ogarnia zarowno intelekt, jak i wole*.

Zasadnicze znaczenie ma tu fakt, ze doswiadczenie to nie prowa-
dzi do zdobycia nowej wiedzy pojeciowej o Bogu. Bog, bedac bytem
prostym, niepodzielnym, obecny jest w cztowieku nie jako aspekt, lecz
jako cato$¢ — jako osoba. Nie dochodzi tu do powstania nowych tresci
intelektualnych, poniewaz Bog nie podlega poznaniu na drodze pojec
1 wyobrazen, lecz uobecnia si¢ bezposrednio, pomijajac zmystowy etap
poznania®. Ludzki intelekt, bedac zdolny do uchwycenia pryncypiow
bytowych, rozpoznaje istnienie Boga w sposob bezposredni i niewyob-
razeniowy — nie poznaje Go jako ,,co$”, lecz doswiadcza tego, ,,ze jest”.
Dlatego tez nie dochodzi tu do poznania jakiejs konkretnej wlasciwosci
Boga, np. Jego dobroci czy madrosci, lecz do czystej sSwiadomosci Jego
obecnosci jako bytu osobowego i absolutnego. Mistyk nie ,,widzi” Boga
W sposob wyrazny, lecz doswiadcza Jego obecnosci jako faktu istnienio-
wego — bezposredniego, absolutnego, cho¢ niepojetego.>*. W ten sposob
doswiadczenie mistyczne staje si¢ miejscem radykalnego ogotocenia
intelektu z ludzkich konstrukeji poznawczych i otwarcia si¢ na czystg
obecno$¢ Boga, ktéra nie daje si¢ uja¢ w kategorie dyskursywne, ale
ktorej realno$¢ przekracza wszelka watpliwos$¢. Rozum w procesie mi-
stycznego zjednoczenia nie odgrywa roli autonomicznego podmiotu
poznajacego, lecz staje si¢ narzedziem postusznym dziataniu taski, ktéra
go inspiruje, formuje 1 prowadzi. To wtasnie taska Boza przygotowuje
osobe¢ do przyjecia biernego zjednoczenia z Bogiem — zjednoczenia,
ktore nie jest wynikiem aktywnosci intelektualnej, lecz skutkiem cat-
kowitego otwarcia si¢ na Boze dziatanie®.

2 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, w: Filozofia i mistyka. Wokot mysli Mieczystawa Gogacza,
red. T. Klimski, I. Andrzejuk. Warszawa 2012, s. 221.

3 Zob. 1. Andrzejuk, Antropologiczne aspekty doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, ,,Rocznik Tomistyczny” 10 (2021), s. 197.

3% M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki, dz. cyt.,
s. 13-14.

% S. Urbanski, Istota zjednoczenia mistycznego, w: Filozofowaé w kontekscie teologii.
Religia — natura — taska, red. P. Moskal. Lublin 2003, s. 57.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 96

W tym kontek$cie dos§wiadczenie mistyczne jawi si¢ jako egzy-
stencjalne przenikniecie przez Misterium Chrystusa — rzeczywisto$¢
przekraczajacg wszelkie mozliwosci ludzkiego jezyka i poznania. Jest
to doswiadczenie, ktére obejmuje catego cztowieka: jego intelekt, wolg,
emocjonalnos$¢ i cielesnosé. Laska nie tylko ,,dotyka” poszczegdlnych
wymiarow osoby, lecz caloSciowo ogarnia jej byt, wprowadzajac ja
w bezposrednia relacje z Bogiem, ktorej nie sposob zredukowac do
zmystowego przezycia czy dyskursywnego poznania. Do$wiadczenie
mistyczne jest zatem do$wiadczeniem taski w najpetniejszym sensie:
niezastuzonym, darmowym udzieleniem si¢ Boga, ktory ogarnia i prze-
mienia osobe ludzka, nie znoszac jej natury, lecz przekraczajac ja w kie-
runku uczestnictwa w rzeczywistosci Boskie;.

Opisujac droge duchowego rozwoju cztowieka, nalezy zauwazy¢,
ze do$wiadczenie mistyczne, cho¢ moze by¢ konsekwencjg glebokiego
zblizenia do Boga, nie stanowi jego koniecznego zwienczenia ani gwa-
rantowanego efektu®®. Duchowe dojrzewanie, przejawiajace si¢ w prze-
chodzeniu przez kolejne etapy oczyszczenia, oswiecenia i ewentualnego
zjednoczenia, prowadzi do coraz gigbszego pragnienia obecnosci Boga,
co moze — cho¢ nie musi — zaowocowac przezyciem mistycznym.

Rozw¢j duchowy nie jest aktem jednorazowym, lecz dynamicznym
1 nieustannym procesem obejmujgacym cate zycie ludzkie. To droga we-
wnetrznego wzrastania, ktora zawiera w sobie zar6wno momenty taski
1 $wiatta, jak 1 upadki, grzech, duchowe zmagania oraz doswiadczenia
pojednania. Dusza ludzka toczy w tym procesie swoistg walke —miedzy
wiernoscig a staboscia, miedzy §wiattem a ciemnoscia, migdzy nadzieja
a zwatpieniem.

% M. Lasik wskazuje na pewien dylemat, ktory opiera si¢ na stwierdzeniu, ze
w porzadku przyrodzonym refleksja antropologiczna wskazuje, ze zwigzana z zyciem
religijnym doskonalo$¢ cztowieka oznacza aktywne, od strony podmiotu, realizowa-
nie jego potencjalnosci. Nadprzyrodzona refleksja mistyczna natomiast wskazuje, ze
uzyskanie pewnej doskonatosci ludzkiej zasadza si¢ wlasnie na biernym otwarciu si¢
na Boga. Zob. M. Lasik, Rozwoj duchowy naturalnych wladz bytowych cztowieka,
w: Filozofowac w kontekscie teologii. Religia — natura — taska, red. P. Moskal, dz. cyt.,
s. 137.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 97

Wierno$¢ Bogu w sytuacjach niezawinionego cierpienia, duchowej
oschto$ci czy niezrozumienia sensu wydarzen egzystencjalnych moze
prowadzi¢ do glgbokiej przemiany serca. Ta wewnetrzna przemiana —
bedaca owocem taski, cierpliwego trwania i ufnym zawierzeniem —
moze w sposob niewymuszony otworzy¢ cztowieka na do§wiadczenie
mistycznego zjednoczenia, ktore stanowi intensywng forme¢ obecnos$ci
Boga w duszy.

M. Gogacz podkresla, ze w tym procesie nieoceniong rol¢ odgrywa
kierownictwo duchowe, ktére towarzyszgc osobie na drodze jej we-
wnetrznych zmagan, moze stanowi¢ pomoc w interpretacji trudnych
doswiadczen, rozeznawaniu stanow duchowych oraz zachowaniu row-
nowagi mi¢dzy autentycznym przezyciem a iluzjg. Kierownik duchowy
staje si¢ zatem nie tylko przewodnikiem, lecz takze swiadkiem i towa-
rzyszem w drodze ku coraz gl¢bszemu zjednoczeniu z Bogiem?’.

Dos$wiadczenie mistyczne nie ma na celu zdobycia nowej wiedzy
o Bogu, udoskonalenia praktyk religijnych ani rozwini¢cia cnot moral-
nych. Jego istota polega na wewnetrznym, niezaposredniczonym przez
zmysty i rozum, do§wiadczeniu realnej obecno$ci Boga, ktore skutkuje
intelektualng pewnoscia istnienia i zamieszkiwania Boga w cztowieku®®.
Jest to poznanie egzystencjalne, a nie pojgciowe — nie wzbogaca zasobu
wiedzy, lecz poglebia swiadomos$¢ obecnosci Osoby, z ktérag cztowiek
pozostaje w relacji. Z reguly do$wiadczenie mistyczne ma charakter
jednorazowy ijako takie nie przesadza ani o poziomie zycia duchowego,
ani o intensywnosci relacji osobowej ze Stworca. Centralnym i trwaltym
wymiarem odniesienia czlowieka do Boga pozostaje zycie religijne,
rozumiane jako codzienne trwanie w wierze, modlitwie, sakramentach
i moralnym wysitku zjednoczenia z wolg Boza™.

37 Takim wsparciem moze by¢ rowniez wspolnota religijna, do ktorej osoba nalezy.
Wspdlnota ta moze stanowi¢ pewng opoke, w ktorej pomimo naszego duchowego stanu,
jestesmy akceptowani niezaleznie od naszego pogubienia i niezrozumienia zaistnialej
sytuacji.

¥ 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, dz. cyt., s. 221-222.

¥ Nadprzyrodzone spotkanie Boga i czlowieka zapoczatkowuje Bog stajac si¢
w nas obecny, gdy przywola Go nasza ludzka, przyrodzona mito$¢ glosem tgsknoty lub
decyzja na przyjecie sakramentu chrztu. Gdy to wigc jest nie tylko wiedza i nie tylko



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 98

MILOSC JAKO PRZYCZYNA
DOSWIADCZENIA MISTYCZNEGO

Prof. M. Gogacz wysuwa teze, ze jedyng przyczyna doswiadczenia
mistycznego jest mitos¢ tesknigca — mito$¢ tak intensywna, ze moze
prowadzi¢ do glebokiego duchowego i fizycznego wyniszczenia osoby.
Bog, ktory zna granice ludzkiej natury, inicjuje wowczas mistyczne
spotkanie jako odpowiedZ na te palaca tesknote duszy, ratujac czto-
wieka przed duchowym wyniszczeniem. W takim ujeciu doswiadczenie
mistyczne jest nie tylko catkowicie darmowe, lecz takze niezalezne od
jakichkolwiek wysitkow ze strony cztowieka. Wszelka proba wywotania
go wlasng mocg okazuje si¢ nie tylko nieskuteczna, ale i teologicznie
chybiona — ukazuje bowiem brak zrozumienia, ze mistyka jest darem
taski, a nie efektem osobistych aspiracji duchowych. Tym samym do-
$wiadczenie mistyczne jawi si¢ jako wyjatkowy, bezinteresowny gest
Boga wobec cztowieka, ktorego mitos¢ osiggnela granice duchowej
wytrzymatosci i1 ktoéra — nie moggc znalez¢ spetnienia w zwyktych
formach religijnego przezycia — zostaje zaspokojona przez osobowe,
wewnetrzne spotkanie z Bogiem*.

Abstrakt

Celem niniejszego artykutu jest ukazanie relacji zachodzacej pomigdzy rozwojem
duchowym cztowieka a do§wiadczeniem mistycznym w ujeciu prof. Mieczystawa
Gogacza — przedstawiciela tomizmu konsekwentnego. Pomimo ze rozwoj duchowy
i mistyka nie sg tozsame, to nie stanowig jednak rzeczywistosci roztacznych. Prze-
ciwnie — pozostaja one w glebokim zwigzku, opartym na osobowe;j relacji migdzy
cztowiekiem a Bogiem. Rozwdj duchowy, pojmowany jako proces integralnego

nasze zaakceptowanie prawdy o istnieniu Boga, lecz gdy to jest poprzez nadprzyrodzong
mito$¢ realny, osobowy kontakt, sprawiany przez Boga w widzialnym znaku chrztu lub
w akcie kierowanej do Boga przyrodzonej mitosci, ktora doskonali udzielona nam mitos¢
nadprzyrodzona, pozwalajaca nam poprzez Chrystusa wej$¢ w kontakt z wewnetrznym
zyciem Boga. To zatem mito$¢ kontaktuje nas z Bogiem. M. Gogacz, Poszukiwanie
Boga. Wykitady z metafizyki absolutnego istnienia. Warszawa 1976, s. 147.

4 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, dz. cyt., s. 225.



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 99

dojrzewania duchowego, obejmuje trzy klasyczne etapy: oczyszczenia, o§wiecenia
i zjednoczenia. Ma on charakter stopniowy, ukierunkowany na poglebienie zycia
religijnego, rozwdj cndt oraz ugruntowanie zycia modlitewnego. Doswiadczenie
mistyczne, w ujeciu Gogacza, jawi si¢ natomiast jako jednorazowy, intensywny akt
bezposredniego uswiadomienia obecnosci Boga przez intelekt i wolg, niebedacy
jednak koniecznym zwienczeniem rozwoju duchowego. Jest ono wydarzeniem
wyjatkowym, nieprzewidywalnym i catkowicie darmowym — niezaleznym od
wysitkow ludzkiej ascezy, a bedacym odpowiedzia Boga na mitos$¢ tgsknigcg osoby
ludzkiej. W koncepcji Gogacza kluczowe znaczenie ma uporzadkowanie wladz
duchowych cztowieka: intelektu i woli. Podporzadkowanie woli intelektowi, jako
wladzy poznajacej prawdg, ma na celu uchronienie osoby przed subiektywizmem
w konstruowaniu relacji z Bogiem, co mogtoby prowadzi¢ do deformacji obrazu
Boga i blednych wnioskow egzystencjalnych. Mistyczne doswiadczenie obecnosci
Boga nie jest poznaniem dyskursywnym, lecz egzystencjalnym i pewnym — dotyczy
ono nie tyle tresci, co faktu istnienia Boga jako Osoby. Doswiadczenie mistyczne,
cho¢ niekonieczne, stanowi donioste dopetnienie drogi duchowego wzrastania,
potwierdzajace realnos¢ i ontologiczna glebig relacji miedzy cztowiekiem a Bo-
giem. Jest ono momentem wewnetrznej przemiany, w ktorej intelekt, wolny od
pojeciowych konstruktow, zostaje ogarniety swiattem Bozej obecno$ci. Tym samym
mistyka, w ujeciu Gogacza, nie stuzy wzbogaceniu wiedzy o Bogu, lecz stanowi
czyste doswiadczenie Jego bytu — rzeczywistego, absolutnego i osobowego.

Abstract

The aim of this article is to examine the relationship between human spiritual
development and mystical experience in the thought of Professor Mieczystaw Go-
gacz, a representative of consistent Thomism. Although spiritual development and
mysticism are not identical realities, they are not mutually exclusive either. On the
contrary, they are deeply interconnected in both structure and purpose, grounded in
the personal relationship between the human being and God. Spiritual development,
understood as a process of integral spiritual maturation, encompasses three clas-
sical stages: purification, illumination, and union. It is a gradual process directed
toward deepening religious life, cultivating virtues, and strengthening prayerful
practice. Mystical experience, according to Gogacz, is a singular and intense act
of directly becoming aware of God’s presence through both intellect and will.
However, it does not constitute a necessary culmination of spiritual development.
Rather, it is an exceptional, unpredictable, and entirely gratuitous event — inde-
pendent of human ascetic efforts and understood as God’s response to the human
soul’s longing love. In Gogacz’s conception, the proper ordering of the spiritual
faculties — intellect and will — plays a fundamental role. The subordination of



KAROLINA CWIK « ROZWOJ DUCHOWY CZLOWIEKA A MISTYKA... 100

the will to the intellect, as the faculty capable of recognizing truth, is intended to
protect the person from constructing a subjective and potentially erroneous image
of God. The mystical experience of God’s presence is not discursive knowledge
but existential and certain awareness — concerning not specific attributes of God,
but rather the fact of God’s existence as a personal Being. Though not essential to
spiritual development, mystical experience constitutes a significant complement
to the path of inner growth, affirming the ontological reality and depth of the
human—God relationship. It marks a moment of inner transformation in which the
intellect, freed from imaginative and conceptual constructs, is illuminated by the
light of divine presence. Thus, in Gogacz’s perspective, mysticism does not serve
to enrich conceptual knowledge about God but rather offers a pure experience of
His being — real, absolute, and personal.

Stowa kluczowe: rozwdj duchowy, mistyka, Mieczystaw Gogacz, relacja cztowieka
z Bogiem.

Keywords: spiritual development, mysticism, Mieczystaw Gogacz, the human—
God relationship.



Studia Theologica Varsaviensia
UKSW
2/2025

KarorLina Cwik
Cardinal Stefan Wyszynski University in Warsaw
ORCID 0009-0009-5308-0327

HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT
AND MYSTICISM IN MIECZYSLAW GOGACZ'’'S
PHILOSOPHY

Prof. Mieczystaw Gogacz (1926-2022), as the founder of consistent
Thomism, ranks among the most outstanding contemporary Christian
philosophers in Poland. He developed an original interpretation of the
thought of St Thomas Aquinas, emphasising the primacy of the act of
existence and the personal dimension of being. Gogacz underlined the
personal character of the human relationship with God, noting that the
spiritual life should not be founded on emotions but should focus on the
contemplation of the existence of the Absolute, understood as the real
reference of the human person to God as Pure Act of Existence.

This article presents the human path to God through spiritual
development and mysticism, which may — but does not have to —
constitute the culmination of the inner transformation leading to the
experience of God’s presence.

In the introduction to the book Modlitwa i mistyka [Prayer and
Mpysticism], Prof. Mieczystaw Gogacz writes that mysticism is a sudden,
short-lived, inward event consisting in the direct experience, by our
intellect, of God as Subsistent Existence, who allows Himself to be
experienced as the direct object of the cognitive faculty.' In the book

!' M. Gogacz, Modlitwa i mistyka. Warsaw — Struga 1987, p. 8.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 102

Elementarz metafizyki [A Primer of Metaphysics], he emphasises that
mysticism designates the higher levels of religious life — primarily
illumination and union. It becomes manifest in the dark night of love,?
in which God begins to deepen personal relations® through what is known
as passive purification.* The Professor formulated these definitions on
the basis of the writings of mystics who had undergone such experiences,
especially St John of the Cross.’

THE PERSONAL RELATIONSHIP BETWEEN THE HUMAN
PERSON AND GOD AS THE FOUNDATION OF SPIRITUALITY

To understand correctly the personal relationship with God, we must
perfect the will by subordinating it to the intellect. This is meant to
protect us from subjectively fabricating a relationship with God, which
leads to erroneous conclusions. The direct and reflectively conscious
experience of God presupposes the recognition that we are not its
autonomous source; it is the result of God’s gratuitous self-bestowal,
whose initiative transcends human merit or action.®

> The “dark night of love” refers to the experience of a crisis in love which, in the
order of being, constitutes an adaptation of the content brought by two persons into
the essence of the existential relation of love. This crisis also concerns other personal
relations, e.g. faith and hope, and often the relation between cognition and action. See:
M. Gogacz, Elementarz metafizyki. Warsaw 2008, p. 146.

* Personal relations, in the understanding of Prof. Mieczystaw Gogacz, are non-
-self-subsistent beings whose subjects and termini are manifestations of the act and
existence of persons. Three kinds of personal relations are distinguished: the personal
relation of love, grounded in the transcendental property of reality; the personal relation
of faith, grounded in the transcendental property of truth; and the personal relation of
hope, grounded in the transcendental property of goodness. Personal relations consti-
tute forms of presence and they alone bring about co-presence. For a broader treatment
of personal relations, see: M. Gogacz, Czlowiek i jego relacje. Materiaty do filozofii
czlowieka. Warsaw 1985; idem, Wprowadzenie do etyki chronienia oséb, Warsaw 1998,
idem, Elementarz metafizyki, op. cit.

* M. Gogacz, Elementarz metafizyki, op. cit., p. 156.

> See: St John of the Cross, Doctor of the Church, Dzieta, trans. O.B. Smyrak OCD,
Krakow 2012.

¢ See: I. Andrzejuk, “Filozoficzne podloze mistyki $Sw. Jana od Krzyza”, Rocznik
Tomistyczny 7 (2018), p. 236.6.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 103

Spirituality constitutes the ordered and reflective realisation of
Christian life, expressed in the regular practice of prayer and devotion,
and in the consistent submission to the norms of faith and the moral
principles that flow from the teaching of the Church.” From this it follows
that the foundation of religious life is the personal relationship between
the human person and God, for it is this relationship® that constitutes the
source and motivation of pious acts. This relationship is also manifested
in mystical experience, which may be understood as the conscious and
inwardly lived actualisation of the bond between God and the human
person.’ Spiritual life can therefore be defined as the totality of responses
given by the individual to what he or she recognises as God’s inner
call.”” These responses, in order to be deemed authentic within a given
religious tradition, must meet specific criteria consistent with its doctrine
and practice.!! In this context, spiritual development can be understood
as a deepened religious life, expressed in the sustained cultivation of
a relationship with God through participation in the sacraments, the
practice of prayer, and a life grounded in the virtues.'?

7 G. O’Collins, E.G. Farrugia, Duchowos¢. “Duchowo$¢,” in Leksykon pojec teolo-
gicznych i koscielnych z indeksem angielsko-polskim, trans. J. Ozog and B. Zak (Krakéw:
WAM, 2002), 70-71; original English edition: A Concise Dictionary of Theology.

8 When the human person, through his or her existence and transcendental properties,
comes into contact with the existence and transcendental properties of other persons,
personal relations arise. See: M. Gogacz, Czlowiek i jego relacje, op. cit., p. 17; idem,
Wstep do tomizmu, ed. A. Andrzejuk, Warsaw 2024, pp. 123-143.

® M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki. Warsaw
1985, p. 17.

19" B.J. Groeschel, Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, trans. Ewa Czerwinska
(Warsaw: Wydawnictwo Ksigzy Marianow, 1998), 15; orig. ed.: Benedict J. Groeschel,
Spiritual Passages: The Psychology of Spiritual Development (New York: Crossroad,
1984).

' For the purposes of this article, we shall address only Christian mysticism and
spirituality, whose centre is the Incarnate Word of God.

12 See: M. Tatar, Swietos¢ ontyczna i struktura ontologiczna czlowieka. Antropo-
logiczne podstawy duchowosci chrzeScijanskiej, “Warszawskie Studia Teologiczne”
XXVI/1 (2013): 177-194.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 104

Attention must also be given to the polysemy of the term spirituality,
since it may be considered on multiple levels.”® Religiosity is linked to
a traditional form of expression, practised within a community and
connected to a religious institution. Spirituality, by contrast, is rooted in
the search for universal truth that defines human existence. Spirituality
thus denotes a personal acceptance of transcendence, more frequently
referring to the experience and feelings that arise in relation to the sacred,
whereas religiosity manifests itself in codified practices."

In the context of human spiritual development, it should be
emphasised that the human person undergoes a continuous process of
becoming, which encompasses both the psychological and the spiritual
dimensions.” The transformations occurring within these spheres aim
at attaining a higher level of integral development in comparison with an
carlier stage of existence. In this sense, development may be identified
with a process of self-perfection.'® C Although one must acknowledge
that not every human action tends towards the good or an ideal”, in the
present discussion we shall limit ourselves to situations in which the

13 A. Borowska notes that duchowos$¢ (spirituality) and religijno$¢ (religiosity) are
concepts which, in today’s secularised world, signify something different from what
they denoted in times when religion played a far greater role in shaping and determi-
ning human life. Research conducted by J.M. Day shows that, today, people associate
spirituality with openness and growth, whereas religiosity is linked with organisation,
dogmatism, and the pursuit of social aims. A. Borowska, “Rozw¢j zrownowazony
a rozwoj duchowy cztowieka,” Economy and Management 2 (2012): 23.

4 M. Jarosz, Pojecie duchowosci w psychologii. in Studia z Psychologii w KUL,
vol. 16, ed. O. Gorbaniuk, B. Kostrubiec-Wojtachnio, D. Musiat, M. Wiechetka (Lublin,
2010), 13-14.

5 On the understanding of spirituality in psychology, see: D. Buksik, Psychologia
i duchowos¢. Refleksja nad wymiarem duchowym w cztowieku, in Czy rozum jest
w konflikcie z wiarqg? W X rocznice ogloszenia encykliki Fides et Ratio, ed. M. Rys,
J. Krokos (Warsaw, 2009), 149-156.

16 'W. Przybylo, Formacja osoby powotanej jako istotny proces rozwoju psychiczno-
-duchowego cztowieka, “Perspectiva. Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne,” Year
VII (2008), no. 1 (12), p. 159.

17 See: A. Wysocki, Rozwdj duchowy cztowieka w swietle poglagdéw sw. Jana od
Krzyza, “Prace Naukowe Akademii im. Jana Dlugosza w Czgstochowie. Seria: Peda-
gogika,” vol. XVII (2008), p. 76.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 105

person consciously undertakes the effort of spiritual growth, directing
his or her life towards God and striving for personal perfection.

STAGES OF HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT

To demonstrate the relationship between mysticism and human spiritual
development, it is necessary to analyse the dynamics of a person’s
religious maturation. Traditionally, this process is described in three
principal stages: the path of purgation, the path of illumination, and the
path of union. The process unfolds through successive phases known as
stages of conversion, which constitute a structure of inner transformation
whose initiative and guiding force are attributed to God’s action. Its
goal is the gradual deepening of faith and an ever fuller participation
in the divine reality through purification, enlightenment, and mystical
union with God.

The path of purgation represents the fundamental stage of spiritual
development, in which the person is gradually freed from distorted,
subjective images of God — projections arising from limited human
perception and individual conditioning.” This process presupposes the
necessity of a profound inner transformation involving the abandonment
of superficial forms of piety, sensual attachments, and mechanical ritual
practices that no longer express authentic spiritual life. Its aim is the
interior purification of the senses, imagination, memory, and of the
soul itself.

In this context, Mieczystaw Gogacz highlights the importance of
a deliberate decision to remain with God, even though this stage may
entail spiritual suffering, a sense of dryness, or even the loss of meaning
in religious practices. Directing one’s prayer towards God in such
moments constitutes an act of breaking through spiritual lukewarmness
and indifference. It is precisely the intellect, as the cognitive faculty

18 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, op. cit., p. 74.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 106

capable of discerning truth, that must guide the will and set the direction
of the spiritual journey in moments of crisis."”

The experience of one’s own imperfection and limitation leads to
a conscious desire for a deeper relationship with God. At this stage, it
becomes necessary to overcome previous interpretative frameworks
concerning God, religiosity, and personal spiritual growth. This requires
an attitude of humility, openness to the workings of grace, and an interior
disposition of availability to God’s guidance, even in experiences of
spiritual darkness, acedia, or incomprehension. It is precisely at this
stage that mature faith and deep trust in God take shape — trust that is
no longer grounded in emotional experience but in an interior decision
of fidelity.?

The path of illumination constitutes a stage of deepened spiritual
development in which faith becomes more interior, free from emotional
excitement, and attachment to God takes on the form of a stable and
conscious relationship. It is at this stage that the theological and moral
virtues become firmly established, and the action of the Holy Spirit
becomes more evident in the person’s interior life—although not
necessarily perceptible to the senses.”’ Religious initiative becomes
fully subordinated to God, who directs spiritual development in a manner
that is inscrutable yet effective.?

A characteristic element of this stage is the beginning of the passive
purification of the senses, imagination, and memory.?* This process is not
the result of human effort but constitutes the direct action of God, leading
to the so-called “dark night” — an experience of spiritual dryness, lack of
joy, loss of interior consolation, and difficulty in religious practices such

¥ See: M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materiaty do filozofii mistyki,
op. cit., p. 128.

20 B.J. Groeschel, Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, op. cit., p. 184.

2 The action of the Holy Spirit leads to His gifts. The gift of wisdom perfects love;
the gift of understanding — faith; the gift of knowledge — hope; the gift of counsel —
prudence; the gift of piety — religion; the gift of fortitude — fortitude; the gift of fear of
the Lord — temperance. M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii
mistyki, op. cit., p. 75.

22 Ibid.

3 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, dz. cyt., s. 75.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 107

as prayer, meditation, or reflection on Scripture. This experience can be
profoundly painful: it is accompanied by a sense of being abandoned by
God, interior emptiness, and at times even the conviction of rejection
or condemnation.?* Stripped of previous images of God and deprived of
earlier forms of spiritual consolation, the person feels lost and seemingly
separated from the Source.” Yet it is precisely within this painful state
that the deepest purification occurs and that the inner space necessary
for an authentic encounter with God in love is shaped.?

The “dark night of love”?” — as described by mystics such as St John
of the Cross — is not a sign of spiritual decline; on the contrary, it is an
essential stage of transition toward full union with God. God’s action,
though not perceptible to the senses, is directed toward a complete
transformation of the person, so that he or she may truly participate
in the divine life, free from illusions, misconceptions, and disordered
attachments.?

The path of union constitutes the culmination of a person’s spiritual
development and is marked by a deep, interior union with God. Although
the human being continues to experience personal imperfection and an
awareness of infidelity to God, he or she reaches the conviction that true
fulfilment and ultimate happiness are found in the Creator alone. This

24 W. Przybyto notes that the person experiencing illumination undergoes this pa-
infully, and that the greatest obstacle becomes the person himself. He becomes aware
of deeply rooted conflicts and false motivations present even at the origin of seemingly
good actions. Together with the awareness of one’s own misery, the awareness of God’s
love increases. The person experiences intensely the mysteries of Christ and, through
them, contemplates Divine goodness. Seeing oneself in truth and encountering God’s
unfathomable love causes an increase in suffering, which is compared to the pains
of purgatory. W. Przybyto, Formacja osoby powotanej jako istotny proces rozwoju
psychiczno-duchowego czlowieka, art. cit., p. 159.

2 See: St John of the Cross, Droga na Gorg Karmel, trans. B. Smyrak, Krakdéw 2001.

% See: Ibid., p. 76.

27 For a psychological perspective on the “dark night of love”, see: B.J. Groeschel,
Duchowy rozwdj. Psychologia a mistyka, op. cit., pp. 136—138.

2 M. Gogacz: Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki, op. cit.,
p. 127.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 108

stage is characterised by an attitude of total surrender, mature love, and
an unquenchable longing for God’s presence.?”

As Mieczystaw Gogacz observes, the sign of entering this stage is
complete trust in God’s will and a heroic, yet joyful, faith that endures
despite suffering and spiritual darkness. A person dwelling in union
experiences profound oneness with Christ, especially in the mysteries
of His Passion, participating spiritually in Gethsemane and in the Cross.
This is accompanied by readiness to accept suffering, apostolic activity
motivated by love and the desire to make reparation for the sins of others,
and unceasing prayer as an expression of loving adherence to God.*

Surrender to the guidance of the Holy Spirit results in interior peace,
freedom from attachment to grave sin, spiritual joy in listening to the
Word of God, and a deep need for continual prayer. The prayer of union
becomes not merely an act of the will but a state of being — it is permeated
by divine light that enlightens the intellect and by love that embraces the
will. The person dwells in a living relationship with God, fully aware
that every action has its origin and its goal in Him, who becomes the
centre of the entire spiritual life.?!

MYSTICAL UNION AS A GIFT OF GRACE

Mystical union constitutes the experience of a real, directly perceivable
presence of God within the human person—an experience that is neither
symbolic nor merely emotional, but ontologically real and cognitively
certain. The mystic does not apprehend God as an external object of
knowledge; rather, he experiences Him interiorly, through a profound

¥ Significant are the words of St John of the Cross, who, describing his interior state,
wrote: “I live, yet do not live in me, and I so hope for what I see that I die because I do
not die.” St John of the Cross, Poezje wybrane, trans. S. Baranczak, Krakow 2010, p. 43.

30 M. Gogacz, Modlitwa i mistyka, op. cit., p. 77.

31 See: M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki,
op. cit., p. 133.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 109

awareness and certainty of His existence, a certainty that embraces both
the intellect and the will.*

What is essential here is that this experience does not lead to the
acquisition of new conceptual knowledge about God. Since God is simple
and indivisible, He is present in the human person not as an aspect but as
a whole — as a Person. No new intellectual content arises, because God
is not known through concepts or images; instead, He becomes present
directly, bypassing the sensory level of cognition.** The human intellect,
capable of apprehending the first principles of being, recognises God’s
existence in a direct, non-imaginative manner: it does not know what
God is, but simply that He is. Thus, the mystic does not come to know
any particular attribute of God (such as His goodness or wisdom), but
attains a pure awareness of His presence as a personal and absolute being.
He does not see God in a distinct way, but experiences His presence as
an existential fact — immediate, absolute, and yet incomprehensible.** In
this way, the mystical experience becomes a locus of radical stripping
of the intellect from human cognitive constructs and of opening to the
pure presence of God, i.e. an experience that eludes discursive categories
yet whose reality surpasses all doubt.

The intellect, in the process of mystical union, does not act as an
autonomous knowing subject; rather, it becomes an instrument obedient
to the action of grace, which inspires, shapes, and guides it. It is precisely
divine grace that prepares the person to receive infused union with
God, i.e. a union that is not the result of intellectual effort but the fruit
of complete openness to God’s action.?

Within this context, the mystical experience appears as an existential
penetration by the Mystery of Christ — a reality surpassing all capacities

2 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, in Filozofia i mistyka. Wokot mysli Mieczystawa Gogacza,
ed. Tomasz Klimski and Ireneusz Andrzejuk (Warsaw, 2012), p. 221.

3 See: I. Andrzejuk, Antropologiczne aspekty doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, ,,Rocznik Tomistyczny” 10 (2021), p. 197.

3% M. Gogacz, Filozoficzne aspekty mistyki. Materialy do filozofii mistyki, op. cit.,
pp- 13-14.

3 S. Urbanski, Istota zjednoczenia mistycznego, in: Filozofowac w kontekscie teo-
logii. Religia — natura — taska, ed. P. Moskal, Lublin 2003, p. 57.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 110

of human language and cognition. It is an experience that encompasses
the whole person: intellect, will, emotional life, and even corporeality.
Grace does not merely “touch” isolated dimensions of the human being;
it embraces the person’s entire ontological reality, introducing him or
her into a direct relationship with God — one that cannot be reduced to
sensory experience or discursive knowledge. The mystical experience is
thus an experience of grace in its fullest sense: an unmerited, gratuitous
self-gift of God, who envelops and transforms the human person, not
by destroying human nature, but by elevating it toward participation in
the divine life.

In describing the path of spiritual development, it must be noted
that mystical experience, although it may arise as the fruit of deep
intimacy with God, does not constitute its necessary culmination nor
a guaranteed outcome.*® Spiritual growth, manifested in the passage
through successive stages of purification, illumination, and possible
union, leads to an ever-deepening desire for the presence of God, which
may — but does not necessarily — result in a mystical experience.

Spiritual development is not a one-time act but a dynamic and
continuous process encompassing the whole of human life. It is a path
of interior growth that includes both moments of grace and light, as
well as falls, sin, spiritual struggles, and experiences of reconciliation.
In this process, the human soul engages in a particular kind of struggle
between fidelity and weakness, between light and darkness, between
hope and doubt.

Fidelity to God in situations of undeserved suffering, spiritual dryness,
or an inability to grasp the meaning of existential events may lead to
a profound transformation of the heart. This inner transformation, being

36 M. Lasik points to a certain dilemma, which rests on the claim that, in the natu-
ral order, anthropological reflection indicates that the perfection of the human person
associated with religious life consists in the active realisation of one’s potentialities on
the part of the subject. Mystical reflection, by contrast, belonging to the supernatural
order, indicates that the attainment of a certain human perfection is grounded precisely
in the passive openness to God. See: M. Lasik, Rozwdj duchowy naturalnych wiadz
bytowych czlowieka, in Filozofowaé w kontekscie teologii. Religia — natura — taska,
ed. P. Moskal, op. cit., p. 137.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 111

the fruit of grace, patient perseverance, and trusting surrender, may,
in an unforced manner, open the person to the experience of mystical
union, which constitutes an intense form of God’s presence in the soul.

M. Gogacz emphasises that in this process spiritual direction plays
an invaluable role. By accompanying the person on the path of inner
struggles, it can assist in interpreting difficult experiences, discerning
spiritual states, and maintaining equilibrium between authentic
experience and illusion. The spiritual director thus becomes not only
a guide but also a witness and companion on the way toward ever deeper
union with God.”’

Mystical experience does not aim at acquiring new knowledge about
God, perfecting religious practices, or developing moral virtues. Its
essence consists in an interior, unmediated — neither by the senses nor
by reason — experience of the real presence of God, which results in
intellectual certitude of God’s existence and indwelling within the
person.®® It is existential rather than conceptual knowledge — it does
not expand the store of information but deepens the awareness of the
presence of the One with whom the person is in relationship. As a rule,
mystical experience is a singular event and, as such, does not determine
either the level of one’s spiritual life or the intensity of one’s personal
relationship with the Creator. The central and enduring dimension of
the human relationship with God remains religious life, understood as
daily perseverance in faith, prayer, the sacraments, and the moral effort
to unite oneself with the will of God.*

37 Such support may also be found in the religious community to which the person
belongs. This community can become a kind of refuge in which, despite our spiritual
condition, we are accepted regardless of our confusion or inability to understand the
situation we are experiencing.

¥ 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, op. cit., pp. 221-222.

¥ The supernatural encounter between God and the human being is initiated by
God, who becomes present within us when our natural human love calls upon Him with
the voice of longing or through the decision to receive the sacrament of baptism. Thus,
when this encounter is not merely knowledge nor merely our acceptance of the truth
of God’s existence, but becomes—through supernatural love—a real, personal contact
effected by God in the visible sign of baptism or in the act of natural love directed to-
ward God (a love that is perfected by the supernatural love granted to us, enabling us,



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 112

LOVE AS THE CAUSE OF MYSTICAL EXPERIENCE

Prof. Mieczystaw Gogacz argues that the sole cause of mystical experience
is yearning love — love so intense that it may lead to profound spiritual
and even physical exhaustion of the person. God, who knows the limits
of human nature, initiates the mystical encounter as a response to this
burning longing of the soul, rescuing the person from spiritual depletion. [
In this understanding, mystical experience is not only entirely gratuitous
but also independent of any human effort. Any attempt to induce it by
one’s own power proves not only ineffective but theologically misguided,
for it reveals a failure to understand that mysticism is a gift of grace, not
the product of personal spiritual aspiration. Thus, mystical experience
appears as a unique, gratuitous gesture of God toward a human being
whose love has reached the threshold of spiritual endurance and who,
unable to find fulfilment in ordinary forms of religious experience, is
met by an interior, personal encounter with God.*

Abstrakt

Celem niniejszego artykutu jest ukazanie relacji zachodzacej pomigdzy rozwojem
duchowym cztowieka a do§wiadczeniem mistycznym w ujegciu prof. Mieczystawa
Gogacza — przedstawiciela tomizmu konsekwentnego. Pomimo ze rozwoj duchowy
imistyka nie sg tozsame, to nie stanowia jednak rzeczywistos$ci roztacznych. Prze-
ciwnie — pozostaja one w glebokim zwigzku, opartym na osobowej relacji miedzy
czlowiekiem a Bogiem. Rozwdj duchowy, pojmowany jako proces integralnego
dojrzewania duchowego, obejmuje trzy klasyczne etapy: oczyszczenia, oswiecenia
i zjednoczenia. Ma on charakter stopniowy, ukierunkowany na poglebienie zycia
religijnego, rozwdj cndt oraz ugruntowanie zycia modlitewnego. Doswiadczenie
mistyczne, w ujgciu Gogacza, jawi si¢ natomiast jako jednorazowy, intensywny akt
bezposredniego uswiadomienia obecnosci Boga przez intelekt i wolg, niebedacy
jednak koniecznym zwienczeniem rozwoju duchowego. Jest ono wydarzeniem

through Christ, to enter into contact with the inner life of God). It is therefore love that
brings us into contact with God. M. Gogacz, Poszukiwanie Boga. Wykiady z metafizyki
absolutnego istnienia. Warsaw 1976, p. 147.

4 1. Andrzejuk, Filozoficzna interpretacja doswiadczenia mistycznego w ujeciu
Mieczystawa Gogacza, op. cit., p. 225.



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 113

wyjatkowym, nieprzewidywalnym i catkowicie darmowym — niezaleznym od
wysitkow ludzkiej ascezy, a bedacym odpowiedzia Boga na mitos$¢ tgsknigcg osoby
ludzkiej. W koncepcji Gogacza kluczowe znaczenie ma uporzadkowanie wladz
duchowych cztowieka: intelektu i woli. Podporzadkowanie woli intelektowi, jako
wladzy poznajacej prawdg, ma na celu uchronienie osoby przed subiektywizmem
w konstruowaniu relacji z Bogiem, co mogtoby prowadzi¢ do deformacji obrazu
Boga i blednych wnioskow egzystencjalnych. Mistyczne doswiadczenie obecnosci
Boga nie jest poznaniem dyskursywnym, lecz egzystencjalnym i pewnym — dotyczy
ono nie tyle tresci, co faktu istnienia Boga jako Osoby. Doswiadczenie mistyczne,
cho¢ niekonieczne, stanowi donioste dopetnienie drogi duchowego wzrastania,
potwierdzajace realnos¢ i ontologiczna glebig relacji miedzy cztowiekiem a Bo-
giem. Jest ono momentem wewnetrznej przemiany, w ktorej intelekt, wolny od
pojeciowych konstruktow, zostaje ogarniety swiattem Bozej obecnosci. Tym samym
mistyka, w ujeciu Gogacza, nie stuzy wzbogaceniu wiedzy o Bogu, lecz stanowi
czyste doswiadczenie Jego bytu — rzeczywistego, absolutnego i osobowego.

Abstract

The aim of this article is to examine the relationship between human spiritual
development and mystical experience in the thought of Professor Mieczystaw Go-
gacz, a representative of consistent Thomism. Although spiritual development and
mysticism are not identical realities, they are not mutually exclusive either. On the
contrary, they are deeply interconnected in both structure and purpose, grounded in
the personal relationship between the human being and God. Spiritual development,
understood as a process of integral spiritual maturation, encompasses three clas-
sical stages: purification, illumination, and union. It is a gradual process directed
toward deepening religious life, cultivating virtues, and strengthening prayerful
practice. Mystical experience, according to Gogacz, is a singular and intense act
of directly becoming aware of God’s presence through both intellect and will.
However, it does not constitute a necessary culmination of spiritual development.
Rather, it is an exceptional, unpredictable, and entirely gratuitous event — inde-
pendent of human ascetic efforts and understood as God’s response to the human
soul’s longing love. In Gogacz’s conception, the proper ordering of the spiritual
faculties — intellect and will — plays a fundamental role. The subordination of
the will to the intellect, as the faculty capable of recognizing truth, is intended to
protect the person from constructing a subjective and potentially erroneous image
of God. The mystical experience of God’s presence is not discursive knowledge
but existential and certain awareness — concerning not specific attributes of God,
but rather the fact of God’s existence as a personal Being. Though not essential to
spiritual development, mystical experience constitutes a significant complement



KAROLINA CWIK « HUMAN SPIRITUAL DEVELOPMENT... 114

to the path of inner growth, affirming the ontological reality and depth of the
human—God relationship. It marks a moment of inner transformation in which the
intellect, freed from imaginative and conceptual constructs, is illuminated by the
light of divine presence. Thus, in Gogacz’s perspective, mysticism does not serve
to enrich conceptual knowledge about God but rather offers a pure experience of
His being — real, absolute, and personal.

Stowa kluczowe: rozwdj duchowy, mistyka, Mieczystaw Gogacz, relacja cztowieka
z Bogiem.

Keywords: spiritual development, mysticism, Mieczystaw Gogacz, the human—
God relationship.





