
Elżbieta Loska

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

REGULACJE ZGROMADZEŃ LUDOWYCH W SPRAWACH 
SAKRALNYCH W REPUBLIKAŃSKIM RZYMIE

Celem artykułu jest przedstawienie niektórych regulacji prawnych do-
tyczących kwestii sakralnych w Rzymie republikańskim. Warto się 
zastanowić, jakie dokładnie zagadnienia były regulowane przez zgro-
madzenia ludowe, w jakich okolicznościach, kto był wnioskodawcą 
i jak były podejmowane decyzje. Kwestie sakralne na pierwszy rzut 
oka stanowić powinny domenę ius divinum, czy też fas, a nie prawa 
ludzkiego. Rzymianie widzieli jednak potrzebę wprowadzenia ich także 
w porządek ius humanum. Można założyć, że chodzi o te zagadnienia, 
w których występował „czynnik ludzki” – to ludzie przecież czcili bo-
gów, ale i występowali przeciw ich nakazom. W obu tych przypadkach 
trzeba było zatem wprowadzić zasady dla ludzi prawem przez nich 
samych tworzonym.

Na początku należy ustalić, jakie zagadnienia objęte są nazwą „kwe-
stie sakralne”. Nie jest to bowiem pojęcie dookreślone. Wydaje się, że 
należy do nich zaliczyć sprawy szeroko związane w republikańskim 
Rzymie ze sferą bóstw czy też sacrum – zarówno te dotyczące oddawania 
czci bóstwom, jak i obserwowania zsyłanych przez nie znaków, a także 
zachowywania pax deorum1. Utrzymanie pax deorum mogło wyni-
kać zarówno z działań ludzkich, takich jak składanie ofiar, obserwacja 

1	 Por. Oxford Latin Dictionary, Oxford 1968, s.v. sacrum 3 i 4; J. Sondel, Słownik 
łacińsko-polski dla prawników i historyków, Kraków 2009, s.v. sacer 1.

A R T Y K U Ł Y

Zeszyty Prawnicze
25.4 / 2025, s. 7-28

DOI 10.21697/zp.2025.25.4.01



8	 Elżbieta Loska [2]

i stosowanie się do znaków zsyłanych przez bóstwa, jak i z karania osób 
naruszających sferę sacrum. 

Orator Kwintylian w swoim dziele Institutio oratoria2 wyróżnił trzy 
rodzaje prawa: sakralne, publiczne i prywatne. Nieco odmiennie na 
to zagadnienie zapatrywał się jurysta Ulpian, w którego zachowanym 
w Digestach tekście to, co dotyczy spraw kultu oraz kapłanów, należało 
do prawa publicznego3.

Wśród współczesnych badaczy Marek Kuryłowicz wskazuje prawo 
sakralne jako najstarszą warstwę prawa i podkreślając silny w królestwie 
i wczesnej republice związek prawa z religią, nazywa je także prawem 
pontyfikalnym, gdyż leży w sferze działania kapłanów4.

Wiele regulacji prawa sakralnego wynikało na pewno z prawa zwy-
czajowego, można jednak odnaleźć w tekstach źródłowych także ślady 
działania urzędników i zgromadzeń ludowych w tym zakresie. Artykuł 
skupia się na działalności zgromadzeń ludowych, stąd brak odniesień 
do sprawy zakazania kultu Bacchusa, regulowanej w SC de Bacchana-
libus. Oprócz tego najbardziej znane i wielokrotnie opisywane ustawy 
zostaną omówione w stopniu podstawowym, więcej miejsca poświęcone 
zostanie tym, które do tej pory nie cieszyły się dużym zainteresowaniem 
badaczy. Nie jest też celem artykułu dokładna analiza zawartości ustaw, 
ale przedstawienie i pewnego rodzaju klasyfikacja problematyki, jakich 
one dotyczyły.

Zachowała się definicja źródłowa regulacji niewątpliwie z prawem 
sakralnym związanych:

Fest., s.v. Sacratae leges L.423: Sacratae leges dicebantur, quibus sanc-
tum erat, ut, si quis adversum eas fecisset, sacer alicui deorum esset 
cum familia pecuniaque.

2	 Quint. 2,4,34: nam et genera sunt tria sacri, publici, privati iuris.
3	 Por. D. 1,1,1,2 (Ulp. 1. inst.): publicum ius in sacris, in sacerdotibus, in magistratibus 

constitit. Por. H. Insadowski, ‘Res sacrae’ w prawie rzymskiem. Studjum z sakralnego 
prawa rzymskiego, Lublin 1931, s. 9 i n. 

4	 M. Kuryłowicz, Rzymskie prawo oraz zwyczaje grobowe i pogrzebowe, Lublin 
2020, s. 83. Ta definicja jest precyzyjna, jednak wydaje się nieco zbyt wąska – kwestie 
związane z kultem i obserwacją znaków należały także do obowiązków urzędników.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 9[3]

Jest to definicja późna, nie pochodzi też od prawnika, lecz od gra-
matyka. Nie jest więc z jurydycznego punktu widzenia definicją ścisłą, 
ale nie można jej pominąć. Według Festusa leges sacratae są to ustawy, 
w których zapewniono, że jeśli ktoś coś uczyni wbrew nim, zostanie 
poświęcony jednemu z bogów, razem ze swoim majątkiem. Wbrew 
Festusowi jednak w swoich rozważaniach pomijam kwestię sacrosan-
ctitas i regulacji z nią związanych5. Pozostałe akty prawne przedstawię 
w porządku chronologicznym, z drobnymi wyjątkami dla zachowa-
nia jasności wywodu, a na końcu artykułu spróbuję pogrupować je 
tematycznie. 

W okresie Republiki pierwszym istotnym aktem, który poruszał 
kwestie sakralne, była niewątpliwie Ustawa XII Tablic z lat 451-450 p.n.e.6 

5	 Po pierwsze, oprócz Ustawy XII Tablic żadna ze znanych uchwał zgromadzeń 
ludowych nie porusza kwestii sacrosanctitas ani jej naruszeń. Po drugie, zostały już 
one bardzo dokładnie omówione, m.in. w monumentalnym dziele Roberto Fioriego – 
R. Fiori, ‘Homo sacer’. Dinamica politico-costituzionale di una sanzione giuridico-
-religiosa, Napoli 1997, passim. W nauce polskiej o sacertas pisał Jan Zabłocki (‘Sacrorum 
detestatio’ w prawie rzymskim, «Prawo Kanoniczne» 29.1-2/1986, s. 278 i n. [265-282]; 
Appunti sulla ‘sacrorum detestatio’, «Bullettino dell’Istituto di Diritto Romano»  
92-93/1989-1990 [wyd. 1993], s. 523-541). Po trzecie, nie dotyczą one zagadnień, które 
kojarzą się wprost ze sferą sacrum, ale urzędników i naruszenia ich nietykalności lub 
naruszenia fides w stosunkach patron – klient oraz kar za owo naruszenie. Uznanie 
kogoś za sacer i wykluczenie go ze społeczności pozwalało zachować pax deorum, 
jednak jest to kwestia, której dokładne omówienie wychodziłoby poza założenia 
artykułu przedstawiającego regulacje zgromadzeń ludowych w sprawach sakralnych. 

6	 G. Rotondi, Leges publicae populi Romani, Milano 1912, s. 201; G. Longo, 
s.v. Lex Duodecim Tabularum, «NNDI» 9/1963, s. 806 i n. Ustawa XII Tablic spisana 
została przez decemwirów, jest to zatem lex data. Decemwirowie zostali jednak 
wybrani przez zgromadzenie ludowe i dlatego ustawa znalazła się w tym zestawie-
niu – jest bowiem pośrednio wynikiem działalności zgromadzeń. Ogólnie o Ustawie: 
M. Humbert, M. Crawford, A.D.E. Lewis, XII Tabulae, [w:] The Roman Statutes, 
red. M. Crawford, London 1996, s. 555 i n.; J. Harries, Roman Law Codes and the 
Roman Legal Tradition, [w:] Beyond Dogmatics: Law and Society in the Roman World, 
red. J.W. Cairns, P.J. Du Plessis, Edinburgh 2007, s. 85-104. Szczegółowo o kwestiach 
sakralnych M. Humbert, La codifcazione decemvirale tentativo d’interpretazione, 
[w:] Le Dodici Tavole. Dai Decemviri agli Umanisti, red. M. Humbert, Pavia 2005, s. 20 
i n. W literaturze polskiej ostatnio M. Zabłocka, Ius sacrum w rekonstrukcjach ustawy 
XII Tablic, «Studia Prawnicze KUL» 3/2024, s. 163-184 i literatura tam wskazana.



10	 Elżbieta Loska [4]

Regulacjom sakralnym poświęcona jest przede wszystkim tablica X: 
1. Hominem mortuum in urbe ne sepelito neve urito.
2. ... hoc plus ne facito: rogum ascea ne polito.
4. Mulieres genas ne radunto neve lessum funeris ergo habento.
5a. Homine mortuo ne ossa legito, quo post funus faciat.
7. Qui coronam parit ipse pecuniave eius honoris virtutisve ergodui-

tur ei ...
8. Neve aurum addito. At cui auro dentes iuncti escunt. Ast in cum 

illo sepeliet uretve, se fraude esto. 
Oprócz tych fragmentów, uznawanych przez rekonstruktorów Ustawy 

za znajdujące się na tablicach oryginalnie w tym brzmieniu7, zacho-
wały się jeszcze wzmianki o Ustawie w tekstach nieprawniczych, głównie 
u Cycerona8. Wszystkie te zasady związane są z prawem pogrzebowym. 
Stanowią, gdzie należy dokonywać pochówków i w jakich miejscach 
umieszczać grobowce, jak obchodzić się ze zwłokami, jak zachowy-
wać się w trakcie trwania żałoby9.

Jedna z leges Liciniae Sextiae10 z 367 r. p.n.e. powiększała do 10 człon-
ków kolegium duumvirów utworzone przez Tarkwiniusza Pysznego do 
interpretacji ksiąg sybillińskich11, które odtąd znane było pod nazwą 

7	 Por. FIRA I; M. Humbert, M. Crawford, A.D.E. Lewis, op. cit., s. 582; zob. 
też M. i J. Zabłoccy, Ustawa XII Tablic. Tekst – tłumaczenie – objaśnienia, Warszawa 
2013, s. 68 i n.

8	 Tab. X,3: Cic., leg. 2,59; tab. X,5,b: Cic., leg. 2,60; tab. X, 6a: Cic., leg. 2,60; tab. X, 
6b: Fest. 151L; tab. X, 9-10: Cic., leg. 2,61. O prawie pogrzebowym w Ustawie XII Tablic 
u Cycerona – M. Kuryłowicz, op. cit., s. 83 i n.

9	 Szerszy zakres ius sacrum w Ustawie XII Tablic, z którym należy się zgodzić, 
podaje M. Zabłocka, op. cit., s. 180 i n. Autorka wymienia m.in. przepisy mówiące 
o powieszeniu na ofiarę bogini plonów Cererze osoby, która wypasała lub wycinała 
w nocy cudze plony; o wyklęciu patrona, który oszukał klienta; o składaniu baranka 
w ofierze; o zakazie poświęcania bogom rzeczy, o które toczy się spór.

10	 G. Rotondi, op. cit., s. 220.
11	 Liv. 5,13,6.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 11[5]

decemviri sacris faciundis12. Pozwoliła także na kooptację plebejuszy 
w skład kolegium13. 

U Cycerona14 znaleźć można informację o tym, że Dolabella został 
piętnastym członkiem kolegium, co sugerowałoby powiększenie w pew-
nym momencie jego liczebności.

Jedną z najistotniejszych regulacji jest lex Ogulnia de auguribus et 
pontificibus15 z 300 r. p.n.e., która dopuściła plebejuszy do najważniej-
szych kolegiów kapłańskich: 

Liv. 10,6,4-5: certamen iniectum inter primores civitatis, patricios 
plebeiosque, ab tribunis plebis Q. et Cn. Ogulniis (...) Rogationem 
ergo promulgarunt ut, cum quattuor augures, quattuor pontifices 
ea tempestate essent placeretque augeri sacerdotum numerum, 
quattuor pontifices, quinque augures, de plebe omnes, adlegerentur.

Opisując działalność trybunów plebejskich, Quintusa i Gneiusa Ogul-
niusa16 (i oceniając ją jako wzniecającą niepokoje), Liwiusz podał treść 
wniesionej przez nich rogatio, która została uchwalona: liczba kapłanów 

12	 O tym kolegium: A. Gillmeister, Strażnicy ksiąg sybillińskich. ‘Collegium Viri 
sacris faciundis’ w rzymskiej religii publicznej, Zielona Góra 2009, szczególnie s. 114 i n.; 
Idem, The Role of the ‘Viri Sacris Faciundis’ College in Roman Public Religion, [w:] So-
ciety and Religions. Studies in Greek and Roman History, II, red. D. Musiał, Toruń 
2007, s. 57-74; Idem, The Guardians of the Sibylline Books – The Viri Sacris Faciundis 
College in Roman Religion, Lugano 2019. O plebiscycie: S. Satterfield, The ‘Viri Sacris 
Faciundis’ and the Consulship, «The Classical World» 107.2/2014, s. 218 i n.

13	 Liv. 6,42,2: Refecti decumum iidem tribuni. Sextius et Licinius, de decemviris 
sacrorum ex parte de plebe creandis legem pertulere. Por. R.N. O’Brien, F.J. Vervaet, 
Priests and Senators: The ‘Decemuiri Sacris Faciundis’ in the Middle Republic (367- 
-104 BCE), «Revue des études anciennes» 122/2020, s. 87.

14	 Cic., fam. 8,4,1: P. Dolabellam XV. virum factum. W tekście nie ma mowy o ko-
legium kapłańskim, ale można domniemywać z dużą dozą prawdopodobieństwa, że 
o to chodzi; nie jest znane inne kolegium 15 członków. O 15 kapłanach sacris faciundis 
pisał też Gellius – Gell. 1,12,6.

15	 G. Rotondi, op. cit., s. 236; F. Wieacker, Römische Rechtsgeschichte, I, Mün-
chen 1988, s. 527. O przekazie Liwiusza: J-K. Hölkeskamp, Das ‘plebiscitum Ogulnium 
de sacerdotibus’: Überlegungen zu Authentizität und Interpretation der livianischen 
Überlieferung, «Rheinisches Museum für Philologie» 131.1/1988, s. 51 i n.

16	 T.R.S. Broughton, The Magistrates of the Roman Republic, I, New York 1951 
(dalej: MRR I), s. 172.



12	 Elżbieta Loska [6]

w kolegiach miała zostać podniesiona o czterech pontyfików i pięciu 
augurów, a wszyscy oni mieli pochodzić z plebsu. W trakcie pierwszego 
głosowania do wniosku zgłoszone zostało weto, ale następnego dnia 
został przyjęty17.

Dopiero wtedy zatem stało się możliwe, aby augurem został plebejusz. 
Skoro plebejusz mógł zostać augurem, niewątpliwie mógł przeprowadzać 
auspicja w sprawach państwowych (auspicia publica), a także interpreto-
wać je na prośbę urzędnika lub osoby prywatnej. Jedna z uchwalonych 
kilka lat wcześniej leges Liciniae Sextiae18 otworzyła przed plebejuszami 
dostęp do urzędu konsula, co również pozwalało plebejuszowi przepro-
wadzać auspicja, a wręcz go do tego obligowało – argument ten został 
podniesiony w trakcie dyskusji nad projektem19. Pomimo tego, że pa-
trycjusze uzurpują sobie prawo do imperium i auspicjów, powinno ono 
przysługiwać na równi im i plebejuszom. Skoro bowiem plebejusze mogli 
sprawować urząd konsula, powinni móc zasiadać w kapłańskim kole-
gium augurów. Nie bez znaczenia zapewne był też fakt, że powiększone 
w 367 r. p.n.e. kapłańskie kolegium viri sacris faciundis przewidywało 
połowę miejsc dla plebejuszy20.

W 217 r. p.n.e., po klęsce wojsk Gaiusa Flaminiusa nad jeziorem 
Trazymeńskim, zwierzchnik kolegium pontyfików, Lucius Cornelius 
Lentulus nakazał zwołanie ludu, bowiem tylko zgromadzenia mogły 
nakazać ślubowanie ceremonii Ver Sacrum, którą uznał za najpilniej-
sze działanie, które trzeba podjąć w celu zapewnienia bezpieczeństwa 
Rzymowi. Wniosek przed ludem prawdopodobnie miał postawić pretor 
Marcus Aemilius, który z polecenia Senatu zwrócił się do kolegium 
pontyfików i miał się zająć także realizacją ich pozostałych zaleceń 
(organizacja igrzysk ku czci Jowisza czy lectisternium ku czci bóstw).

17	 Liv. 10,9,1-2.
18	 G. Rotondi, op. cit., s. 218.
19	 Liv. 10,8,9: Semper ista audita sunt eadem, penes vos auspicia esse, vos solos 

gentem habere, vos solos iustum imperium et auspicium domi militiaeque; aeque adhuc 
prosperum plebeium et patricium fuit porroque erit.

20	 Liv. 6,42,2-3: Refecti decumum iidem tribuni, Sextius et Licinius, de decemviris 
sacrorum ex parte de plebe creandis legem pertulere. Creat quinque patrum, quinque 
plebis; graduque eo iam via facta ad consulatum videbatur.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 13[7]

Jak podaje Liwiusz, przed lud wniesiona została rogatio21 w następu-
jącym brzmieniu:

Liv. 22,10,2-6: „Velitis iubeatisne haec sic fieri? si res publica populi 
Romani Quiritium ad quinquennium proximum, sicut velim 
<vov>eamque, salva servata erit hisce duellis, quod duellum populo 
Romano cum Carthaginiensi est quaeque duella cum Gallis sunt 
qui cis Alpes sunt, tum donum duit populus Romanus Quiritium 
quod ver attulerit ex suillo ovillo caprino bovillo grege quaeque 
profana erunt Iovi fieri, ex qua die senatus populusque iusserit. 
qui faciet, quando volet quaque lege volet facito; quo modo faxit 
probe factum esto. si id moritur quod fieri oportebit, profanum esto, 
neque scelus esto. si quis rumpet occidetue insciens, ne fraus esto. 
si quis clepsit, ne populo scelus esto neve cui cleptum erit. si atro 
die faxit insciens, probe factum esto. si nocte sive luce, si servus 
sive liber faxit, probe factum esto. si antidea senatus populusque 
iusserit fieri ac faxitur, eo populus solutus liber esto”22.

Jest to fragment niezwykle ciekawy, ponieważ niewiele rogationes 
zachowało się w całości. Oczywiście nie ma gwarancji, że historyk 

21	 G. Rotondi, op. cit., s. 250 i n. O tekście rogatio z  lingwistycznego punktu 
widzenia: J.H. Clark, Roman Optimism Before Cannae: The Vow of the ‘Ver Sacrum’ 
(Livy 22.10), «Mnemosyne» 67.3/2014, s. 408 i n.

22	 „Czy chcecie i każecie to tak zrobić, żeby, jeżeli rzeczpospolita narodu [lepiej: 
ludu] rzymskiego Kwirytów przez najbliższych pięć lat, tak jak pragnę jej ocalenia, 
zostanie zachowana w tych wojnach, i w tej, którą prowadzi z narodem kartagińskim 
[z Kartagińczykami], i w tych, które z Przedalpejskimi Gallami, naród [lud] rzymski 
Kwirytów złożył wtedy dar taki, by dla Jowisza przeznaczyć, co wiosna wyda z trzód 
świń, owiec, kóz i krów, a co nie będzie poświęcone innemu bóstwu, od dnia uchwały 
senatu i ludu? Kto zaś będzie czynił tę ofiarę, niech czyni, kiedy będzie chciał i na ja-
kich warunkach będzie chciał. Jakimkolwiek sposobem uczyni, niech będzie uznane 
za uczynione dobrze. Jeżeli umrze to, co miało być ofiarowane, niech będzie uznane 
za niepoświęcone i niech to nie będzie przewinieniem [występkiem]. Jeśli ktoś zrani 
lub zabije niechcący, niech to nie będzie uchybieniem [niegodziwością]. Jeśli ktoś 
ukradnie, niech to nie będzie poczytane za winę [występek] narodu [ludu] lub tego, 
komu skradziono. Nocą czy za dnia, niewolnik czy wolny uczyni tę ofiarę – niech 
będzie uważana za dokonaną ważnie. Jeżeli ofiary dokona się wcześniej, niż senat i lud 
każą ofiarować, od tego naród [lud] niech będzie wolny i czysty”. Tłum. M. Brożek, 
z modyfikacjami autorki.



14	 Elżbieta Loska [8]

przytoczył tekst wniosku dokładnie, natomiast można zakładać, że znał 
on specyfikę treści takich wniosków, dlatego jest ona prawdopodobna. 
Wniosek przewidywał złożenie w ofierze Jowiszowi wszystkich świń, 
owiec, kóz i krów, które urodzą się w danym roku – tych, które były 
profanum, czyli nieprzeznaczone na ofiarę dla innych bóstw, jeśli pań-
stwo rzymskie przez pięć lat będzie nietknięte/ocalone w wojnach, które 
toczy. Ofiarę mógł złożyć ktokolwiek i w jakikolwiek sposób, powinno 
to jednak być zrobione nie wcześniej, niż nakażą to senat i lud rzymski. 
Wniosek zawierał także swoiste zabezpieczenia przeciw uchybieniom – 
jeśli przed złożeniem w ofierze zwierzę umarłoby, zostało nieumyślnie 
zranione lub zabite czy też skradzione, nie powinno być to traktowane 
jako scelus ani fraus ludu rzymskiego.

W roku 208 p.n.e. pretor miejski Publius Licinius Varus23 wniósł 
projekt ustawy, która ustanawiała ludi Apollinares igrzyskami stałymi: 
lex Licinia de ludis Apollinaribus24. Liwiusz przekazał, że pretorowi naka-
zano to uczynić, czyli faktyczną inicjatywę wydaje się przejawiać Senat. 
Igrzyska te odbywały się także wcześniej, ale każdy pretor ślubował 
urządzenie ich podczas swojej kadencji, nie było też na nie ustalonego 
dnia. Varus ślubował ich rozpoczęcie 5 lipca i od tej pory igrzyska te 
odbywały się w stałym terminie25. 

W 196 r. p.n.e. z inicjatywy trybuna plebejskiego Caiusa Liciniusa 
Lucullusa26 uchwalony został plebiscyt lex Licinia de triumviris epulo-
nibus creandis27.

Liv 33,42,1: Romae eo primum anno triumviri epulones facti C. Lici-
nius Lucullus tribunus plebis, qui legem de creandis his tulerat, et 

23	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 291.
24	 Liv. 27,23,7: P. Licinius Varus praetor urbanus legem ferre ad populum iussus 

ut ii ludi [scil. Apollinares] in perpetuum in statam diem voverentur. ipse primus ita 
vovit fecitque ante diem tertium nonas Quinctiles; is dies deinde sollemnis servatus. 
G. Rotondi, op. cit., s. 260.

25	 D. Słapek, Sport i widowiska w świecie antycznym, Kraków-Warszawa 2010, 
s. 400.

26	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 336.
27	 G. Rotondi, op. cit., s. 267.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 15[9]

P. Manlius et P. Porcius Laeca; iis triumviris item ut pontificibus 
lege datum est togae praetextae habendae ius.

Powoływał on nowe kolegium kapłańskie. Triumviri (potem, po roz-
szerzeniu składu kolegium, septemviri) epulones mieli zajmować się 
organizacją podczas ludi – uczty na cześć Jowisza (Epulum Iovis28), 
a później także innych bóstw. Początkowo obowiązek ten należał do 
pontyfików29. Pierwszymi członkami kolegium zostali: wnioskodawca 
plebiscytu, Publius Manlius i Publius Porcius Laeca. Lex nadała im 
prawo do zakładania toga praetexta, tak jak pontyfikom30.

Lex Acilia de intercalando, uchwalona w 191 r. p.n.e.31 na wniosek 
konsula Maniusa Aciliusa Glabriona32, nadawała, a właściwie raczej 
potwierdzała uprawnienie pontyfików do wyznaczania dies fasti – dni, 
w których mogły się odbywać zgromadzenia ludowe i głosowanie na 
nich, a także kiedy senat mógł się zbierać i wydawać wiążące decyzje 
i urzędnicy mogli podejmować czynności należące do ich kompetencji.

W 145 r. p.n.e. trybun plebejski Gaius Licinius Crassus33 wniósł roga-
tio34 mającą wprowadzić wybór kapłanów przez zgromadzenia ludowe 
i tym samym zniesienie dotychczasowej procedury cooptatio. Rogatio 
nie została uchwalona.

Cic., amicit. 96: Atque, ut ad me redeam, meministis Q. Maximo 
fratre Scipionis et L. Mancino consulibus, quam popularis lex de 

28	 Liv. 31,4,7: et Iovis epulum fuit ludorum causa.
29	 Cic., de orat., 3,73: pontifices veteres propter sacrificiorum multitudinem tres 

viros epulones esse voluerunt, cum essent ipsi a Numa ut etiam illud ludorum epulare 
sacrificium facerent instituti.

30	 Na temat tego kolegium ostatnio A. Gillmeister, Kolegium ‘septemviri epulones’ 
w historii i badaniach. Uwagi wstępne, «Roczniki Humanistyczne» 73.3/2025, s. 25-37; 
J. Marciniszyn, ‘Album sacerdotum’. The Prosopography of ‘septemviri epulones’ college, 
Lugano 2025, passim.

31	 G. Rotondi, op. cit., s. 273.
32	 Na temat tej ustawy zob. W. Kosior, Reformy rzymskiego kalendarza – uwagi do 

badań nad prawem rzymskim, «Opolskie Studia Administracyjno-Prawne» 17.3/2019, 
s. 58 i n. O wątpliwościach co do inicjatywy ustawodawczej – K. Sandberg, Magistrates 
and Assemblies. A Study of Legislative Practice in Republican Rome, Rome 2001, s. 60.

33	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 470.
34	 Rogatio Licinia de sacerdotiis – G. Rotondi, op. cit., s. 295.



16	 Elżbieta Loska [10]

sacerdotiis C. Licini Crassi videbatur; cooptatio enim collegiorum 
ad populi beneficium transferebatur. (Atque is primus instituit 
in forum versus agere cum populo.) Tamen illius vendibilem ora-
tionem religio deorum immortalium nobis defendentibus facile 
vincebat.

Cycero przypomniał, że za konsulatu Luciusa Hostiliusa Mancinusa 
i Quintusa Fabiusa Maximusa Aemilianusa35 dużą popularnością cie-
szył się wniosek Gaiusa Liciniusa Crassusa dotyczący kapłanów – prawo 
do kooptacji, do tej pory przysługujące kolegium, miało stać się przywi-
lejem ludu. Jednak, jak chwalił się orator, jego mowa przesądziła o tym, 
że szacunek do nieśmiertelnych bogów przeważył nad mową trybuna. 
Oprócz Cycerona w sprawie wniosku przemawiał także Laelius – praw-
dopodobnie także przeciw wnioskowi36, jako że orator zachwycał się 
jego mową.

Nie była to pierwsza tego typu próba. Najwcześniej w gestię zgro-
madzeń ludowych, a konkretniej 17 losowo wybranych tribus, prze-
szedł wybór zwierzchnika kolegium pontyfików. Najprawdopodobniej 
stało się to przed 254 r. p.n.e., kiedy to został wybrany pierwszy plebejski 
pontifex maximus, Tiberius Coruncanius37. Na pewno taki wybór został 
przeprowadzony w 212 r. p.n.e.:

Liv. 25,5,2: comitia inde pontifici maximo creando sunt habita;  
ea comitia novus pontifex M. Cornelius Cethegus habuit.

Komicja pod przewodnictwem Marka Corneliusa Cethegusa wybrały 
wówczas zwierzchnika kolegium pontyfików. Został nim Publius Cor-
nelius Crassus Dives38.

W roku 122 p.n.e. dwóch trybunów plebejskich, Manius Acilius Gla-
brio i Gaius Rubrius Poblilius39, wniosło projekt plebiscytu nazwanego 

35	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 469.
36	 Cycero pisał tylko o oratio Laelia de sacerdotiis – Cic., Brut. 83. H. Meyer, 

Oratorum Romanorum fragmenta, p. 97.
37	 Liv., Per. 18; T.R.S. Broughton, MRR I, s. 210.
38	 Liv. 25,5,2-4; T.R.S. Broughton, MRR I, s. 271.
39	 Ibidem, s. 517. Giovanni Rotondi (G. Rotondi, op. cit., s. 315) podał tu nazwisko 

Manius Acilius Balbus.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 17[11]

później lex Acilia Rubria de cultu Iovis Capitolini40. O samym plebiscycie 
nie wiadomo niemal nic, zachowała się jedynie wzmianka o nim w SC 
de Astypalaeensibus41. Dotyczył dopuszczenia peregrynów w nim wy-
mienionych do sprawowania kultu Jowisza Kapitolińskiego. 

Z roku 114 p.n.e. pochodzi plebiscyt trybuna Sextusa Peducaeusa42 – 
lex Peducaea de incestu virginum Vestalium43. Trybun uznał, że należy 
wznowić postępowanie przeciwko trzem westalkom, Aemilii, Marcii 
i Licinii44. Były one oskarżone o incest, a ich sprawę rozpatrywało ko-
legium pontyfików, przewodniczył pontifex maximus Lucius Caecilius 
Metellus Delmaticus. Aemilia została skazana 16 grudnia45, pozostałe 
westalki uniewinniono. Na mocy plebiscytu przewodniczącym qua-
estio extraordinaria został Lucius Cassius Longinus. Ponowny proces 
odbył się w 113 r. p.n.e. Jednym z oskarżonych kochanków był orator 
Marek Antoniusz, jednak został uniewinniony46. Licynii bronił orator 

40	 G. Rotondi, op. cit., s. 315 i n.; G.W. Botsford, The Roman Assemblies from 
their Origin to the End of the Republic, New York 1909, s. 384 przyp. 4; H. Gärtner, 
s.v. lex Acilia Rubria, Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, 
Band R/1980, s. 154; M. Elster, Die Gesetze der späten römischen Republik. Von den 
Gracchen bis Sulla (133-80 v.Chr.), Göttingen 2020, s. 141 i n. 

41	 Corp. inscr. graec., 2485,1,10. O lex Rubria: E.G. Hardy, The Table of Veleia or the 
Lex Rubria, «The English Historical Review» 31.123/1916, s. 371 [353-379]. O SC krótko 
R. Fiori, ‘Fides’ i  ‘bona fides’. Hierarchia społeczna i kategorie prawne, [w:]  ‘Noctes 
Iurisprudentiae’. Scritti in onore di Jan Zabłocki, red. P. Niczyporuk, A. Tarwacka, 
Białystok 2015, s. 72, tłum. Zuzanna Benincasa [63-80].

42	 U Broughtona brak nazwisk trybunów plebejskich z tego roku, natomiast uważa 
on, że Peducaeus był trybunem plebejskim w 113 r. p.n.e. – T.R.S. Broughton, MRR I, 
s. 536.

43	 Cic., nat. deo. 3,74. G. Rotondi, op. cit., s. 321; M. Elster, op. cit., s. 179 i n.
44	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 534. O postępowaniach przeciw westalkom – Plut. 

RQ 83, autor łączy oba postępowania, bowiem od razu pisze o skazaniu wszystkich 
kapłanek. Por. M.C. Alexander, Trials in the Late Roman Republic. 149 BC to 50 BC, 
Toronto 1990, s. 19 i n.

45	 Macr., Sat. 1,10,5 – Aemiliam virginem XV Kalendarum Ianuariarum esse 
damnatam.

46	 Val. Max. 3,7,9 i 6,8,1. Zob. też: E. Gruen, M. Antonius and the trial of the vestal 
virgins, «Rheinisches Museum für Philologie» 111.1/1968, s. 59-63. O zeznaniach niewol-
nika w tym procesie – E. Loska, Kilka uwag na temat zeznań niewolników w procesie 
karnym, «Zeszyty Naukowe KUL» 60/2017, s. 453 i n.



18	 Elżbieta Loska [12]

Lucjusz Licyniusz Krassus47. W wyniku działania quaestio wszystkie 
westalki zostały uznane za winne48.

Po uchwaleniu na wniosek trybuna plebejskiego Luciusa Domitiusa 
Ahenobarba49 lex Domitia50 w 103 r. p.n.e. tribus wybierające do tej pory 
wyłącznie zwierzchnika kolegium, nazwane comitia sacerdotum, wy-
bierały już wszystkich pontyfików. Także co do członków pozostałych 
kolegiów kapłańskich – augurów, quindecemwirów i być może epulo-
nów – została zniesiona procedura samodzielnej cooptatio51.

Cic., leg. agr. 2,17: „Item” inquit, „eodemque modo”, capite altero, „ut 
comitiis pontificis maximi”. Ne hoc quidem vidit, maiores nostros 
tam fuisse populares ut, quod per populum creari fas non erat 
propter religionem sacrorum, in eo tamen propter amplitudinem 
sacerdoti voluerint populo supplicari? Atque hoc idem de ceteris 
sacerdotiis Cn. Domitius, tribunus plebis, vir clarissimus, tulit, 
quod populus per religionem sacerdotia mandare non poterat, 
ut minor pars populi vocaretur; ab ea parte qui esset factus, is 
a collegio cooptaretur.

Orator w argumentacji przeciw wnioskowi agrarnemu Rullusa od-
niósł się do jego twierdzenia, jakoby projekt był podobny do tego, który 
dotyczył wyboru kapłana sprawującego funkcję pontifex maximus. Rul-
lus powołał się na to, że głosowanie miało zostać przekazane w ręce 

47	 Cic., Brut. 160.
48	 Liv., Per. 63; Ascon., in Milonianam, 45-46 C – podkreślając surowość Cassiusa 

Longinusa. O tych wydarzeniach także J. Misztal-Konecka, ‘Incestum’ w prawie 
rzymskim, Lublin 2007, s. 309 i n.

49	 T.R.S. Broughton, MRR I, s. 559 i n. Domitius był trybunem w roku 104 p.n.e., 
jako datę uchwalenia plebiscytu wskazuje się rok 103, co może wskazywać, że procedura 
legislacyjna przewidywała głosowanie nad wnioskiem, którego inicjator zakończył już 
sprawowanie urzędu.

50	 Suet., Nero 2,1; Vell. Pat. 2,12,3; G. Rotondi, op. cit., s. 329; por. L.R. Taylor, The 
Election of the ‘Pontifex Maximus’ in the Late Republic, «Classical Philology» 37/1942, 
s. 421 i n.; J.A. North, Lex Domitia Revisited, [w:] Priests and State in the Roman World, 
red. J.H. Richardson, F. Santangelo, Stuttgart 2011, s. 39‑49; M. Elster, op. cit., 
s. 217 i n.

51	 Z komentarza Askoniusza do mowy pro Cornelio (Asc., in Cornelianam 79-80C) 
wynika, że projekt Domitiusa nie spotkał się ze sprzeciwem nobilitas.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 19[13]

ludu, tak jak przy wyborze tego kapłana. Cycero zarzucił mu, że nie 
zauważył istotnej różnicy. Mianowicie takiej, że przodkowie byli tak 
pozytywnie nastawieni do ludu, że chociaż ze względów religijnych 
kreowanie kapłana przez lud było zakazane (jako sprzeczne z fas), to 
mimo wszystko, biorąc pod uwagę znaczenie kapłaństwa, chcieli, aby 
lud był zaangażowany w głosowanie. Gneius Domitius, trybun plebejski, 
człowiek o wielkiej renomie, wniósł o uchwalenie tego samego co do 
innych kolegiów kapłańskich, a ponieważ lud nie mógł zlecać godności 
kapłańskich zgodnie z prawem sakralnym, aby głosowała mniejsza część 
ludu; a ten, kto został wybrany przez tę część ludu, był dokooptowany 
przez kolegium kapłanów. Od tego czasu zatem o uzupełnieniu składu 
kolegiów decydowali wspólnie lud i kapłani52.

Użycie auspicjów w odniesieniu do comitia populi i concilia plebis 
regulowały łącznie ustawy Aelia et Fufia53 uchwalone na początku I w. 
p.n.e. oraz modyfikująca ich postanowienia lex Clodia de iure et tempore 
legum rogandarum z roku 58 p.n.e.54 Głównym źródłem informacji na 
temat dwóch pierwszych ustaw są mowy i listy Cycerona, w których 
krytykuje on Klodiusza i jego plebiscyt, zdaniem Cycerona, te ustawy 
znoszący. Są to źródła nieprawnicze, a także nie do końca obiektywne – 
w związku z wzajemną wrogością polityków. Pokrótce leges Aelia et Fufia 
regulowały użycie auspicjów w odniesieniu do comitia populi i concilia 
plebis55 – urzędnik, wykorzystując obnuntiatio, mógł nie dopuścić do 
zgromadzenia, a co za tym idzie – do głosowania56. Co do lex Clodia, Cy-

52	 Auct. ad Herr. 1,20: altera lex iubet augurem in demortui locum qui petat in con-
tione nominare. Nie wiadomo dokładnie, której z ustaw dotyczących wyboru augurów 
przez lud fragment dotyczy, ale potwierdza on współpracę kolegium ze zgromadzeniami.

53	 Cic., har. resp. 58; Cic., Sest. 114; Cic., Att. 2,9,1; Cic. Att. 4,16,5; Ascon. 9; Cic., 
Vat. 5-7; Cic. Pis. 10; Cic., p. red. in sen. 11; Cic., prov. cons. 46; G. Rotondi, op. cit., 
s. 288; M. Elster, op. cit., s. 290 i n. Szerzej na temat tych ustaw: E. Loska, Uwagi na 
temat procedury ‘obnuntiatio’, «Zeszyty Prawnicze» 11.1/2011, s. 195-213.

54	 Cic., Sest. 33; Cic., Sest. 56; Cic., Vat. 18; Cic., p. red. in sen. 11; Cic., har. resp. 58; 
Cic., Pis. 9; Cic., prov. cons. 19,46; Ascon. in Pisonianam, 8C; DC. 38,13,3; G. Rotondi, 
op. cit., s. 397.

55	 Cic., Vat. 18.
56	 Por. W. Kunkel, R. Wittmann, Staatsordnung und Staatspraxis der römischen 

Republik. Zweiter Abschnitt. Die Magistratur, München 1995, s. 622 i n. – autorzy stoją 



20	 Elżbieta Loska [14]

cero wielokrotnie twierdził, że znosiła ona poprzednie ustawy dotyczące 
obnuntiatio57. Nie jest jednak wykluczone, że tylko je modyfikowała, 
gdyż wiadomo z przekazów źródłowych, również samego Cycerona58, 
że procedura ta była w użyciu także po roku 58 p.n.e., kiedy Klodiusz 
doprowadził do wydania tego plebiscytu. Najprawdopodobniejsze wy-
daje się przyjęcie, że od momentu uchwalenia lex Clodia obnuntiatio 
należało zgłaszać osobiście59.

Lucjusz Kornelius Sulla60 usiłował powrócić do procedury cooptatio 
do kolegiów kapłańskich, jego lex Cornelia de sacerdotiis61, uchwalona 
w 82 lub 81 r. p.n.e., uchylała lex Domitia62. Dyktator powiększył także 
liczebność kolegiów augurów i pontyfików – do 15 członków63.

na stanowisku, że lex Aelia postanawiała, iż w stosunku do concilia plebis ma znaczenie 
wyłącznie obnuntiatio wniesiona przez trybuna plebejskiego. Z kolei lex Fufia zakazy-
wała przedstawiania wniosków na concilia plebis przed wyborami, a także stanowiła, 
że dies fasti i dies comitiales powinny być respektowane również przy zwoływaniu 
zgromadzeń plebsu.

57	 Cic., Red. Sen. 11; Cic., Pis. 10; Cic ., Har. Resp. 58; Cic., Sest. 33; 58; Kasjusz Dion 
(Dio Cass. 36,13,6) twierdził, że zawierała ona zakaz obserwacji nieba przez jakiegokol-
wiek urzędnika w dni, kiedy lud miał nad czymkolwiek głosować. W świetle innych 
źródeł jednak to stwierdzenie nie wydaje się możliwe do utrzymania. A.H.J. Greenidge 
(The repeal of ‘ lex Aelia Fufia’, «Classical Review» 7.4/1893, s. 158) przyjął, że praw-
dopodobnie Cycero stosował chwyt retoryczny, a nie przekazywał fakt historyczny. 
G. Sumner (‘Lex Aelia, lex Fufia’, «AJPh» 84.4/1963, s. 340), natomiast utrzymywał, 
że Klodiusz dokonał zmian wyłącznie w lex Aelia. 

58	 Chociażby Cic., Q.f. 3,3,2; Cic., Att. 4,3,4-5; Cic., Att. 4,16,5.
59	 E. Loska, Uwagi..., s. 209.
60	 T.R.S. Broughton, The Magistrates of the Roman Republic, II, New York 1952 

(dalej: MRR II), s. 66.
61	 G. Rotondi, op. cit., s. 352; M. Elster, op. cit., s. 463 i n.
62	 Dio Cass. 37,37,1 – historyk pisał o kolejnej z ustaw dotyczących sposobu powoły-

wania członków kolegiów kapłańskich. Wtedy wspomniał o powrocie do postanowień 
lex Domitia, uchylonej przez Sullę – Τότε μὲν δὴ τόδε ἐγένετο, καὶ τὰς αἱρέσεις τῶν 
ἱερέων, γράψαντος μὲν τοῦ Λαβιήνου, σπουδάσαντος δὲ τοῦ Καίσαρος, ἐς τὸν δῆμον 
αὖθις ὁ ὅμιλος παρὰ τὸν τοῦ Σύλλου νόμον ἐπανήγαγεν, ἀνανεωσάμενος τὸν τοῦ 
Δομιτίου.

63	 Liv., Per. 89 – Pontificum augurumque collegium ampliavit, ut essent quindecim; 
Dio Cass. 42,57,4.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 21[15]

Ostatecznie jednak uchwalona w 63 r. p.n.e. lex Atia de sacerdotis64 
ugruntowała wybieralność pontyfików. Autorem wniosku był trybun 
plebejski Titus Atius Labienus65. Głównym celem uchwalenia tego ple-
biscytu było umożliwienie Juliuszowi Cezarowi zostania pontifex ma-
ximus z woli obywateli, co miało ugruntować jego pozycję w polityce 
rzymskiej66 – w momencie wyboru Cezar miał 37 lat.

Lex Pupia Valeria de incestu Clodii67 z 61 r. p.n.e. to jeden z aktów 
prawnych wydanych w związku ze skandalem związanym z narusze-
niem przez Klodiusza68 obchodów święta Bona Dea69.

Klodiusz został oskarżony o obrazę bóstwa czy też świętokradztwo 
(sacrilegium). Wszedł bowiem w przebraniu kobiety do domu Gajusza 
Juliusza Cezara (ówczesnego pontifex maximus), gdzie odbywały się 
obchody ku czci wspomnianej bogini, na które wstęp mężczyznom 
był zabroniony70. Klodiusz najprawdopodobniej miał tam potajemną 

64	 G. Rotondi, op. cit., s. 380. H. Kowalski (‘Pontifex maximus’ w religii i państwie 
rzymskim, «Vox Patrum» 24/2004, s. 21) określa ten plebiscyt jako lex Labiena. Wydaje się 
jednak, że regułą było tworzenie nazw ustaw i plebiscytów od nomen gentilicium, nie 
przydomku wnioskodawcy. To tej właśnie ustawy dotyczy tekst Kasjusza Diona 37,37,1.

65	 T.R.S. Broughton, MRR II, s. 167 i n.
66	 Suet., Iul. 13; Sall., Cat. 49,2; Plut., Caes. 7,1.
67	 G. Rotondi, op. cit., s. 385.
68	 T.R.S. Broughton, MRR II, s. 173 oraz 195 i n.
69	 Plut. Caes. 9-10, Plut., Cic., 28,2-3; App. BC 2,52; Dio Cass. 37,45,1; 37,46,1; Sch. 

Bob., p. 20, 3-8; p. 26 3-24 – z fragmentu zaginionej mowy In Clodium et Curionem. 
Na temat kultu Bona Dea w ogólności – H.H.J. Brouwer, ‘Bona Dea’: The Sources and 
a Description of the Cult, Leiden 1989, passim. Odmienne spojrzenie na wersję wydarzeń 
przedstawioną przez Plutarcha – D. Mulroy, The Early Career of P. Clodius Pulcher: 
A Re-Examination of the Charges of Mutiny and Sacrilege, «TAPA» 118/1988, s. 165 i n.

70	 Na temat tego wydarzenia zob. m.in. T. Łoposzko, Trybunat Publiusza Klodiusza 
w świetle źródeł i historiografii, Warszawa 1974, s. 195; H.H.J. Brouwer, op. cit., s. 363 
i n.; H.S. Versnel, Inconsistencies in Greek and Roman Religion: Transition and reversal 
in myth and Ritual, Leiden 1993, s. 229 i n.; W.J. Tatum, The Patrician Tribune. Publius 
Clodius Pulcher, London 1999, s. 62 i n.; R.A. Bauman, Women and Politics in Ancient 
Rome, London 2003, s. 62 i n.; C. Williamson, The Laws of the Roman People. Public 
Law in the Expansion and Decline of the Roman Republic, Ann Arbor 2008, s. 380 i n.; 
M. Beard, J. North, S. Price, Religions of Rome, vol. I. A History, New York 2009, 
s. 129 i n.



22	 Elżbieta Loska [16]

schadzkę z Pompeją, żoną Cezara71. Rozpatrzenie sprawy senat przekazał 
Westalkom i kolegium pontyfików. Czyn Klodiusza został uznany przez 
nich za nefas72. Westalki powtórzyły przerwaną ceremonię73, aby zapew-
nić Rzymowi przychylność bogini. Sprawca zakłócenia powinien jednak 
zostać ukarany. Uchwała senatu zobowiązała konsulów do powołania 
quaestio extraordinaria, przed którą miał się odbyć proces, o czym pisze 
Cycero w powołanym wcześniej liście do Attyka74. Konsulowie Marcus 
Pupius Piso Frugi i Marcus Valerius Messala Niger75 wnieśli wówczas 
projekt omawianej ustawy. Trybunałowi przewodniczyć miał pretor, 
który osobiście miał wybrać sędziów76. Po sprzeciwie trybuna Q. Fufiusa 
Calenusa77, ustalono, że członkowie trybunału zostaną wylosowani, 
obawiając się weta trybuna do ustawy konsularnej78. Na contio ustalono, 

71	 Appian pisze o Julii, ale Cezar nie miał żony o tym imieniu – być może zatem 
chodzić miało o córkę późniejszego dyktatora; Dio Cass. 37,45,1; 37,46,1; Sch. Bob., p. 20, 
3-8: Sed enim principium huius offensae fertur a P. Clodi reatu discendisse. nam visus est 
in domo pontificis maximi C. Caesaris eiusdemque praetoris incestum fecisse cum eius 
uxore Pompeia [cum] eo tempore, quo per Vestales virgines et matronas honestissimas 
in operto Bonae Deae viris omnibus inaccessum fiebat – z fragmentu zaginionej mowy 
In Clodium et Curionem.

72	 Cic., Att. 1,13,3; DC 37,46,1.
73	 Cic., Att. 1,13,3.
74	 Cic., Att. 1,13,3 – ex senatus consulto consules rogationem promulgasse. Cycero 

dodał też, że z przyjaźni do Klodiusza Pizo sam występował przeciw wniesionemu 
z kolegą wnioskowi. Zob. też Asc., In Milonianam 53C.

75	 T.R.S. Broughton, MRR II, s. 178.
76	 Jeden z trybunów z poduszczenia Pizona namawiał Pompejusza do przemawia-

nia na contio przeciw wnioskowi z tego powodu, lecz Pompejusz stwierdził, że postąpi 
zgodnie z wolą Senatu. Z kolei Messala, drugi z wnioskodawców, zapytał Pompejusza 
w Senacie, co myśli on o promulgowanym wniosku. Pompejusz znów potwierdził swoje 
poparcie dla woli Senatu – Cic., Att. 1,12,2-3.

77	 T.R.S. Broughton, MRR II, s. 180.
78	 Cic., Att. 1,16,2. Por. E.S. Gruen, The Last Generation of the Roman Republic, 

Berkeley-Los Angeles-London 1995, s. 248 i n. Według Askoniusza, Asc., In Milonia-
nam 44-45C, T. Munatius, relacjonując ludowi na contio 1 III przebieg obrad Senatu 
z poprzedniego dnia, potwierdził, że to Sallustius i on wnieśli intercessio co do pozo-
stałej części wniosku, czyli tej dotyczącej powoływania jurorów, po tym, jak Fufius 
krzyknął Divide! W kwestii zachowania Fufiusa zob. też W.J. Tatum, Cicero, ad Att. 
1.14.5 , «Classical Quarterly» 36.2/1986, s. 539-541.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 23[17]

że rogatio powinna zostać podzielona na dwie części, pierwsza dotyczyła 
powołania quaestio, druga ustalenia składu jurorskiego79. Pierwsza część 
została zatem uchwalona jako ustawa konsularna. Trybun Fufius wniósł 
swój własny projekt, ten został uchwalony, różnił się od konsularnego 
jedynie sposobem powoływania składu quaestio – i tak uchwalono lex 
Fufia de religione80.

Lex Iulia de sacerdotis81 z (prawdopodobnie) 46 r. p.n.e. potwierdzała 
dopuszczalność kandydowania in absentia podczas wyborów uzupeł-
niających skład kolegiów kapłańskich. Jedyna właściwie wzmianka o tej 
ustawie znajduje się w liście Cycerona do Brutusa z 5 maja 43 r. p.n.e. 
Cycero pisał do przyjaciela o wyborze członków kolegium pontyfików 
i augurów, a także o swojej interpretacji słów lex Iulia:

Cic., ad Brut. 1,5,3: est etiam in lege Iulia, quae lex est de sacerdotiis 
proxima, his verbis: ‘qui petet cuiusve ratio habebitur.’ aperte in-
dicat posse rationem haberi etiam non petentis.

Zdaniem oratora słowa ustawy wyraźnie wskazują na to, że dopusz-
czalne jest kandydowanie przez kogoś, kto nie zgłasza kandydatury 
osobiście.

W 44 r. p.n.e. na wniosek konsula Marka Antoniusza82 uchwalona 
została lex Antonia de pontefice maximo83, która przywracała kolegium 
pontyfików możliwość wyboru swojego zwierzchnika84.

Ostatnią republikańską ustawą regulującą kwestie sakralne wydaje się 
lex de lictoribus virginum Vestalium85 z 42 r. p.n.e. Jej wnioskodawca 
jest niepewny, Giovanni Rotondi przypuszcza, za Kasjuszem Dionem, 
że autorstwo można przypisać triumwirom. Nadawała ona westalkom 
uprawnienie do tego, aby przy wyjściach publicznych kroczył przed 

79	 Cic., Att. 1,14,5. W.J. Tatum, The Patrician Tribune..., s. 79-80. 
80	 Cic., Att. 1,13,3; 1,16,2; Parad. 32. G. Rotondi, op. cit., s. 385.
81	 G. Rotondi, op. cit., s. 419.
82	 T.R.S. Broughton, MRR II, s. 315 i n.
83	 G. Rotondi, op. cit., s. 433.
84	 DC 44,53,7: ἔς τε τοὺς ἱερέας αὖθις ἀπὸ τοῦ δήμου τὴν αἵρεσιν τοῦ ἀρχιερέως 

ἐπανήγαγε.
85	 G. Rotondi, op. cit., s. 436.



24	 Elżbieta Loska [18]

nimi liktor; uprawnienie, które przysługiwało najwyższym rzymskim 
urzędnikom. Było to spowodowane tym, że jedna z nich, pozostając 
nierozpoznana, została znieważona, gdy wracała wieczorem ulicą86.

Ślady zagadnień związanych z ius sacrum można zatem odnaleźć 
i w prawie stanowionym przez zgromadzenia ludowe. Regulacje do-
tyczące kwestii sakralnych stanowiły niebagatelną część zachowanej 
republikańskiej legislacji – może nie objętościowo, ale z całą pewnością 
znaczeniowo. W ich uchwalaniu miały udział wszystkie ośrodki władzy 
publicznej – wnioskujący urzędnik często działał wprost na polecenie 
senatu, a zgromadzenia ludowe wnioski uchwalały. Wskazuje to na 
fakt, że zachowanie pax Deorum było dla Rzymian niezwykle istotne. 
Regulacje te można podzielić na kilka grup. Pierwsza, chyba najbardziej 
istotna, dotyczy kapłanów, ich kompetencji i uprawnień. Do tej grupy 
należałyby ustawy powołujące kolegia kapłańskie, a także wszystkie 
dotyczące kwestii składu kolegiów – zarówno jego liczebności, jak i tego, 
kto wchodzić miał w skład kolegium i w jaki sposób ten skład ustalano. 
Do tej grupy zaliczyć trzeba lex Licinia Sextia i  lex Ogulnia. Do niej 
należy też jedyna duża grupa ustaw/plebiscytów regulujących tę samą 
kwestię – dotyczących procedury wyboru nowych członków kolegiów 
– lex Domitia, lex Cornelia de sacerdotis, lex Atia i lex Antonia. Druga 
obejmuje zagadnienia odnoszące się do znaków i omenów oraz ich in-
terpretacji. Do tej grupy zaliczyć należy leges Aelia et Fufia i lex Clodia 
de iure et tempore legum rogandarum. Trzecia związana jest z narusze-
niami prawa sakralnego, w tym pax deorum. Tu przynależałyby wszelkie 
regulacje związane z incestum, a także nieomawiane w artykule leges 
sacratae. Do czwartej grupy zaliczyć można regulacje dotyczące kultu 
i obrzędów, w tym nieprawidłowości – na przykład ustanowienie ludi 
Apollinares.

86	 DC 47,19,4.



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 25[19]

Regulacje zgromadzeń ludowych  
w sprawach sakralnych w Republice

Streszczenie
Celem artykułu jest przedstawienie działalności zgromadzeń ludowych w okresie 
republiki związanych z prawem sakralnym oraz ich klasyfikacji. Przed omówie-
niem konkretnych aktów prawnych podjęto próbę zdefiniowania pojęcia „kwestie 
sakralne”. Z analizy tematyki proponowanych lub uchwalonych ustaw i plebiscy-
tów wynika, że regulacje dotyczące kwestii sakralnych można podzielić na cztery 
grupy. Pierwsza dotyczy kapłanów, ich kompetencji i uprawnień. Druga obejmuje 
zagadnienia odnoszące się do znaków i omenów oraz ich interpretacji. Trzecia 
związana jest z naruszeniami prawa sakralnego. Do czwartej grupy zaliczyć można 
regulacje dotyczące kultu i obrzędów.

Popular assembly regulations on sacred matters  
in the Roman Republic

Summary
The aim of this article is to present and classify the sacred law activities of Roman 
popular assemblies during the Republican era. It starts with an attempt to define 
the concept of „sacred matters,” before moving on to a discussion of specific legal 
acts. An analysis of the topics of proposed or passed laws and plebiscites shows that 
regulations on sacred matters can be divided into four groups. The first concerns 
priests, their powers and rights. The second covers issues related to signs, portents 
and omens and their interpretation. The third is involved with violations of sacred 
law. The fourth group entails regulations on worship and rituals.

Słowa kluczowe: rzymskie prawo sakralne; ustawy; plebiscyty; zgromadzenia 
ludowe.
Keywords: Roman religious law; laws; plebiscites; popular assemblies.

Literatura
Alexander M.C., Trials in the Late Roman Republic. 149 BC to 50 BC, Toronto 1990.
Beard M., North J., Price S., Religions of Rome, I: A History, New York 2009.
Bauman R.A., Women and Politics in Ancient Rome, London 2003.
Broughton T.R.S., The Magistrates of the Roman Republic, I-II, New York 1951-2.
Brouwer H.H.J., ‘Bona Dea’: The Sources and a Description of the Cult, Leiden 1989.



26	 Elżbieta Loska [20]

Clark J.H., Roman Optimism Before Cannae: The Vow of the ‘Ver Sacrum’ (Livy 
22.10), «Mnemosyne» 67.3/2014, s. 405-422.

Elster M., Die Gesetze der späten römischen Republik. Von den Gracchen bis Sulla 
(133-80 v.Chr.), Göttingen 2020.

Fiori R., ‘Fides’ i ‘bona fides’. Hierarchia społeczna i kategorie prawne, [w:] ‘Noctes 
Iurisprudentiae’. Scritti in onore di Jan Zabłocki, red. P. Niczyporuk, A. Tar-
wacka, Białystok 2015, s. 72, tłum. Zuzanna Benincasa [63-80].

Fiori R., ‘Homo sacer’. Dinamica politico-costituzionale di una sanzione giuridico-
-religiosa, Napoli 1997.

Gärtner H., s.v. lex Acilia Rubria, Paulys Realencyclopädie der classischen Alter-
tumswissenschaft, Band R/1980, s. 154.

Gillmeister A., Strażnicy ksiąg sybillińskich. ‘Collegium Viri sacris faciundis’ 
w rzymskiej religii publicznej, Zielona Góra 2009.

Gillmeister A., The Guardians of the Sibylline Books – The ‘Viri Sacris Faciundis’ 
College in Roman Religion, Lugano 2019. 

Gillmeister A., The Role of the ‘Viri Sacris Faciundis’ College in Roman Public 
Religion, [w:] Society and Religions. Studies in Greek and Roman History, II, 
red. D. Musiał, Toruń 2007, s. 57-74. 

Gillmeister A., Kolegium septemviri epulones w historii i badaniach. Uwagi 
wstępne, «Roczniki Humanistyczne» 73.3/2025, s. 25-37. 

Greenidge A.H.J., The repeal of ‘ lex Aelia Fufia’, «Classical Review» 7.4/1893, 
s. 158-161.

Gruen E., M. Antonius and the trial of the vestal virgins, «Rheinisches Museum 
für Philologie» 111.1/1968, s. 59-63.

Gruen E.S., The Last Generation of the Roman Republic, Berkeley-Los Angeles-
-London 1995.

Hardy E.G., The Table of Veleia or the Lex Rubria, «The English Historical Review» 
31.123/1916, s. 353-379.

Harries J., Roman Law Codes and the Roman Legal Tradition, [w:] Beyond Dog-
matics: Law and Society in the Roman World, red. J.W. Cairns, P.J. Du Plessis, 
Edinburgh 2007, s. 85-104.

Hölkeskamp J-K., Das ‘plebiscitum Ogulnium de sacerdotibus’: Überlegungen zu 
Authentizität undcInterpretation der livianischen Überlieferung, «Rheinisches 
Museum für Philologie» 131.1/1988, s. 51-67.

Humbert M., Crawford M., Lewis A.D.E., XII Tabulae, [w:] The Roman Statutes, 
red. M. Crawford, London 1996, s. 555-722.

Humbert M., La codifcazione decemvirale tentativo d’interpretazione, [w:] Le Do-
dici Tavole. Dai Decemviri agli Umanisti, red. M. Humbert, Pavia 2005, s. 3-50.

Insadowski H., ‘Res sacrae’ w prawie rzymskiem. Studjum z sakralnego prawa 
rzymskiego, Lublin 1931. 



	 Regulacje zgromadzeń ludowych	 27[21]

Kosior W., Reformy rzymskiego kalendarza – uwagi do badań nad prawem rzym-
skim, «Opolskie Studia Administracyjno-Prawne» 17.3/2019, s. 51-66.

Kowalski H., ‘Pontifex maximus’ w religii i państwie rzymskim, «Vox Patrum» 
24/2004, s. 19-31.

Kunkel W., Wittmann R., Staatsordnung und Staatspraxis der römischen Re-
publik. Zweiter Abschnitt. Die Magistratur, München 1995.

Kuryłowicz M., Rzymskie prawo oraz zwyczaje grobowe i pogrzebowe, Lublin 
2020, s. 83.

Longo G., s.v Lex Duodecim Tabularum, «NNDI» 9/1963, s. 806-807.
Loska E., Kilka uwag na temat zeznań niewolników w procesie karnym, «Zeszyty 

Naukowe KUL» 60/2017, s. 449-464.
Loska E., Uwagi na temat procedury ‘obnuntiatio’, «Zeszyty Prawnicze» 11.1/2011, 

s. 195-213.
Łoposzko T., Trybunat Publiusza Klodiusza w świetle źródeł i historiografii, War-

szawa 1974.
Marciniszyn J., ‘Album sacerdotum’. The Prosopography of septemviri epulones 

college, Lugano 2025.
Misztal-Konecka J., ‘Incestum’ w prawie rzymskim, Lublin 2007.
Mulroy D., The Early Career of P. Clodius Pulcher: A Re-Examination of the 

Charges of Mutiny and Sacrilege, «TAPA» 118/1988, s. 155-178.
North J.A., Lex Domitia Revisited, [w:] Priests and State in the Roman World, 

red. J.H. Richardson, F. Santangelo, Stuttgart 2011, s. 39‑49.
O’Brien R.N., Vervaet F.J., Priests and Senators: The ‘Decemuiri Sacris Faciundis’ 

in the Middle Republic (367-104 BCE), «Revue des études anciennes» 122/2020, 
s. 85-106.

Oxford Latin Dictionary, Oxford 1968.
Rotondi G., Leges publicae populi Romani, Milano 1912.
Sandberg K., Magistrates and Assemblies. A Study of Legislative Practice in Re-

publican Rome, Rome 2001.
Satterfield S., The ’Viri Sacris Faciundis’ and the Consulship, «The Classical 

World» 107.2/2014, s. 217-235.
Słapek D., Sport i widowiska w świecie antycznym, Kraków-Warszawa 2010.
Sondel J., Słownik łacińsko-polski dla prawników i historyków, Kraków 2009.
Tatum W.J., The Patrician Tribune. Publius Clodius Pulcher, London 1999.
Taylor L.R., The Election of the ‘Pontifex Maximus’ in the Late Republic, «Classical 

Philology» 37/1942, s. 421-424.
Versnel H.S., Inconsistencies in Greek and Roman Religion: Transition and reversal 

in myth and Ritual, Leiden 1993.
Wieacker F., Römische Rechtsgeschichte, I, München1988.
Williamson C., The Laws of the Roman People. Public Law in the Expansion and 

Decline of the Roman Republic, Ann Arbor 2008.



28	 Elżbieta Loska [22]

Zabłoccy M. i J., Ustawa XII Tablic. Tekst – tłumaczenie – objaśnienia, Warszawa 
2013.

Zabłocka M., ‘Ius sacrum’ w rekonstrukcjach ustawy XII Tablic, «Studia Prawnicze 
KUL» 3/2024, s. 163-184.

Zabłocki J., Appunti sulla ‘sacrorum detestatio’, «Bullettino dell’Istituto di Diritto 
Romano» 92-93/1989-1990 [wyd. 1993], s. 523-541.

Zabłocki J., ‘Sacrorum detestatio’ w prawie rzymskim, «Prawo Kanoniczne» 29.1-
2/1986, s. 265-282. 


	Elżbieta Loska
	Regulacje zgromadzeń ludowych w sprawach sakralnych w republikańskim Rzymie
	Popular assembly regulations on religious matters 
in the Roman Republic



