
Marta Osuchowska

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

EWOLUCJA OCHRONY PRAW LUDNOŚCI TUBYLCZEJ 
I PLEMIENNEJ W MIĘDZYAMERYKAŃSKIM SYSTEMIE 

OCHRONY PRAW CZŁOWIEKA

1. Wprowadzenie

W Ameryce Łacińskiej ludy tubylcze i plemienne są istotnym składni-
kiem społeczeństw. Należą one do najbardziej wrażliwych, pokrzyw-
dzonych i zmarginalizowanych grup na świecie. Ludy te były również 
ofiarami kolonializmu. W przeszłości zabierano im ziemie, ich zasoby 
wywłaszczano, a populacje zmniejszały się przez wojny i choroby. Po-
nadto ludy te zmuszane były do akceptowania praw i polityki państw 
hegemonicznych1.

Według danych z ostatniej dostępnej rundy spisów ludności, w 2010 r., 
zgodnie z raportem Banku Światowego „Indigenous Latin America 
in the 21st Century”, w Ameryce Łacińskiej żyło około 42 milionów 
rdzennych mieszkańców, co stanowiło 7,8% całej populacji. Meksyk, 
Peru, Gwatemala i Boliwia miały największe populacje, zarówno w war-
tościach bezwzględnych, jak i proporcjonalnych, obejmujące ponad 80% 
całości, czyli 34,4 mln. Salwador, Brazylia, Paragwaj, Argentyna, Urug-
waj, Kostaryka i Wenezuela miały mniejszy odsetek ludności tubylczej, 

1	 UNESCO, Polityka UNESCO w zakresie współpracy z ludami tubylczymi, Paryż 
2018.

Zeszyty Prawnicze
25.4 / 2025, s. 173-193

DOI 10.21697/zp.2025.25.4.08



174	 Marta Osuchowska [2]

a Salwador i Kostaryka miały najmniejszą populację tubylczą w war-
tościach bezwzględnych2. 

Według UNICEF w regionie Ameryki Łacińskiej żyją obecnie 522 
rdzenne ludy3. W podziale na kraje to Brazylia ma ich największą 
różnorodność, a następnie Kolumbia, Meksyk i Peru. Boliwia, Gwa-
temala i Belize to kraje, w których ludy tubylcze stanowią najwyższy 
odsetek całkowitej populacji. Chociaż odsetek ten może być zmienny, 
w większości wymienionych krajów rdzenna ludność waha się od 3% 
do 10% ogółu obywateli4.

Pomimo faktu, że grupy te generują i zarządzają znaczną częścią 
różnorodności językowej, kulturowej i biologicznej, nadal borykają się 
z sytuacjami społeczno-ekonomicznej marginalizacji5. Ubóstwo do-
tyka 43% rdzennej ludności w regionie, co stanowi ponad dwukrotność 
odsetka osób niebędących rdzennymi mieszkańcami w tej samej sytua-
cji. Ponadto 24% wszystkich rdzennych mieszkańców żyje w skrajnym 
ubóstwie, co jest odsetkiem 2,7 razy wyższym niż w przypadku osób 
niebędących rdzennymi mieszkańcami w tej samej sytuacji. Tę nierów-
ność potęguje fakt, że samo urodzenie się z rdzennych rodziców znacznie 
zwiększa prawdopodobieństwo dorastania w zubożałym gospodarstwie 
domowym, przyczyniając się w ten sposób do cyklu ubóstwa, który 
utrudnia pełny rozwój rdzennych dzieci6.

Zasadnicze pytania związane z ochroną praw ludności tubylczej 
i plemiennej dotyczą tego, kto określa, że dana osoba jest zaliczana do 
tej grupy, i kto jest identyfikowany jako osoba, która nazywa siebie i jest 
uznawana za taką przez daną społeczność. Odpowiedzi na nie generują 
proceduralną i materialną jurysdykcję w zakresie praw człowieka. W art. 

2	 Https://www.cepal.org/sites/default/files/infographic/files/indigenas_espanol.
pdf [dostęp 20 września 2025 r.].

3	 W Ameryce Łacińskiej i na Karaibach żyje ponad 800 rdzennych ludów, których 
populacja liczy około 58 milionów ludzi, co stanowi 10% całej populacji.

4	 UNICEF, Atlas socjolingwistyczny ludów tubylczych w Ameryce Łacińskiej, 2020, 
passim.

5	 Https://www.unesco.org/es/node/83544 [dostęp 20 września 2025 r.].
6	 Bank Światowy, Ludy tubylcze w Ameryce Łacińskiej w XXI wieku, Waszyngton 

D.C. 2015.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 175[3]

1 amerykańskiej Konwencji praw człowieka (dalej: konwencja) zapew-
niona została ogólna ochrona ludności rdzennej, poprzez włączenie 
do niej listy, zwanej zakazanymi kategoriami, oznaczającej kategorię, 
grupę lub ludność, w odniesieniu do których wykonywanie działań 
dyskryminacyjnych jest zabronione. Chociaż konwencja nie odnosi się 
wyraźnie do ludności rdzennej, ponieważ większość jej regulacji od-
powiada grupom, które wymagają tego rodzaju szczególnej ochrony, 
Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka (dalej: Trybunał) włączył 
ludność rdzenną do swojego orzecznictwa w ramach listy zakazanych 
kategorii7.

Wieloletnia walka ruchu tubylczego w Ameryce Łacińskiej w celu od-
zyskania tożsamości kulturowej, form samorządności i ziem przodków 
przyniosła w ostatnich latach skutek w postaci zmian w międzynarodo-
wych organach ochrony praw człowieka poprzez włączenie norm odpo-
wiadających na konkretne żądania ludności tubylczej. Z tego powodu na 
szczeblu międzynarodowym podnoszona jest potrzeba powołania spe-
cjalnego organu międzyrządowego ds. ochrony praw człowieka ludności 
tubylczej, posiadającego wystarczające uprawnienia, odpowiedzialnego 
za rozpatrywanie konkretnych skarg dotyczących naruszeń ich praw 
w każdym kraju. Doprowadziło to międzynarodowe organizacje praw 
człowieka i globalny ruch tubylczy do podjęcia wysiłków w celu opra-
cowania odpowiednich instrumentów prawnych, które precyzyjnie 
definiują i uznają podstawowe prawa tubylcze, a także procedury, które 
skutecznie gwarantują te prawa. Jednocześnie zdawano sobie sprawę 
z potrzeby uznania tych zbiorowych praw jako mechanizmów wzmac-
niających rozwój i pokój różnych narodów i kultur w istniejących krajach 
demokratycznych. Na skuteczną ochronę i gwarancję praw w systemie 
międzyamerykańskim składają się szczególne uprawnienia Między-
amerykańskiej Komisji Praw Człowieka (dalej: Komisja) oraz własne 
uprawnienia jurysdykcyjne Trybunału. Należą do nich: wydawanie 
środków zapobiegawczych i tymczasowych, wizyty na miejscu w krajach 

7	 T. Valdivia Aguilar, ¿Sospechar para igualar? Un análisis «estricto» de la 
doctrina de las categorías sospechosas a partir de la jurisprudencia del Tribunal Con-
stitucional peruano y la Corte Interamericana de Derechos Humanos, «Derecho PUCP» 
84/2020, s. 9-45.



176	 Marta Osuchowska [4]

członkowskich, raporty specjalne oraz opinie doradcze i wyroki. Analiza 
powyższych w zakresie spraw ludności tubylczej prowadzi do wniosku, 
że zarówno Komisja, jak i Trybunał systemu międzyamerykańskiego 
stały się przykładami transformacji rzeczywistości społecznej, histo-
rycznej i kulturowej rdzennej ludności półkuli zachodniej, poprzez 
interpretację międzykulturową zgodnie z pluralizmem kulturowym 
uznanym w konstytucjach państw amerykańskich8.

Niniejsze opracowanie zawiera podstawowe wytyczne dotyczące 
kwestii ludności rdzennej, które wyróżniły główne organy między-
narodowego systemu ochrony praw człowieka Organizacji Państw 
Amerykańskich (dalej: OPA), a mianowicie Komisję i Trybunał, które 
poprzez swoje uprawnienia stały się autentycznymi i skutecznymi orga-
nami ochrony praw ludności rdzennej. Przyczyniły się one skutecznie 
do ochrony, konsolidacji i egzekwowania praw tych grup społecznych 
poprzez stosowanie kryteriów międzykulturowych, tworząc w wielu 
sytuacjach warunki niezbędne do postępu w kierunku ustanowienia 
sprawiedliwości społecznej zgodnie z pluralizmem kulturowym regionu 
i nowym porządkiem stosunków między ludami tubylczymi a różnymi 
rządami. Głównym celem artykułu jest wskazanie zmian w zakresie 
ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej w międzyamerykań-
skim systemie ochrony praw człowieka oraz próba określenia głównych 
problemów związanych z tymi wspólnotami. Celem opracowania nie 
jest szczegółowa analiza środków i decyzji wydanych przez Komisję 
i Trybunał. 

2. Kontekst polityki indygenistycznej w Ameryce

Początku działalności polityki indygenistycznej w hemisferze zachodniej 
należy upatrywać w regulacjach związanych z wezwaniem do zachę-
cania do nauki języków aborygeńskich i do podjęcia środków w celu 

8	 F.I. Paredes Paredes, Pueblos indígenas y tribales y derechos humanos en la 
jurisprudencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos: una mirada crítica, 
«Anuario Mexicano de Derecho Internacional» 21/2021, s. 167-196.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 177[5]

zapewnienia poszanowania zabytków archeologicznych. Nastąpiło to 
w 1922 r. na Piątej Międzynarodowej Konferencji Państw Amerykań-
skich. Ta polityka była kontynuowana na Konferencjach Unii Paname-
rykańskiej w 1933 i 1938 r., kiedy to zadeklarowano że „ludność tubylcza 
ma preferencyjne prawo do ochrony władz publicznych, aby nadrobić 
braki w rozwoju fizycznym i intelektualnym”9. 

Na Pierwszym Międzyamerykańskim Kongresie Rdzennej Ludno-
ści, który odbył się w Meksyku w kwietniu 1940 r., przeformułowano 
politykę rdzennej ludności krajów Ameryki Łacińskiej, mającą na celu 
zagwarantowanie poszanowania osobowości i kultury ludów tubylczych, 
odrzucenie różnych przejawów dyskryminacji i nierówności wobec 
Indian oraz promowanie ekonomicznego i społecznego rozwoju grup 
tubylczych10. Podczas kongresu wydano wiele dokumentów dotyczących 
podziału ziemi między ludy tubylcze, polityki edukacyjnej ludności 
tubylczej i poszanowania ich języków. Utworzono również Między-
amerykański Instytut Indian z siedzibą w Mexico City w Meksyku, 
którego głównym celem była współpraca w zakresie koordynacji polityk 
tubylczych państw członkowskich oraz promowanie badań i szkoleń 
dla osób zajmujących się rozwojem społeczności tubylczych w krajach 
członkowskich. Wysiłki te przerodziły się w paternalistyczną politykę 
tubylczą, która została następnie skrytykowana i odrzucona przez samą 
ludność tubylczą11.

9	 Międzyamerykański Instytut Prawa Człowieka (IIDH), 2003, s. 63. Kampania 
edukacyjna dotycząca praw człowieka i praw rdzennej ludności. Editorama, S.A. 
Kostaryka. „Mają pierwszeństwo w zakresie ochrony ze strony władz publicznych 
w celu wyrównania braków w rozwoju fizycznym i intelektualnym” (sic!) oraz że 
celem wszystkich rządów powinno być „opracowanie polityki zmierzającej do pełnej 
integracji tych osób w odpowiednich środowiskach krajowych”; R. Stavenhagen, 
Derecho indígena y derechos humanos en América Latina, Alicante 2018, s. 87.

10	 T. Buergenthal, C. Grossman, P. Nikken, Manual de Derecho Internacional 
de Derechos Humanos. Instituto Interamericano de Derechos Humanos, Costa Rica 
1990, s. 157-159.

11	 Informacion general. El Primer Congreso Indigenista Interamericano, «Boletín 
Bibliográfico de Antropología Americana» 4.1/1940, s. 1-36. http://www.jstor.org/
stable/40977349 [dostęp 1 padziernika 2025 r.].



178	 Marta Osuchowska [6]

Od samego początku OPA zajmowała wyraźne stanowisko w kwe-
stiach rdzennej ludności i ustanowiła jako priorytetowe działanie dla 
wszystkich krajów członkowskich. Wśród głównych międzyamerykań-
skich instrumentów prawnych, które zawierają postanowienia związane 
z kwestiami rdzennej ludności, znajduje się Karta Organizacji Państw 
Amerykańskich12, Amerykańska Deklaracja Praw i Obowiązków Czło-
wieka13, Amerykańska Międzynarodowa Karta Gwarancji Socjalnych14, 

12	 R. Stavenhagen, Derecho Indígena y Derechos Humanos en América Latina, 
México 1988. Oparta na poszanowaniu zasady równości i niedyskryminacji ze względu 
na rasę, płeć, język, religię i stan społeczny, ustanawia w art. 5, że: „(k) duchowa jedność 
kontynentu opiera się na poszanowaniu osobowości kulturowej krajów amerykańskich 
i wymaga ich ścisłej współpracy w realizacji wysokich celów kultury ludzkiej”. Karta 
zawiera również ogólne normy gospodarcze, społeczne i kulturowe, a jej źródłem jest 
Deklaracja amerykańska, która z kolei zawiera prawa obywatelskie i polityczne. Po-
dobnie, art. 74 Karty OPA przewiduje utworzenie Międzyamerykańskiej Rady Kultury, 
której zadaniem, oprócz innych funkcji, było promowanie „[...] przyjęcia specjalnych 
programów nauczania, edukacji i kultury dla rdzennych mas krajów amerykańskich”. 
Podobnie, Karta tej organizacji zawiera normy, które pośrednio odnoszą się do kwe-
stii tubylczej, choć o charakterze asymilacyjnym, takie jak np. art. 100 lit. d, który 
odnosi się do „integracji wszystkich sektorów populacji z odpowiednimi kulturami 
narodowymi”.

13	 Podobnie jak konwencja amerykańska, deklaracja ta uznaje prawa szczególnie 
istotne dla ludności rdzennej, takie jak prawo do swobodnego wyznawania idei i prze-
konań religijnych oraz do ich publicznego i prywatnego manifestowania i praktyko-
wania (art. III), prawo do zachowania zdrowia i dobrobytu (art. XI), do korzystania 
z kultury (art. XIII), do uznania ich osobowości prawnej i praw obywatelskich (art. 
XVII), do udziału i bycia wybieranym na urzędy państwowe i publiczne (art. XX), do 
prawa zrzeszania się w celu popierania wykonywania i ochrony ich praw wszelkiego 
rodzaju (art. XXII), do własności, używania i korzystania z ich własności (art. XXIII), 
do honoru i godności (art. V) oraz do gwarancji sądowych i rzetelnego procesu (art. 
XVII, XVII, XXV, XXV). 

14	 Karta ta zawiera w art. 39 specjalną deklarację w sprawie praw ludności tubyl-
czej, z postanowieniami dotyczącymi obowiązków państw i praw ludności tubylczej 
w zakresie ochrony ich życia, wolności, własności i dziedzictwa, chroniąc ich „[...] przed 
nędzą i zapewniając im odpowiednią edukację”. Nakazuje również utworzenie instytucji 
lub służb ochrony Indian, w celu „[...] zapewnienia poszanowania ich ziem, zalegali-
zowania ich posiadania i zapobiegania inwazji na te ziemie przez osoby z zewnątrz”. 
Pomimo tych wysiłków legislacyjnych „[...] praktyczny wpływ tego instrumentu nie 
był znaczący”.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 179[7]

amerykańska Konwencja praw człowieka15, Protokół dodatkowy do 
amerykańskiej Konwencji praw gospodarczych, społecznych i kultu-
ralnych16, Konwencja nr 169 dotycząca ludności tubylczej i plemiennej 
w krajach niepodległych Międzynarodowej Organizacji Pracy (MOP)17. 
Ponadto ludy tubylcze mogą również powoływać się na stosowanie 
innych instrumentów międzyamerykańskich, tj. Międzyamerykańska 

15	 Obejmuje prawa do korzystania z kultury, ochrony zdrowia i edukacji, mające 
oczywiście zastosowanie do ludności rdzennej, zobowiązując rządy do podjęcia środków 
w celu zapewnienia tych zbiorowych praw bez jakiejkolwiek dyskryminacji ze względu 
na rasę, kolor skóry, płeć, język, religię, pochodzenie narodowe lub społeczne lub inny 
status (art. 1, 8, 12, 13, 16 i 24). Konwencja jest najważniejszym dokumentem prawnym 
systemu międzyamerykańskiego, ponieważ jest instrumentem, który staje się wiążący 
przez ustanowienie pierwszych skutecznych mechanizmów ochrony tych praw, dając 
początek dwóm głównym ponadpaństwowym organom systemu.

16	 Znany również jako „Protokół z San Salvador”, został podpisany przez Zgro-
madzenie Ogólne OPA w San Salvador w Salwadorze 17 listopada 1988 r. Głównymi 
postanowieniami, które mogą być stosowane i interpretowane z perspektywy mię-
dzykulturowej w celu ochrony praw ludów tubylczych, są: art. 3, dotyczący zasady 
niedyskryminacji ze względu na „[...] rasę, kolor skóry, płeć, język, religię, poglądy 
polityczne lub inne, pochodzenie narodowe lub społeczne, majątek, urodzenie lub inny 
status”; art. 6 i 7, dotyczące prawa do pracy oraz szkolenia technicznego i zawodowego; 
art. 10 dotyczący prawa do ochrony zdrowia; art. 11 zajmujący się ochroną środowiska; 
art. 13, który zapisuje prawo do edukacji w demokratycznym i pluralistycznym społe-
czeństwie, sprzyjając zrozumieniu i tolerancji wśród „[...] wszystkich grup rasowych, 
etnicznych lub religijnych oraz popieranie działań na rzecz utrzymania pokoju”. Także 
art. 14 dotyczący prawa do kultury i art. 15 dotyczący prawa do rodziny.

17	 Był to pierwszy międzynarodowy instrument, który zakładał podstawowe kon-
cepcje praw zbiorowych, takie jak: ludy tubylcze, prawo zwyczajowe, ziemie i terytoria 
przodków, uczestnictwo i konsultacje oraz inne, które posłużyły jako przewodnik dla 
wielu reform konstytucyjnych i prawnych na półkuli. Konwencja ta została ratyfikowana 
przez kilka krajów Ameryki Łacińskiej, w tym Wenezuelę, co potwierdza jej znaczenie. 
Odnosząc się do Konwencji 169, Trybunał, w sprawie Yakye Axa Indigenous Community 
p. Paragwajowi, w wyroku z 2005 r. w sprawie meritum, zadośćuczynienia i kosztów, 
orzekł: „127. W niniejszej sprawie, analizując zakres wspomnianego art. 21 Konwencji, 
Trybunał uważa za użyteczne i właściwe wykorzystanie innych traktatów międzyna-
rodowych innych niż Konwencja Amerykańska, takich jak Konwencja MOP nr 169, 
w celu interpretacji jej postanowień zgodnie z ewolucją systemu międzyamerykańskiego, 
biorąc pod uwagę rozwój doświadczony w tej dziedzinie w międzynarodowym prawie 
praw człowieka”.



180	 Marta Osuchowska [8]

konwencja o zapobieganiu torturom i ich karaniu, Protokół do amery-
kańskiej Konwencji praw człowieka w sprawie zniesienia kary śmierci, 
Międzyamerykańska konwencja o zapobieganiu, karaniu i zwalczaniu 
przemocy wobec kobiet lub Konwencja z Belém do Pará, Międzyamery-
kańska konwencja w sprawie przymusowych zaginięć osób. Wszystkie 
te instrumenty zostały włączone do Regulaminu Międzyamerykańskiej 
Komisji Praw Człowieka18. Pierwszeństwo w stosowaniu przez te organy, 
na mocy jej hierarchicznego statusu jako traktatu międzynarodowego, 
ma Deklaracja Narodów Zjednoczonych o Prawach Ludów Tubylczych 
z 13 września 2007 r.19

3. Międzyamerykański System Ochrony Praw Człowieka 
i ludy tubylcze

3.1. Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka

Od 1970 r. Komisja zajmuje się kwestiami ludności tubylczej, choć po-
czątkowo w ramach mniejszości etnicznych. W tej perspektywie uznała, 
że szczególna ochrona ludności tubylczej nie ogranicza się do państw 
stron Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych20. 
Podobnie przyjęto, że ochrona ludności rdzennej stanowi, ze względów 
historycznych, a także zasad moralnych i humanitarnych, „święte zo-
bowiązanie państw”21. 

18	 Do art. 23 od 1 maja 2001 r.
19	 Z.B. Rudnicki, Kultura i rozwój jako podstawowe kategorie odniesienia w two-

rzącym się prawie ludów tubylczych, «Zeszyty Prawnicze» 12.4/2012, s. 7-33.
20	 Prawo międzynarodowe w art. 27 Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich 

i Politycznych uznaje prawo grup etnicznych do szczególnej ochrony używania ich 
języka, wyznawania ich religii i ogólnie wszystkich cech niezbędnych do zachowania 
ich tożsamości kulturowej. 

21	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Raport roczny, Waszyngton 
D.C. 1984-1985, s. 31. W związku z tym zalecono, aby wszystkie państwa „[...] zwróciły 
szczególną uwagę na odpowiednie szkolenie urzędników, którzy muszą wykonywać 
swoje obowiązki w kontakcie z wyżej wymienionymi populacjami, budząc w nich 



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 181[9]

Wśród najczęściej opisywanych orzeczeń dotyczących zarzutów na-
ruszenia praw indywidualnych i zbiorowych rozstrzygniętych przez 
Komisję znajduje się sprawa Indian Yanomami z Brazylii22. Wydarze-
niem, które dało jej początek, była budowa autostrady transamazoń-
skiej BR-2310 na terytoriach zamieszkiwanych przez Indian Yanomami, 
przez rząd Brazylii i Narodową Fundację Indian (FUNAI). Potępiono 
pominięcie utworzenia Parku Yanomami w celu ochrony dziedzictwa 
kulturowego dotkniętej grupy; zezwolenie na eksploatację terytoriów 
tubylczych przez osoby z zewnątrz, które przenoszą choroby zakaźne; 
brak opieki medycznej dla dotkniętej ludności tubylczej oraz wysiedlenie 
ludności tubylczej z ziem ich przodków. Komisja stwierdziła naruszenia 
praw do życia, wolności i bezpieczeństwa, pobytu i tranzytu, zachowa-
nia zdrowia i dobrego samopoczucia. Zalecono również, żeby państwo 
brazylijskie przyjęło profilaktyczne środki zdrowotne i przystąpiło do 
wytyczenia granic Parku Yanomami, obejmującego ponad 9 milionów 
hektarów lasów, głównie amazońskich, uznając w ten sposób prawo do 
zbiorowej własności ziem na rzecz ludu Yanomami23.

Z kolei sprawa Miskito z Nikaragui jest uznawana za jedną z naj-
ważniejszych rozpatrywanych przez Komisję. Lud rdzenny Miskito 
z Nikaragui zaczął opierać się próbom dostosowania swojego stylu 
życia i organizacji plemiennej do celów politycznych i społecznych no-
wego rządu sandinistów. W przypadku tego ludu, uważanego za grupę 
etniczną, Komisja uznała ich prawo do autonomii politycznej lub sa-
mostanowienia na ich terytorium, ich prawo do ziemi i zasobów natu-
ralnych na terytorium tubylczym, a także szczególną ochronę prawną 
niektórych wartości kulturowych, takich jak „[...] używanie ich języka, 

świadomość ich obowiązku działania z największą gorliwością w obronie praw czło-
wieka ludności tubylczej, która nie powinna podlegać jakiejkolwiek dyskryminacji”.

22	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Raport nr 12/85, sprawa nr 7615 
(Brazylia), 5 marca 1985 r.

23	 A.P. Toledo, S. Di Benedetto, K. Bizawu, Indígenas Yanomami no Brasil: 
ordem interna e o sistema interamericano de direitos humanos como indicativo de 
crise humanitária, «Veredas do Direito», Belo Horizonte 20/2023 [dostęp http://www.
domhelder.edu.br/revista/ index.php/veredas/article/view/2529 [dostęp 20 września 
2025 r.].



182	 Marta Osuchowska [10]

praktykowanie ich religii i, ogólnie rzecz biorąc, aspekty związane z za-
chowaniem ich tożsamości kulturowej”24.

W sprawie plemienia Aché z Paragwaju potępiono morderstwa In-
dian, sprzedaż dzieci, odmowę opieki medycznej, złe traktowanie i dzia-
łania mające na celu zniszczenie kultury tego ludu. Komisja zaleciła 
rządowi Paragwaju „przyjęcie energicznych środków w celu skutecznej 
ochrony praw plemienia Aché”25. W tym samym duchu Komisja osiąg-
nęła w 1998 r. ważne porozumienie w sprawie uznania prawa własności 
do ziem przodków społeczności Enxet-Lamenzay w Chacho Paraguayo26.

Komisja może, z własnej inicjatywy lub na wniosek strony, zwrócić się 
do państwa o przyjęcie środków zapobiegawczych w celu uniknięcia 
nieodwracalnej szkody dla osób27. Zazwyczaj wnioski te składane są 
w imieniu osób prześladowanych lub zagrożonych. W tej kwestii Komi-
sja wydała orzeczenia w kilku sprawach, pośród których na szczególną 
uwagę zasługuje sprawa rdzennych społeczności Majów przeciwko Be-
lize z 2000 r.28 dotycząca zawieszenia zezwoleń, licencji i koncesji ze-
zwalających na eksploatację ropy naftowej i inną działalność związaną 
z eksploatacją zasobów naturalnych na ziemiach zajmowanych i użyt-
kowanych przez Majów w dystrykcie Toledo w Belize. Ochrona fizycznej 

24	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Rezolucja w sprawie procedury 
polubownego rozwiązania dotyczącej sytuacji praw człowieka części ludności Nika-
ragui pochodzenia Miskito, sprawa nr 7964 (Nikaragua), OEA/Ser.L/V/II.62, dok. 26, 
16 maja 1984 r.

25	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Rezolucja przyjęta na 539. po-
siedzeniu w dniu 27 maja 1977 r. (41. sesja zwyczajna) i przekazana rządowi Paragwaju 
27 maja 1977 r.

26	 Pośredniczyła w zawarciu ugody między państwem paragwajskim a społecznoś-
ciami tubylczymi Enxet-Lamenzay i Riachito (Kayleyphapopyet), za pośrednictwem 
organizacji Tierra Viva, w sprawie uznania ich rodowych ziem w paragwajskiej części 
Chaco. Porozumienie obejmowało nabycie i przekazanie 21 884,44 hektarów w depar-
tamencie Presidente Hayes, które miały zostać wpisane na rzecz społeczności.

27	 Zgodnie z art. 25 Regulaminu Trybunału.
28	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Raport roczny Komisji Mię-

dzyamerykańskiej Praw Człowieka za rok 2000, OEA/Ser.L/V/II.111, dok. 20 rev., 
16 kwietnia 2001 r.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 183[11]

i kulturowej integralności ludności tubylczej stała się także podstawą 
do zawieszenia udzielonych koncesji i zezwoleń w Surinam w 2002 r.29

Należy podkreślić, że Komisja jest upoważniona do ułatwienia „po-
lubownego rozstrzygnięcia” podniesionej sytuacji między składającymi 
petycję a państwami na dowolnym etapie postępowania pod warunkiem, 
że strony wyrażą chęć zastosowania takiej procedury30. W związku z tym 
może ona pełnić funkcję mediatora między zaangażowanymi stronami, 
organizując spotkania i negocjacje w tym celu, będąc zobowiązaną do 
oceny porozumienia osiągniętego przez strony w celu poszanowania 
praw człowieka uznanych w konwencji amerykańskiej. Z taką sytuacją 
mieliśmy do czynienia w sprawie związanej z roszczeniami grunto-
wymi rdzennych społeczności Lamenkay i Riachito (Kayleyphapopyet). 
Komisja zaproponowała ugodę, w której państwo paragwajskie zobo-
wiązało się do nabycia określonego terenu, a następnie przekazaniu go 
wspomnianym wyżej społecznościom31. Ugodą zakończyła się również 
sprawa masakry Yanomami w Wenezueli, która miała miejsce w 1993 r. 
Zgodnie z nią rząd zobowiązał się do przeprowadzenia programu nad-
zoru i kontroli obszarów zamieszkiwanych przez lud Yanomami oraz 
opracowania kompleksowego programu zdrowotnego. Ponadto zdecy-
dowano o promowaniu ratyfikacji Konwencji MOP nr 169 dotyczącej 
praw ludów tubylczych Yanomami oraz wyznaczeniu eksperta do spraw 
ludów tubylczych, który monitorowałby realizację podjętych zobowią-
zań. Warto wskazać, że harmonogram tych działań nie został w pełni 
zrealizowany we wskazanych terminach32.

Komisja ma również możliwość przygotowywania raportów na temat 
sytuacji praw człowieka w krajach członkowskich OPA33. W tym za-

29	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, sprawa Ludu Saramaka p. Su-
rinamowi, wyrok z 28 listopada 2007 r., seria C nr 172.

30	 Zgodnie z art. 48 ust. 1 lit. f konwencji amerykańskiej.
31	 Https://www.tierraviva.org.py/acuerdos-de-solucion-amistosa/ [dostęp 28 wrześ-

nia 2025 r.].
32	 Https://www.mop.pl/doc/html/konwencje/k169ang.html [dostęp 29 września 

2025 r.].
33	 Zgodnie z uprawnieniami przyznanymi jej w art. 56 Regulaminu Trybunału. 

H. Taiawagi, Introduction to the IACHR report on indigenous and tribal peoples’ 
rights over their ancestral lands and natural resources: norms and jurisprudence of 



184	 Marta Osuchowska [12]

kresie wykonuje ona swoją funkcję promowania i obrony praw ludności 
tubylczej poprzez tworzenie raportów na temat sytuacji praw człowieka 
w krajach członkowskich, a także raportów dotyczących konkretnych 
kwestii. Do najbardziej istotnych należy zaliczyć raporty dotyczące 
Gwatemali, ponieważ jest to kraj, na temat którego Komisja sporzą-
dziła kilka raportów34. W raporcie z 1997 r. dotyczącym Ekwadoru 
zagwarantowała poszanowanie rdzennych języków oskarżonych we 
wszystkich postępowaniach sądowych35. Ważnym raportem był także 
ten sporządzony w 1991 r. w sprawie dotyczącej Peru. Komisja odnio-
sła się wówczas do społeczności tubylczych, a nie do ludów tubylczych, 
w oparciu o międzynarodowe i krajowe ramy prawne, które je regulują. 
Opracowała również takie tematy, jak prawa do ziemi, dyskryminacja 
etniczna, społeczna i kulturowa, edukacja i zdrowie36.

the Inter-american human rights system, «American Indian Law Review» 35.2/2010, 
s. 257-262, http://www.jstor.org/stable/41219748 [dostęp 11 października 2025 r.].

34	 Raport nr 36/93, sprawa nr 10.975, z 6 października 1993 r., dotyczący przymu-
sowego wcielenia do armii rdzennego mieszkańca, w którym Komisja potwierdziła 
praktyki dyskryminacyjne w rekrutacji młodych Majów-Quiché. W swoim trzecim 
raporcie dla Republiki Gwatemali w 1985 r. Komisja wypowiedziała się na temat 
wyboru rdzennych przywódców, którzy zrywają z tradycyjnymi wzorcami, zalecając 
przeprowadzenie badań antropologicznych i socjologicznych nad programami roz-
woju w celu dostosowania ich do specyfiki rdzennej ludności. Przeprowadził również 
Raport nr 19/97, sprawa nr 11.212, w którym uzyskano odszkodowania dla rdzennych 
społeczności Colotenango za naruszenie praw człowieka ich członków w drodze 
ugody. W ostatnim raporcie specjalnym przeprowadzonym w 2003 r., zatytułowanym 
„Sprawiedliwość i integracja społeczna: wyzwania demokracji w Gwatemali”, Komisja 
zajęła się dyskryminacją i wykluczeniem społecznym ludności tubylczej w tym kraju, 
w tym kwestiami bezkarności i zadośćuczynienia dla ofiar konfliktu zbrojnego.

35	 Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka (IACHR), Raport roczny 1997, 
Waszyngton D.C. 1997, s. 103-104. Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka, Ra-
port o sytuacji praw człowieka w Ekwadorze, OEA/Ser.L/V/II.96, dok. 10 rev. 1 (1997).

36	 W 1991 r. ważnym wydarzeniem była wizyta Międzyamerykańskiej Komisji 
Praw Człowieka w Peru, która miała miejsce w dniach 28-31 listopada 1991 r. i miała 
na celu obserwację sytuacji w zakresie praw człowieka w tym kraju. Wizyta komisji, 
spowodowana naruszeniami praw człowieka podczas konfliktu wewnętrznego w Peru, 
doprowadziła do przyjęcia rezolucji 1/91, w której zwrócono uwagę na zdolność komisji 
do podejmowania działań w sprawach dotyczących praw podstawowych. 



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 185[13]

3.2. Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka

Wraz z wejściem w życie w 2009 r. nowego Regulaminu Trybunału 
Międzyamerykańskiego nastąpiła radykalna zmiana w procedurze 
przed tym organem. Dopiero wówczas członkowie rdzennych ludów 
i społeczności otrzymali legitymację procesową i mogli wnosić swoje 
petycje bezpośrednio do Trybunału37. Ta zmiana proceduralna wpłynęła 
na liczbę spraw rozpatrywanych wobec ludności rdzennej. Niezależnie 
jednak od tego, już od lat 90. XX w. Trybunał zajmował się rozstrzyg-
nięciami sporów przedstawicieli tych grup społecznych, choć wówczas 
wnoszenie petycji do tego organu było procedurą długotrwałą i bardziej 
skomplikowaną. 

Do najważniejszych spraw, z perspektywy tworzenia spójnej linii 
orzeczniczej wobec ludności tubylczej i plemiennej, rozstrzygniętych 
jurysdykcyjnie przez Trybunał, uznaje się między innymi sprawę Aloe-
boetoetoe i in. p. Surinamowi38. Dotyczyła ona zatrzymania, okrutnego, 
nieludzkiego i poniżającego traktowania oraz śmierci rdzennych miesz-
kańców członków plemienia Saramaca w Surinamie39, do których doszło 
w grudniu 1987 r. W tym procesie państwo Surinam uznało swoją odpo-
wiedzialność za fakty, z powodu których Trybunał Międzyamerykański 
w wyroku z 1991 r. ogłosił zakończenie sporu, uznając za prawdziwe te 
przedstawione przez Komisję rok wcześniej, mimo że sam rozpoczął 
rozpatrywanie kwestii związanych z zadośćuczynieniem ofiarom. Pod-
stawowym aspektem tego wyroku jest to, że Trybunał uznał istnienie 
prawa zwyczajowego plemienia Saramaka ponad prawem Surinamu, 
ustalając, że warunki prawa cywilnego dzieci, następców, zstępnych 

37	 W art. 2 ust. 23 Regulaminu uznano, że wyrażenie „strony w sprawie” oznacza 
„[...] ofiarę lub domniemaną ofiarę, Państwo oraz, wyłącznie proceduralnie, Komisję”. 
Podobnie, § 31 tego samego artykułu uznaje, że „ofiara” to „osoba, której prawa zostały 
naruszone zgodnie z wyrokiem wydanym przez Trybunał”.

38	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Aloeboetoe 
i inni p. Surinamowi (Reparacje i koszty), seria C nr 15, 10 września 1993 r.

39	 Daison Aloeboetoe, Dedemanu Aloeboetoe, Mikuwendje Aloeboetoe, John 
Amoida, Rícenle Voola, Martin Indisie Banai i Beri Tiopo.



186	 Marta Osuchowska [14]

i innych osób powinny być interpretowane zgodnie z prawem lokalnym40. 
Sprawa Aloeboetoe jest również interesująca ze względu na wytyczne 
ustanowione przez Trybunał w odniesieniu do wypłaty odszkodowa-
nia, uznając tylko i wyłącznie szkody moralne poniesione przez bezpo-
średnich krewnych ofiar (rodziców, żonę i dzieci), zgodnie z zasadami 
słuszności, i odrzucając roszczenie Komisji o wypłatę szkód moralnych 
grupie plemiennej Saramaca41. Podobnie Trybunał ustanowił w swoim 
wyroku inne niepieniężne formy zadośćuczynienia spadkobiercom ofiar, 
takie jak zobowiązanie państwa do ponownego otwarcia szkoły Gujaba 
w celu zagwarantowania im odpowiedniej edukacji, pomocy medycznej 
poprzez ponowne otwarcie przychodni w warunkach operacyjnych oraz 
prawo krewnych do poznania miejsca pobytu szczątków ofiar42.

Innym spornym postępowaniem przed Trybunałem była sprawa 
społeczności Mayagna43, znana również jako sprawa Awas Tingni, prze-
ciwko rządowi Nikaragui44. Dotyczyła ona roszczeń własnościowych 
do ich ziem gminnych i zasobów naturalnych, na mocy koncesji udzie-
lonej przez rząd Nikaragui koreańskiej firmie „Sol del Caribe, S.A.” 
(SOLCARSA) na budowę dróg i wyrąb lasów. W marcu 1998 r. Komisja 

40	 „[...] nie jest to prawo surinamskie, ponieważ nie jest ono skuteczne w regionie, 
jeśli chodzi o prawo rodzinne. W związku z tym należy wziąć pod uwagę zwyczaj 
saramacki. Zostanie to zastosowane do interpretacji tych terminów, o ile nie jest to 
sprzeczne z konwencją amerykańską”. Sprawa Aloeboetoe i inni p. Surinamowi (zob. 
przyp. 38), pkt 62.

41	 Jest to możliwe tylko „[...] gdy społeczność poniosła bezpośrednią szkodę”. 
Sprawa Aloeboetoe i inni p. Surinamowi (zob. przyp. 38), pkt 83.

42	 Https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_15_ing.pdf [dostęp 10 
września 2025 r.].

43	 Społeczność Mayagna z Awas Tingni to społeczność rdzennych mieszkańców 
Mayagna lub Sumo z wybrzeża Atlantyku lub Karaibów w Nikaragui, licząca około 
630 osób (około 142 rodziny). Jej główna wioska znajduje się nad rzeką Wawa, w gminie 
Waspan, w Autonomicznym Regionie Północnego Atlantyku. Społeczność ta funk-
cjonuje w ramach tradycyjnej struktury przywództwa opartej na zwyczajach, uznanej 
w art. 89 i 180 Konstytucji Nikaragui oraz w art. 11 ust. 4 statutu autonomii regionów 
wybrzeża Atlantyku Nikaragui, ustawa nr 28 z 1987 r.

44	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Wspólnota 
Mayagna (Sumo) Awas Tingni p. Nikaragui (Meritum, reparacje i koszty), seria C 
nr 79, 31 sierpnia 2001 r.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 187[15]

zatwierdziła raport nr 27/98, w którym stwierdzono między innymi, że 
państwo Nikaragua było odpowiedzialne za naruszenie prawa do czyn-
nej własności, zapisanego w art. 21 konwencji, poprzez udzielenie spółce 
SOLCARSA koncesji na budowę dróg i wyrąb lasów na ziemiach Awas 
Tingni bez zgody społeczności, a ponadto nie zagwarantowało skutecz-
nego środka odwoławczego w odpowiedzi na roszczenia społeczności 
Awas Tingni dotyczące ich praw do ziem i zasobów naturalnych, zgodnie 
z art. 25 konwencji. Kiedy sprawa wpłynęła do Trybunału w czerwcu 
1998 r., Trybunał odrzucił wstępny zarzut niewyczerpania krajowych 
środków odwoławczych złożony przez Nikaraguę, w oparciu o zasadę 
estoppel i naruszenie terminu. Pomimo faktu, że regulacje państwa 
Nikaragua formalnie uznają i chronią rdzenną własność komunalną, 
w sierpniu 2001 r. Trybunał uznał międzynarodową odpowiedzialność 
państwa Nikaragua za naruszenie art. 21 i 25 konwencji amerykańskiej 
i wydał wyrok, w którym uznał prawo do własności rdzennej za prawo 
człowieka, zobowiązując państwo Nikaragua do „[...] przyjęcia takich 
środków legislacyjnych i administracyjnych [...], jakie mogą być ko-
nieczne do stworzenia skutecznego mechanizmu delimitacji, demarkacji 
i nadawania tytułów własności społecznościom tubylczym, zgodnie z ich 
prawem zwyczajowym, wartościami, zastosowaniami i zwyczajami”45. 
W tym celu Trybunał ustanowił okres 15 miesięcy dla państwa na wy-
tyczenie granic gruntów, przy pełnym udziale członków społeczności 
Awas Tingni, zakazując jakichkolwiek działań samego państwa lub stron 
trzecich na obszarze objętym roszczeniem. Odszkodowanie zostało 
również ustalone zgodnie z zasadą słuszności, zobowiązując państwo 
do inwestowania „[...] w prace i usługi leżące w interesie zbiorowym na 
rzecz społeczności Awas Tingni, w porozumieniu z nią i pod nadzorem 
Komisji Międzyamerykańskiej”46.

Inne ważne sprawy dotyczące ludności rdzennej i tubylczej rozstrzy-
gane przed Trybunałem Międzyamerykańskim to: sprawa Yatama p. 
Nikaragui dotycząca politycznych praw regionalnej partii tubylczej 

45	 Sprawa Wspólnota Mayagna (Sumo) Awas Tingni p. Nikaragui (zob. przyp. 44), 
pkt 138.

46	 Ibidem, pkt 167.



188	 Marta Osuchowska [16]

Yatama do wyborów municypalnych w listopadzie 2000 r.47; sprawa 
Yakye Axa p. Paragwajowi związana z rodowymi prawami własności 
społeczności Yakye Axa ludu Enxet-Lengua i jej członków48; sprawa 
rdzennego Garifuna Alfredo López Álvarez p. Hondurasowi, którego 
prawa zostały ograniczone jako przywódcy społeczności49; sprawa ma-
sakry w Moiwana p. Surinamowi, związana z atakiem wojskowym na 
społeczność Ndjuka Maroon w Moiwana, w której ponad 40 rdzennych 
mieszkańców zostało zmasakrowanych, a ich wioski zniszczone50.

Podobnie jak Komisja, Trybunał jest uprawniony do orzekania środ-
ków tymczasowych w sprawach wyjątkowo poważnych i pilnych w celu 
uniknięcia nieodwracalnej szkody dla osób51. W tym zakresie skorzystał 
również z ochrony praw rdzennych członków i społeczności w kilku spra-
wach. Były to między innymi sprawa Chunimá p. Gwatemali, dotycząca 
zabójstwa w 1991 r. trzech mieszkańców Chunimá, którzy odmówili 
udziału w cywilnych patrolach samoobrony, otrzymując przed śmiercią 
groźby od przywódców patrolu. Kiedy Trybunał Międzyamerykański 
zarządził środki ostrożności na rzecz innych zagrożonych sąsiadów, 
gwatemalska policja aresztowała oskarżonych przywódców52. W spra-
wie społeczności Paz de San José de Apartadó p. Kolumbii Trybunał 

47	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie YATAMA 
p. Nikaragui (Meritum, reparacje i koszty), seria C nr 127, 23 czerwca 2005 r.; M.S. 
Campbell, The right of indigenous peoples to political participation and the case of 
Yatama v. Nicaragua, «Arizona Journal of International & Comparative Law» 24.2/2007, 
s. 449-540. 

48	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Społeczność 
rdzennych mieszkańców Yakye Axa p. Paragwajowi (Meritum, reparacje i koszty), 
seria C nr 125, 17 czerwca 2005 r.

49	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Garifuna 
Alfredo López Álvarez p. Hondurasowi (Meritum, reparacje i koszty), seria C nr 287, 
1 maja 2015 r.

50	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Społeczność 
Moiwana p. Surinamowi (Zarzuty wstępne, meritum, reparacje i koszty), seria C nr 124, 
15 czerwca 2005 r.

51	 Zgodnie z postanowieniami art. 63 konwencji amerykańskiej.
52	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, postanowienie w sprawie 

Chunimá Human Rights Activists p. Gwatemali (Środki tymczasowe), seria E nr 1, 15 
lipca 1991 r.



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 189[17]

przyjął środki tymczasowe na rzecz mieszkańców społeczności Paz, 
zobowiązując państwo kolumbijskie do wydania dekretu o środkach 
niezbędnych do ochrony życia i integralności fizycznej członków spo-
łeczności. Środki te powinny były zagwarantować, że beneficjenci będą 
mogli nadal mieszkać w swoim zwykłym miejscu zamieszkania, aby 
uniknąć przesiedlenia do innych obszarów kraju53. Sprawa rdzennej 
ludności Sarayaku p. Ekwadorowi związana była z ochroną życia i in-
tegralności osobistej sześciu członków rdzennej ludności Kichwa z Sa-
rayaku. Trybunał przyjął środki ostrożności dla nich i ich obrońców, 
zwracając się do państwa ekwadorskiego o zagwarantowanie im prawa 
do swobodnego przemieszczania się54.

Trybunał jest również uprawniony do wydawania opinii doradczych 
dotyczących interpretacji konwencji i innych traktatów odnoszących się 
do ochrony praw człowieka w krajach członkowskich OPA, a także opi-
nii „w sprawie zgodności między jakimkolwiek ich prawem krajowym 
a wyżej wymienionymi instrumentami międzynarodowymi”55.

4. Zakończenie

Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej w międzya-
merykańskim systemie ochrony praw człowieka odzwierciedla proces 
stopniowego poszerzania rozumienia istoty praw człowieka w kontekście 
kulturowym, terytorialnym i społecznym. Zarówno Międzyamery-
kańska Komisja, jak i Trybunał Praw Człowieka wypracowały spójny, 

53	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, wyrok w sprawie Społeczność 
Pokoju San José de Apartadó p. Kolumbii (Środki ostrożności), Seria E nr 1, 15 lipca 
1991 r. Natomiast późniejszy wyrok w tej sprawie Międzyamerykański Trybunał Praw 
Człowieka, wyrok w sprawie Społeczność Pokoju San José de Apartadó p. Kolumbii 
(Meritum, reparacje i koszty), seria C nr 312, 1 maja 2012 r.

54	 Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka, postanowienie w sprawie Pueblo 
Indígena Kichwa de Sarayaku p. Ekwadorowi (Środki ostrożności), seria E nr 1, 6 lipca 
2004 r. Natomiast późniejszy wyrok w tej sprawie Międzyamerykański Trybunał Praw 
Człowieka, wyrok w sprawie Pueblo Indígena Kichwa de Sarayaku p. Ekwadorowi 
(Meritum, reparacje i koszty), seria C nr 245, 27 czerwca 2012 r.

55	 Zgodnie z art. 64 konwencji amerykańskiej.



190	 Marta Osuchowska [18]

dynamiczny standard ochrony, który wychodzi poza tradycyjne poj-
mowanie praw jednostki, obejmując również prawa zbiorowe, związane 
z tożsamością, kulturą oraz nierozerwalnym związkiem z ziemią56.

Komisja, poprzez swoje raporty, wizyty w krajach członkowskich 
oraz procedury skargowe, odegrała kluczową rolę w ujawnieniu syste-
mowych naruszeń wobec ludności tubylczej i w budowaniu podstaw 
normatywnych dla ich ochrony57. Trybunał z kolei rozwinął te zasady 
w spójną doktrynę prawną, która uznaje, że ochrona praw ludów tu-
bylczych wymaga poszanowania ich autonomii, tradycji i duchowego 
związku z terytorium. Obie instytucje przyczyniły się w ten sposób 
do redefinicji pojęcia godności ludzkiej w wymiarze wspólnotowym 
oraz do wzmocnienia dialogu międzykulturowego w ramach prawa 
międzynarodowego.

Ochrona praw ludności tubylczej i plemiennej stała się jednym z naj-
bardziej zaawansowanych obszarów działania systemu międzyamery-
kańskiego. Działalność Komisji i Trybunału nie tylko umożliwiła realną 
poprawę sytuacji tych społeczności, lecz także stworzyła wzorzec norma-
tywny dla innych regionalnych i uniwersalnych mechanizmów ochrony 
praw człowieka. Ewolucja ta potwierdza, że skuteczna ochrona wymaga 
nie tylko reagowania na naruszenia, lecz także aktywnego promowania 
równości, pluralizmu i poszanowania różnorodności kulturowej58.

W rezultacie, międzyamerykański system ochrony praw człowieka 
umocnił się jako kluczowy filar rozwoju prawa w zakresie ochrony 
ludności tubylczej i plemiennej, integrując perspektywę praw jednost-
kowych i zbiorowych oraz podkreślając znaczenie uczestnictwa tych 
społeczności w procesach decyzyjnych, które dotyczą ich życia, ziemi 
i przyszłości.

56	 A. Michalska, Prawa człowieka w systemie Organizacji Państw Amerykańskich, 
«Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny» 42.2/1980, s. 71-87.

57	 A. Łasińska, Wzmocnienie pozycji prawnej i rozwój kompetencji Międzyamery-
kańskiej Komisji Praw Człowieka, «Przegląd Ustawodawstwa Gospodarczego» 3/2019, 
s. 139-145.

58	 K. Krzysztowska, Problem praw ludów tubylczych w Ameryce Łacińskiej, 
[w:] Powszechny system ochrony praw człowieka: podsumowanie dekad, Katowice 2018, 
s. 226-234



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 191[19]

Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej 
w międzyamerykańskim systemie ochrony praw człowieka

Streszczenie
W artykule analizie została poddana ewolucja ochrony praw ludności tubylczej 
i plemiennej w ramach międzyamerykańskiego systemu ochrony praw człowieka, 
obejmującego działalność Międzyamerykańskiej Komisji Praw Człowieka oraz 
Międzyamerykańskiego Trybunału Praw Człowieka. Punktem wyjścia jest omó-
wienie kontekstu polityki indygenistycznej w Ameryce, która stanowiła tło dla 
ukształtowania się współczesnych standardów ochrony. W dalszej części opraco-
wanie koncentruje się na analizie rozwoju norm i praktyk instytucjonalnych, które 
stopniowo przekształciły tradycyjne podejście do praw człowieka, włączając w ich 
zakres prawa zbiorowe i kulturowe. Artykuł podkreśla, że zarówno Komisja, jak 
i Trybunał odegrały kluczową rolę w uznaniu nierozerwalnego związku ludów 
tubylczych z ich terytoriami, kulturą i tożsamością. Zwieńczeniem tych procesów 
jest rozwój doktryny poszanowania różnorodności kulturowej, samostanowienia 
i uczestnictwa społeczności tubylczych w decyzjach, które ich dotyczą. W rezultacie 
międzyamerykański system ochrony praw człowieka stał się jednym z najbardziej 
zaawansowanych mechanizmów międzynarodowych w zakresie ochrony praw 
ludów tubylczych i plemiennych, stanowiąc punkt odniesienia dla innych systemów 
regionalnych i globalnych.

Evolution of the protection of the rights of indigenous and 
tribal peoples in the Inter-American Human Rights System

Summary
This article examines the evolution of the protection of the rights of indigenous 
and tribal peoples within the Inter-American Human Rights System, focusing on 
the institutional roles of the Inter-American Commission on Human Rights and 
the Inter-American Court of Human Rights. It begins by outlining the historical 
context of indigenist policy in the Americas, which shaped the modern under-
standing of indigenous rights. The analysis highlights how the system gradually 
moved beyond traditional individual-based conceptions of human rights to include 
collective and cultural dimensions. Both the Commission and the Court have been 
instrumental in recognizing the intrinsic link between indigenous peoples, their 
territories, and their cultural identity. This development has led to the emergence of 
a coherent doctrine emphasizing respect for cultural diversity, self-determination, 
and the effective participation of indigenous communities in decision-making 



192	 Marta Osuchowska [20]

processes affecting their lives and lands. As a result, the Inter-American Human 
Rights System has become one of the most advanced international frameworks 
for the protection of indigenous and tribal peoples, serving as a model for other 
regional and global human rights mechanisms.

Słowa kluczowe: ludy tubylcze; Międzyamerykańska Komisja Praw Człowieka; 
Międzyamerykański Trybunał Praw Człowieka; prawa zbiorowe; różnorodność 
kulturowa; samostanowienie.
Keywords: indigenous peoples; the Inter-American Commission on Human 
Rights; the Inter-American Court of Human Rights; collective rights; cultural 
diversity; self-determination.

Bibligrafia
Akty prawne:
Karta Organizacji Państw Amerykańskich, podpisana w Bogocie 30 kwietnia 

1948 r., weszła w życie 13 grudnia 1951 r. (OAS Treaty Series No. 1).
Amerykańska Konwencja Praw Człowieka (Pakt z San José), podpisana 22 listopada 

1969 r., weszła w życie 18 lipca 1978 r., OAS Treaty Series No. 36.
Międzynarodowa Organizacja Pracy, Konwencja nr 169 dotycząca ludów tubyl-

czych i plemiennych w krajach niezależnych, przyjęta w Genewie 27 czerwca 
1989 r., weszła w życie 5 września 1991 r.

Regulamin Międzyamerykańskiej Komisji Praw Człowieka, przyjęty 8 grudnia 
2000 r., ostatnia zmiana 1 maja 2023 r., dostępny na stronie: https://www.oas.
org/en/iachr/mandate/basic_documents.asp.

Deklaracja Praw Ludów Tubylczych, Zgromadzenie Ogólne ONZ, rezolucja A/
RES/61/295, 13 września 2007 r.

Regulamin Międzyamerykańskiego Trybunału Praw Człowieka, przyjęty 24 listo-
pada 2009 r., ostatnia zmiana 26 listopada 2021 r., dostępny na stronie: https://
www.corteidh.or.cr/

Literatura
Bank Światowy, Ludy tubylcze w Ameryce Łacińskiej w XXI wieku, Waszyngton 

D.C. 2015.
Buergenthal T., Grossman C., Nikken P., Manual de Derecho Internacional 

de Derechos Humanos. Instituto Interamericano de Derechos Humanos, Costa 
Rica 1990.

Campbell M.S., The right of indigenous peoples to political participation and the 
case of Yatama v. Nicaragua, «Arizona Journal of International & Comparative 
Law» 24.2/2007, s. 449-540. 



	 Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej	 193[21]

El Primer Congreso Indigenista Interamericano, Boletín Bibliográfico de Antro-
pología Americana (1937-1948), 4.1/1940, s. 1-36.

Krzysztowska K., Problem praw ludów tubylczych w Ameryce Łacińskiej, [w:] Po-
wszechny system ochrony praw człowieka: podsumowanie dekad, Katowice 2018, 
s. 226-234.

Łasińska A, Wzmocnienie pozycji prawnej i rozwój kompetencji Międzyamery-
kańskiej Komisji Praw Człowieka, «Przegląd Ustawodawstwa Gospodarczego» 
3/2019, s. 139-145.

Michalska A., Prawa człowieka w systemie Organizacji Państw Amerykańskich, 
«Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny» 42.2/1980, s. 71-87.

Paredes Paredes F.I., Pueblos indígenas y tribales y derechos humanos en la 
jurisprudencia de la Corte Interamericana de Derechos Humanos: una mirada 
crítica, «Anuario Mexicano de Derecho Internacional» 21/2021, s. 167-196.

Rudnicki Z.B., Kultura i rozwój jako podstawowe kategorie odniesienia w two-
rzącym się prawie ludów tubylczych, «Zeszyty Prawnicze» 12.4/2012, s. 7-33.

Stavenhagen R., Derecho Indígena y Derechos Humanos en América Latina, 
México 1988. 

Stavenhagen R., Derecho indígena y derechos humanos en América Latina, Ali-
cante 2018.

Taiawagi H., Introduction to the IACHR report on indigenous and tribal peoples’ 
rights over their ancestral lands and natural resources: norms and jurisprudence 
of the Inter-american human rights system, «American Indian Law Review» 
35.2/2010, s. 257-262, http://www.jstor.org/stable/41219748. 

Toledo A.P., Di Benedetto S., Bizawu K., Indígenas Yanomami no Brasil: ordem 
interna e o sistema interamericano de direitos humanos como indicativo de 
crise humanitária, «Veredas do Direito», Belo Horizonte 20/2023, http://www.
domhelder.edu.br/revista/ index.php/veredas/article/view/2529. 

UNESCO, Polityka UNESCO w zakresie współpracy z ludami tubylczymi, Paryż 
2018.

UNICEF, Atlas socjolingwistyczny ludów tubylczych w Ameryce Łacińskiej, 2020.
Valdivia Aguilar T., ¿Sospechar para igualar? Un análisis «estricto» de la doctrina 

de las categorías sospechosas a partir de la jurisprudencia del Tribunal Consti-
tucional peruano y la Corte Interamericana de Derechos Humanos, «Derecho 
PUCP» 84/2020, s. 9-45.

Netografia
https://www.cepal.org/sites/default/files/infographic/files/indigenas_espanol.pdf
https://www.unesco.org/es/node/83544
https://www.tierraviva.org.py/acuerdos-de-solucion-amistosa/ 
https://www.mop.pl/doc/html/konwencje/k169ang.html 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_15_ing.pdf


	Elżbieta Loska
	Marta Osuchowska
	Ewolucja ochrony praw ludności tubylczej i plemiennej w międzyamerykańskim systemie ochrony praw człowieka
	Evolution of the protection of the rights of indigenous and tribal peoples in the Inter-American Human Rights System



